SAKINA: Journal of Family Studies

Volume 3 Issue 4 2019

ISSN (Online): 2580-9865

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/jfs

Studi Komparatif Lafad Al-Adlu dan Al-Qisthu Dalam
Perspektif Al-Qur’an

Abd. Rozaq
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
abdrozagngebrukl@gmail.com

Abstrak:

Artikel ini bertujuan untuk mengetahui perbandingan lafadz ‘Adl dan Qist dalam
al-Qur’an. Menggunakan metode library research, dengan Jenis analisa data
deskriptif kualitatif, dan tekhnik analisa datanya menggunakan metode
komparatif. Adapun sumber data primer artikel ini lafadz ‘Adl dan Qist dalam al-
Qur’an, sedangkan sekundernya adalah kitab-kitab tafsir al-Qur’an. Hasil artikel
ini, yang pertama Persamaan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu secara global adalah
ketika diterjemahkan dalam bahasa Indonesia mempunyai arti sama yaitu
keadilan, tujuan dari al-‘Adlu dan al-Qisthu adalah sama-sama dalam rangka
menegakkan nilai kebenaran, dan sasaran kata bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah
seluruh umat manusia. Adapun perbedaannya adalah al-‘Adlu lebih umum dan
luas dari pada kata al-Qisthu, makna al-°Adlu itu berlaku adil secara menyeluruh,
kalau al-Qisth berlaku adil sesuai dengan kewajaran dan kepatutan, dan terakhir
makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur, sedangkan
al-Qisthu adalah keadilan yang tampak dan jelas ukurannya. Kedua kesan lafadz
al-Adlu dan al-Qisthu adalah dua kata sederhana tetapi mempunyai makna yang
bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda tersebut karena disebabkan adanya
konteks yang berbeda, sehingga makna dasar tersebut berubah menyesuaikan alur
kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah kesatuan yang komprehensif.
Walaupun terjadi pergeseran makna tetapi tetap tidak sampai keluar dari makna
dasarnya.

Kata Kunci: Komparatif; al-Adlu; al-Qisthu; al-Qur’an
Pendahuluan

Para ulama telah sepakat bahwa sumber ajaran Islam adalah al-Qur’an dan hadis.!
Al-Qur’an dan hadis itupun ternyata terbatas sesuai dengan usia nabi Muhammad,
praktis semenjak nabi Muhammad Saw meninggal otomatis wahyu Allah Swt terputus
dan hadis nabi Muhammad Saw telah berakhir. Hal tersebut menandakan bahwa syariat
Islam telah sempurna. Sepeninggal Nabi Muhammad, Islam mengalami perkembangan
dan tantangan. Tantangan tersebut diawali dengan masalah para sahabat dan umat Islam

Y Imam Malik, al-Muwatta’, (Mesir: Kitab al-Sya’bab, t.th.), 560, lihat juga Imam Ahmad lon Hanbal,
Musnad Ahmad ibn Hanbal, (Beirut: Dar al-Sadir, t.th.), jil 1ll, 26, dalam persepsi hadits lain ada juga
yang menjelaskan bahwa ajaran pokok Islam hanya al-Qur’an saja. Hal tersebut bisa di lihat antara lain
pada Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, (Mesir, Mustafa al-Babi al-Halabi, 1952), jilid I, h. 442



pada kehidupan sehari-hari. Dulu ketika Nabi Muhammad hidup, para sahabat bisa
leluasa menanyakan persoalannya kepada Nabi Muhammad. Akan tetapi semenjak Nabi
Muhammad meninggal para sahabat resah, karena tidak ada lagi yang memberi petunjuk
atas semua persoalannya.

Semasa Nabi Muhammad persoalan para sahabat selalu tuntas apabila diajukan
kepada nabi Muhammad, lantaran Nabi Muhammad selalu mendapatkan petunjuk dari
Allah baik secara langsung maupun tidak langsung. Para sahabat berbeda pendapat
dalam menyikapi persoalan tersebut, ada yang mengatakan kalau ada persoalan yang
tidak disinggung oleh al-Qur’an maupun hadis secara tegas maka para sahabat dilarang
mengandai-andai atau membuat hukum sendiri (menafsirkan), sementara ada sahabat
lain yang mencoba berijtihad atau menafsirkan al-Qur’an berdasarkan al-Qur’an
maupun hadis. Berjalannya waktu kebutuhan penafsiran al-Qur’an tidak bisa
terhindarkan, mengingat munculnya persoalan- persoalan yang tidak disinggung secara
tegas oleh al-Qur’an maupun hadis Nabi Muhammad. Muncul beberapa sahabat yang
ahli dalam menafsirkan al-Qur’an di antaranya Abu Bakar al-Shidiq ibn Quhafah,
‘Umar ibn al-Khattab, Utsman ibn Affan, Ali ibn abi Thalib, Ibnu Abbas, Ubay ibn
Ka’ab, ibnu Mas’ud, Zaid ibn Tsabit, Abu Musa al-Asy’ari, Abdullah ibn Zubair, Ibnu
‘Amr ibn Ash dan Siti ‘Aisyah dan lain-lain.?

Seiring dengan dinamika yang berkembang kebutuhan penafsiran al-Qur’an
semakin tidak terhindarkan lagi, pada zaman tabi’in muncul beberapa penafsir di
antaranya yang berguru pada lbnu Abbas (kelompok Makah) Said ibn Jubair, Mujahid,
Ikrimah Maula Ibnu Abbas, Thawus ibn Kaisan al-Yamani dan ‘Atha’ ibn Abi Rabbah.
Ada yang berguru pada Ubay ibn Ka’ab (kelompok Madinah) Zaid ibn Aslam, Abu
‘Aliyah, dan Muhammad ibn Ka’ab al-Qurazi. Ada lagi yang berguru pada ibn Mas’ud
(kelompok Irak) Al-Qamah ibn Qais, Masruq, al-Aswad ibn Yazid, Murrah al-Hazami,
‘Amir al-Sya’bi, Hasan al-Bahsri dan Qatadah®, dan berkembang secara terus menerus
sampai akhir zaman ini. Salah satu perkembangan menarik dari kajian tafsir adalah
kajian kosa kata al-Qur’an di mana seorang penafsir menjelaskan maksud dari setiap
kata yang ada dalam al-Qur’an, dengan tujuan untuk mengetahui maksud satu persatu
kata-kata dalam setiap ayat, sehingga didapatkan setiap ayat dengan kesimpulan yang
relevan.

Perkembangan kajian kosa kota semakin menarik perhatian para mufasir,
sehingga para pakar ilmu tafsir membuat tema tersendiri yaitu al-Wujuh wa al-Nadhair.
Al- Wujuh adalah kata yang sama sepenuhnya, dalam huruf dan bentuknya, yang
ditemukan dalam berbagai redaksi (ayat), tetapi beraneka ragam makna yang
dikandungnya. Sedangkan al-Nadhair makna bagi satu kata dalam satu ayat sama
dengan makna tersebut pada ayat yang lain, kendati menggunakan kata yang berbeda.*
Selanjutnya Quraish Shihab menyimpulkan dengan bahasa yang sederhana al-Wujuh
adalah kesamaan lafad dan perbedaan makna sedang al-Nadhair adalah lafad- lafad
yang berbeda dengan makna yang sama. Secara singkat dapat dikatakan bahwa al-
Wujuh berkaitan dengan perbedaan makna sedang al-Nadhair berkaitan dengan
perbedaan lafad.®

2 Manna’ Khalil Qaththan, Studi llmu-llmu al-Qur’an, Terj Mudzakkir, (Bogor: Pustaka Litera Antar
Nusa, 2007), 472

% 1bid., 475

4 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, (Ciputat: Lentera Hati, 2013), 119

% 1bid.,120



Adanya al-Wujuh dan al-Nadhair dalam ilmu tafsir menjadi menarik untuk dikaji
lebih dalam, dalam artikel ini akan membahas kata al-‘Adlu dan al-Qisthu yang
berkategori al- Nadhair (lafad- lafad yang berbeda dengan makna yang sama). Kata al-
‘Adlu terulang di dalam berbagai bentuknya sebanyak 28 kali di dalam al-Qur’an. Kata
al-*Adl sendiri disebutkan 13 kali, yakni pada al-Bagarah ayat 48, 123, 282, al-Nisa ayat
58, al-Maidah ayat 95 dan 106, al-An’am ayat 70, al-Nahl ayat 76 dan 90, al-Hujurat
ayat 9, serta al-Thalaq ayat 2. Al-Qisth di dalam al-Qur’an, dengan berbagai bentuk kata
turunannya, di sebut 25 kali. Di dalam bentuk mashdar disebutkan sebanyak 15 Kali,
masing-masing di dalam QS Ali Imran ayat 18, al-Nisa ayat 127 dan 135, al-Maidah
ayat 8 dan 42, al-An’am ayat 152, al-A’raf ayat 29, Yunus ayat 4,47 dan 54, Hud ayat
85, al-Anbiya ayat 47, al-Rahman ayat 9, serta al-Hadid ayat 25. Di dalam bentuk isim
tafdhil disebut 2 kali, yakni di dalam al-Bagarah ayat 282 dan al-Ahzab ayat 33. Di
dalam bentuk fiil mudhari’ disebut 2 kali yakni dalam surat al-Nisa ayat 3 dan al-
Mumtahanah ayat 8. Di dalam bentuk perintah di sebut satu kali, yakni dalam surat al-
Hujurat ayat 9, sedangkan dalam bentuk isim fail disebut 5 kali, masing-masing 2 kali
berasal dari bentuk tsulatsiy yakni al-Qasith, di dalam al-Jin ayat 114 dan 15, sedangkan
dari bentuk mazid yakni al-Mugsith sebanyak 3 kali, yakni al-Maidah ayat 42, al-
Hujurat ayat 9, dan al-Mumtahanah ayat 8.

Kendatipun mempunyai arti yang sama, menurut mayoritas mufasir berpendapat
jika ada kata yang berbeda namun diterjemahkan sama dapat disimpulkan bahwa kata
tersebut mempunyai kesan yang berbeda. Oleh sebab itu artikel ini akan
membandingkan lebih rinci apa kesan yang terdapat dalam lafad al-°Adlu dan al-Qisthu.
Beberapa penelitian terdahulu yang mirip dengan artikel ini di antaranya, Kajian
Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran Klasik sampai Pemikiran Modern
yang ditulis oleh Bahder Johan Nasution yang menyimpulkan untuk mendorong banyak
kalangan mengambil jalan pintas dengan menyerahkan perumus keadilan kepada
pembentuk Undang-undang dan hakim yang akan merumuskannya berdasarkan
pertimbangan mereka sendiri, artikel tersebut focus kepada kajian filosofisnya®, Konsep
Keadilan dalam Perspektif Islam yang ditulis olen Afifa Rangkuti, dalam artikel yang
ditulis menyimpulkan bahwa keadilan itu menggunakan beberapa istilah diantaranya
kata adl itu sendiri ataupun al-gisth, selanjutnya dalam artikel tersebut menyimpulkan
jika keadilan disandingkan dengan supremasi hukum maka keduanya ibarat dua sisi
mata uang yang tidak terpisahkan. ’

Keadilan dalam Perspektif Islam yang ditulis oleh Fauzi Almubarok, dalam
artikelnya ia menyimpulkan bahwa keadilan dalam Islam digantungkan kepada keadilan
yang telah ditentukan oleh Allah dalam al-Qur’an dan didukung oleh hadis Nabi
Muhammad karena tidak mungkin manusia mengetahui keadilan secara benar dan
tepat®, Konsep Keadilan an Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat yang ditulis
olen Nurudin, dalam artikel tersebut disimpulkan bahwa keadilan bersumber dari
konsepsi yang digariskan Allah dalam al-Qur’an dan sunnah Rasul yang harus
diaplikasikan segenap manusia dalam kehidupannya agar terwujudnya kedidupan yang

¢ Bahder Johan Nasution, “Kajian Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran Klasik sampai
Pemikiran Modern « Yusticia Vol 3 No. 2 (2014): 118-130,
https://jurnal.uns.ac.id/yustisia/article/download/11106/9938

7 Afifa Rangkuti, “Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam”, Tazkia Vol. 6 No. 1 (2017): 1-21,
http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/141/121

8 Fauzi almubarok, “Keadilan dalam Perspektif Islam”, Istighna Vol. 1 No. 2, (2018): 115-143,
http://www.e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna/article/download/6/6



bahagia, damai dan sejahtera di dunia maupun di akhirat, sedangkan menurut barat
keadilan bersumber dari konsepsi hukum, hasil formulasi manusia, yang harus
direalisasikan manusia demi terwujudnya tujuan hukum itu sendiri yaitu ketentraman
hidup di dalam suatu masyarakat tertentu agar terpelihara perdamaian®. Disertasi yang
ditulis oleh Amiur Nuruddin dengan judul Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan
Implikasinya Terhadap Tanggung Jawab Moral, disimpulkan bahwa satu konsep
keadilan yang bermakna keseimbangan menurut al-Qur’an menunjuk kepada hakikat
kesempurnaan ciptaan manusia baik fisik maupun mental, sementara dalam hubungan
kesatuan kemanusiaan keadilan dalam al-Qur’an membawa konsep persamaan dan tidak
adanya diskriminasi dalam bentuk apapun, dan tolak ukur keadilan dalam al-Qur’an
adalah kebenaran atau al-Haq, yang mendapat dukungan umat serta penegak keadilan
atau orang yang berbuat adil hanya ditemukan dalam al-Qur’an dalam bentuk nomina
berasal dari kata al-igshath yaitu al-Mugshithun terkandung makna konotatif yang
menunjuk adanya keberanian moral. Dua, Implikasinya adalah dalam keadilan hukum
menempatkan secara formal semua orang sama di hadapan hukum, sedangkan keadilan
dalam social ekonomi menkankan persamaan manusia (egalitarianisme) dan
menghindarkan segala macam bentuk kepincangan sosial yang berpangkal dari
kepincangan ekonomi, dan keadilan dalam hubungan antar golongan yang memberikan
peluang untuk hidup berdampingan secara damai dan bersahabat menekankan konsep
rahmatan li al-‘alamin.°

Disertasi yang ditulis oleh Zakiyuddin dengan judul Konsep Keadilan Ekonomi
dalam AL-Qur’an, Kesimpulan pertama dalam disertasinya adalah ruang lingkup dan
prinsip-prinsip keadilan ekonomi itu sebagai berikut satu ruang lingkup kepemilikan:
pada hakikatnya sumber daya adalah hak mutlak Allah, manusia adalah pemilik terbatas
berdasarkan amanah; sumber daya dimiliki manusia secara kemitraan dan bukan hak
eklusif karna spesies lain memiliki hak serupa atasnya. Dua ruang lingkup produksi:
ikhtiyar, manusia bebas menentukan pilihan atas nasibnya sendiri; individu menerima
apa yang menjadi haknya berdasarkan usaha dan tanpa sepenuhnya memandang
kontribusi aktualnya; dan perbedaan adalah keniscayaan untuk saling mengambil
manfaat, berkompetisi, bekerja sama, dan berbuat ihsan. Ketiga ruang lingkup
konsumsi: konsumsi pada asalnya adalah boleh kecuali melampaui batas maksimal,
efisiensi dan prioritas konsumsi berdasarkan hierarki kebutuhan dan menjaga
kelestarian lingkungan alam dan kemanusiaan. Keempat ruang lingkup distribusi:
distribusi sumber daya alam dan lingkungan berada dalam kerangka partisipasi;
redistribusi kekayaan dan pendapatan merupakan tanggung jawab bersama untuk
memastikan jaminan sosial, peningkatan kapasitas dan otoritas bagi mereka yang
kurang beruntung, kelima ruang lingkup peran Negara adalah keharusan yang bersifat
komplementer bagi pasar yang etis guna menjamin rasa keadilan dan capaian
kesejahteraan umum. Adapun kesimpulan kedua yaitu tujuan penerapan prinsip- prinsip
keadilan tersebut dalam aktivitas ekonomi adalah untuk mencapai kesejahteraan (falah)
baik dalam tingkat individu (hayah thoyyibah) maupun kolektif (baldah thoyyibah)!!.
Dari kesimpulan empat artikel dan dua disertasi di atas, terdapat perbedaan dengan

® Nurudin, “Konsep Keadilan dan Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat” Media Syariah Vol. 13
No. 1, (2011): 121-130, https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/medsyar/article/download/1747/1290
OAmiur Nuruddin, “Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan Implikasinya Terhadap Tanggung Jawab
Moral”(Disertasi, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 1995)

11 Zakiyuddin, “Konsep Keadilan Ekonomi dalam AL-Qur’an” (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2006)



artikel ini yang lebih menitikberatkan pada persamaan dan perbedaan serta kesan yang
terdapat pada lafad adl dan al-Qist. Berdasarkan latar belakang di atas, maka artikel ini
akan menjawab dua pertanyaan yaitu apa persamaan dan perbedaan kata al-‘Adlu dan
al-Qisthu, dan kesan yang terdapat pada keduanya. Adapun tujuan artikel ini untuk
mengetahui persamaan dan perbedaan lafad al-Adlu dan al-Qisthu, serta kesan yang
terdapat pada dua lafad tersebut.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif-kualitatif yang termasuk dalam
kategori library research, adapun pendekatannya adalah komparatif yaitu berusaha
membandingkan antara dua masalah, fakta, fenomena yang sedang diteliti untuk
mengetahui letak perbedaan, persamaan, kelebihan dan kekurangan antara keduanya.'?
Adapun langkah yang akan ditempuh dalam artikel ini adalah: Pertama, komparasi
Simetris, dengan metode ini peneliti akan menguraikan lafad al-Adlu dan al-Qisthu
dalam al-Qur’an. Menurut Bakker dan Zubair, perbandingan tersebut dapat dilakukan
pada hal yang berkenaan dengan perumusan masalah, pendekatan, pemakaian istilah,
dan argumentasi. Perbandingan tersebut bisa pada taraf konkret, lebih mendalam atau
asumsi-asumsi yang paling dasar.’® Kedua, interpretasi Dengan metode ini, peneliti
akan mendalami interpretasi lafad al-Adlu dan al-Qisthu dalam al-Qur’an, untuk
kemudian menangkap pesan dan kesan pada lafad al-Adlu dan al-Qisthu. Data primer
dari artikel ini adalah lafad al-Adlu dan al-Qisthu dalam al-Qur’an, sedangkan data
sekundernya adalah kitab-kitab tafsir salaf dan kontemporer.

Hasil dan Pembahasan
Persamaan dan Perbedaan Lafadz Al-Adlu dan Al-Qisthu dalam Al-Qur’an

Secara umum metode dalam menafsirkan al-Qur’an yang telah disepakati oleh
mayoritas mufasir itu ada empat yaitu Tafsir Iljmali (Global), Tafsir Tahlili (Analisis),
Tafsir Muqaran (Komparasi) dan Tafsir Maudhu’i (Tematik). Tafsir Ijmali adalah
menafsirkan al-Qur’an dengan cara menjelaskan al-Qur’an secara umum, dengan
metode mufasir berusaha menjelaskan makna-makna al-Qur’an dengan singkat dan
bahasa yang mudah, sehingga mudah dimengerti oleh orang awam?#, tafsir Tahlili
adalah tafsir yang menyoroti ayat-ayat al-Qur’an dengan memaparkan segala makna dan
aspek yang terkandung di dalamnya sesuai bacaan yang terdapat di dalam al-Qur’an
mushaf utsmani®®, dimulai dari uraian makana kosa kata, makna kalimat, maksud setiap
ungkapan, kaitan antar pemisah (munasabat), sampai sisi- sisi keterkaitan antar pemisah
itu (wajhu al-munasabat) dengan bantuan asbab al- nuzul, riwayat- riwayat yang berasal
dari Nabi SAW, sahabat, dan tabi’in'®, tafsir Maudhu’i yaitu metode yang ditempuh
oleh seorang mufasir dengan cara menghimpun seluruh ayat- ayat al-Qur’an yang
berbicata tentang satu masalah serta mengarah kepada satu pengertian dan satu tujuan,

12 Hamka Hasan, Metodologi Penelitian Tafsir Hadis, (Jakarta: Lembaga Penelitian UIN Syarif
Hidayatullah, 2008), 128

13 Anton Bakker & Zubair Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat. (Yogyakarta: Penerbit
Kanisius, 1990), 87.

14 Abdul Hayy a I-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajiyyah Maudhuiyyah, (Mesir:
tp, 1997), 43-44

15 Shihab dkk, Sejarah dan Ulum al-Qur’an, 172

16 Abdul Hayy a I-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajivyah Maudhuiyyah, h.24



sekalipun ayat- ayat itu cara turunnya berbeda, tersebar pada berbagai surat dalam al-
Qur’an dan berbeda pula waktu dan tempat turunnyal’, dan metode berikutnya adalah
metode mugaran yang akan akan digunakan pada artikel ini.

Metode komparatif dalam ilmu tafsir disebut dengan metode tafsir Mugaran yaitu
metode yang ditempuh oleh seorang mufasir dengan cara mengambil sejumlah ayat al-
Qur’an, kemudian mengemukakan penafsiran para ulama tafsir terhadap ayat- ayat itu,
baik mereka termasuk ulama salaf atau ulama hadits yang metode dan kecenderungan
mereka berbeda- beda, baik penafsiran mereka berdasarkan riwayat yang bersumber
dari Rasulullah SAW, para sahabat atau tabi’in (tafsir bi al-Ma tsur) atau berdasarkan
ratio (ijtihad, tafsir bi al-ra’yi), dan mengungkapkan pendapat mereka serta
membandingkan segi- segi dan kecenderungan- kecenderungan masing- masing yang
berbeda dalam menafsirkan al-Qur’an. Kemudian menjelaskan siapa diantara mereka
yang penafsirannya dipengaruhi oleh perbedaan madzhab, siapa diantara mereka yang
penafsirannya ditujukan untuk melegitimasi suatu golongan tertentu atau mendukung
aliran tertentu dalam Islam.*®

Kemudian ia menjelaskan lebih rinci bahwa ada diantara mereka yang corak
penafsirannya ditentukan oleh disiplin ilmu yang dikuasainya. Ada diantara mereka
yang menitikberatkan pada bidang nahwu, yakni segi- segi i’rab, seperti Imam al-
Zamakhsyary, ada yang corak penafsirannya ditentukan oleh kecenderungannya kepada
bidang balaghah, seperti ‘Abd al-Qahhar al-Jurjany dalam Kkitab tafsirnya /’jaz al-
Quir’an dan Abu Ubaydah Ma’mar ibn Mutsanna dalam kitab tafsirnya al- Majaz,
dimana ia member perhatian pada penjelasan tentang ilmu ma’any, bayan, baddi’,
hagigat, dan majaz.*® Adapula diantara mereka yang corak penafsirannya ditentukan
oleh aliran tertentu dalam ilmu kalam yang diikutinya, seperti Imam al-Zamakhsyary
dalam kitab tafsirnya, al-Kassyaf, dimana ia menafsirkan ayat- ayat al-Qur’an sesuai
dengan faham dari aliran Mu’tazilah yang diikutinya. Ada yang corak penafsirannya
ditentukan oleh kecenderungannya kepada filsafat, seperti Imam al-Fakhr al-Razy. Ada
yanag corak penafsirannya ditentukan oleh suatu madzhab figh, seperti Imam Abu ‘Abd
Allah al- Qurthuby. Ada yang corak penafsirannya ditentukan oleh kecenderungannya
kepada kisah- kisah dan peristiwa- peristiwa, seperti Imam al-Khain dalam Kkitab
tafsirnya Lubab al-7a'wil. Selain yang tersebut di atas, ada pula mufasir yang
menitikberatkan pada bidang kosmologi modern dan pengenyampingkan pengertian-
pengertian yang bersifat prinsip yang dituju oleh al-Qur’an. Demikian seterusnya corak-
corak penafsiran yang lain.?°

Keunggulan atau kelebihan metode mugaran ini dibanding dengan metode yang
lain yaitu pengkaji dituntut mampu memnganalisis pendapat- pendapat para ulama tafsir
yang ia dikemukakan untuk kemudian mengambil sikap menerima penafsiran yang
dinilai benar dan menolak penafsiran yang tidak dapat diterima oleh rationya serta
menjelaskan kepada pembaca alasan dari sikap yang diambilnya, serta pembaca merasa
puas.?! Selain rumusan sebagaimana dikemukakan di atas, metode tafsir mugaran
mempunyai pengertian dan lapangan yang lebih luas, yaitu membandingkan antara ayat-
ayat al-Qur’an yang berbicara tentang satu masalah (kasus), atau membandingkan
antara ayat- ayat al-Qur’an dengan hadits- hadits Rasulullah SAW yang memperkuat

17 Ahmad Akrom, Sejarah dan Metodologi Tafsir, 78

18 Ahmad Akrom, Sejarah dan Metodologi Tafsir, (Jakarta: Rajawali Press, 1992), 75
9 Ibid., 75-76

20 |bid., 76

2 |bid.



al Qur’an atau hadits- hadits beliau yang tampaknya (lahiriyahnya) berbeda serta
mengkompromikan dan menghilangkan dugaan adanya pertentangan antara hadits-
hadits Rasulullah SAW itu, dan kajian- kajian lain yang sangat berharga yang dengan
itu akan tampak jelas kelebihan dan profesionalisme seorang mufasir pada bidangnya
dengan kemampuan menggali makna- makna al-Qur’an yang belum berhasil diungkap
oleh mafasir- mufasir yang lain.??

Lebih praktisnya Quraish Shihab meringkas macam-macam metode mugaran
sebagai berikut:?®

a. Avyat- ayat al-Qur’an yang berbeda redaksimya satu dengan yang lain, padahal
sepintas terlihat bahwa ayat- ayat tersebut berbicara tentang persoalan yang
sama

b. Ayat yang berbeda kandungan informasinya dengan hadits Nabi saw, dan
Perbedaan pendapat ulama menyangkut penafsiran ayat yang sama

Dalam kamus al-Munawwir kata al-Adlu mempunyai beberapa arti di antaranya
meluruskan, menyamakan?®. Sedangkan dalam Ensiklopedi al-Qur’an kata al-Adlu
bentuk mashdar dari kata kerja adala- ya’dilu- adlan- wa udulan- wa adalatan. Kata
kerja ini berakar dari huruf- huruf ain, dal dan lam, yang makna pokoknya adalah al-
istiwa (keadaan lurus) dan al-i’wijaj (keadaan menyimpang. Jadi rangkaian huruf- huruf
tersebut mengandung makna yang bertolak belakang, yakni lurus atau sama dan
bengkok atau berbeda. Dari makna pertama, kata adlu berarti menetapkan hukum
dengan benar. Jadi, seorang yang adl adalah berjalan lurus dan sikapnya selalu
menggunakan ukuran yang sama, bukan ukuran ganda. “persamaan” itulah yang
merupakan makna asal kata adlu, yang menjadikan pelakunya “tidak berpihak” kepada
salah seorang yang berselisih, dan pada dasarnya pula sescorang yang adl “berpihak
kepada yang benar” karena baik yang benar maupun yang salah sama- sama harus
memperoleh haknya, dengan demikian, ia melakukan sesuatu yang patut dan tidak
sewenang- wenang.

Al-Ashfahani menyatakan bahwa kata adlu berarti memberi bagian yang sama.
Sementara itu, pakar lain mendefinisikan kata adlu dengan penempatan sesuatu pada
tempat yang semestinya. Ada juga yang menyatakan bahwa adlu adalah memberikan
hak kepada pemiliknya melalui jalan yang terdekat. Hal ini sejalan dengan pendapat al-
Maraghi yang memberikan makna adlu dengan menyampaikan hak kepada pemiliknya
secara efektif.?® Sedangkan al-adlu dari segi bahasa memiliki beberapa arti?.Dari
pengertian yang bermacam-macam itu dapat dikembalikan kepada makna: “Luzum al-
wast wa al-ijtinab ‘an janibaiy al-ifrat wa al-tafrith”.?

Kamus bahasa Arab mengimformasikan bahwa kata “adil” pada umumnya
berarti “sama”. Persamaan tersebut sering dikaitkan dengan hal-hal yang
bersifat immaterial. Keadilan diungkapkan oleh Al-Qur’an antara lain dengan kata-
kata al- ‘adl, al-qisth, al-mizan, dan dengan menafikan kezaliman, walaupun pengertian
keadilan tidak selalu menjadi antonim kezaliman. ‘Adl, yang berarti “sama”, memberi

22 |bid., 76-77

23 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam
memehami Ayat- ayat al-Qur’an, (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 382

24 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir, (Surabaya:Pustaka Progresif, 1997), 905

25 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 1, 5-6

%6 Jamaluddin Muhammad Ibn Mukarram al-Ansari, Lisan al-*Arab, Juz 13-14, (Mesir: Dar al-Misriyah li
al-Ta’lif wa al-Tarjamah, tt), 456-463

27 Muhammad Husain al-Thabatabai, al-Mizan fi al- Tafsir Al-Qur’an, Juz 12, (Beirut: Muassasah al-A’la
li al-Matbu’at, tt), 331



kesan adanya dua pihak atau lebih; karena jika hanya satu pihak tidak akan terjadi
persamaan.

Menurut Anwar Sanusi ‘adl artinya sama (tanpa membeda-bedakan) jika seorang
orang tua mentransformasikan kasih sayangnya dengan pilih kasih. Misalnya antara
anak pertama dan anak terakhir mendapatkan perlakuan yang istimewa daripada anak-
anak yang lain, orang tua tersebut dianggap tidak adil . atau misalnya ada seseorang
yang memimpin sebuah kota dan kemudian dia tidak membangun wilayahnya secara
merata, maka pemimpin tersebut juga tidak adil.?® Dalam kamus al-Munawwir kata al-
Qisthu diartikan dengan keadilan?®. Sedangkan dalam Ensiklopedi al-Qur’an kata al-
gisthu mengandung pengertian al- nashib (bagian). Dari pengertian tersebut, muncul dua
makana pokok yang bertentangan, yakni al-gisthu (keadilan) dan al-Qasthu
(kecurangan). Al-Raghib al-Ashfahani menyatakan bahwa al-gisthu bermakna
mengambil bagian orang lain. Itu adalah kecurangan. Sementara al-igsath bermakna
memberikan bagian orang lain yang berarti bertindak secara proposional. Selanjutnya,
al- Ashfahani memberikan contoh, gasatha al-rajulu, apabila yang bersangkutan berlaku
curang, dan agsatha al-rajulu apabila ia berlaku adil.*°

Menurut Imam al-Ghazali (dalam bukunya al-Magshad fi Syarh Asma’ Allah al-
Husna), kata al- Mugsith berarti menenangkan/ membela orang yang teraniaya/
terzalimi dari orang yang menganiayal menzalimi . maksud dari penngertian tersebut
adalah dengan menggabungkanl menyatukan keridhaan dari orang yang terzalimi
dengan keridhaan orang yanng menzalimi. Ssehingga keduanya merasa rela, sama-
sama puas dan senang dengan hasil yang diperoleh.3! Sedangkat menurut Anwar Sanusi
gist berakar dari kata gasatha yang berarti bagian yang pantas dan wajar. Seorang orang
tua dianggap tidak adil jika memberikan uang jajan kepada anaknyayang masih sekolah
dasar dengan kuliah dengan nominal yang sama. Misalnya memberikan 10 ribu kepada
anak SD dan juga memberikan 10 ribu kepada anaknya yang kuliah.®2

Inti dari al-Qist adalah bagaimana seseorang mampu memberikan keadilan kepada
semua orang secara proporsional sesuai dengan kewajaran dan kepatutan. Misalnya
dalam surat al-Ahzab ayat 5 al-Qur’an memerintahkan agar panggilan anak angkat
didasarkan kepada nama orang tuanya bukan nama ayah angkatnya, seperti juga al-
Qur’an memerintahkan agar mencatat ketika seseorang melakukan hutang-piutang yang
terdapat dalam surat al-Bagarah ayat 282. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan
lafadz al-Adlu dan al-Qisthu secara detail, akan diuraikan dalam bentuk tabel sebagai
berikut:

Tabel 1. Lafadz al’adlu berjumlah 13 terdapat dalam 11 ayat

No Surat dan Ayat Arti
1 Al- Bagarah ayat 48 tebusan
5 Al- Bagarah ayat 123 tebusan

28 Anwar Sanusi, Jalan Kebahagiaan, (Jakarta: Gema Insani, 2006), h26

2 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir, 1118

%0 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 3, 775

31 Abu Hamid al-Ghazali, al-Magshad fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, (Bairut: Dar-al-Kutub al-
Islamiyah, tt), 112

32 Anwar Sanusi, Jalan Kebahagiaan, 26



Al- Bagarah 282

Benar (kata adl yang pertama), dan diartikan

3 jujur (kata adl yang kedua)
4 Al- Nisa’ 58 sama
Al-Maidah 95 seimbang baik kata adl yang pertama
5 ataupun yang kedua
6 Al-Maidah 106 adil (jujur)
y Al-An’am 70 menebus
8 Al-Thalag 2 adil (jujur)
9 Al- Nahl 76 sama (persamaan di dalam hak)
10 Al- Nahl 90 berbuat adil (persamaan di dalam hak)
11 Al- Hujurat 9 berbuat adil (persamaan di dalam hak)

Tabel 2. Ladadz al-Qisthu berjumlah 15 terdapat dalam 13 ayat dalam al-Qur’an

Sumber: Al-Qur’an Lajnah Tashih al-Qur’an Kementrian Agama Republik

Indonesia

No Surat dan Ayat Arti

1 Al- Imran 18 keadilan (proporsional)

2 Al- Imran 21 berbuat adil (proporsional)

3 Al- Nisa’ 127 Berlaku adil (proporsional)

4 Al- Nisa’ 135 Berlaku adil (proporsional)

5 Al- Maidah 8 Berlaku adil (proporsional)

6 Al- Maidah 42 Berlaku adil (proporsional)

7 Al- An’am 152 berlaku adil sesuai dengan bagiannya

8 Al- A’raf 29 Berlaku adil (proporsional)

9 Yunus 4 adil sesuai denga bagiannya

10 Yunus 47 berlaku adil sesuai dengan amal
perbuatannya

11 Yunus 54 berlaku adil sesuai dengan amal
perbuatannya

12 Hud 85 berlaku adil sesuai dengan
bagiannya

13 Al-Anbiya’ 47 berlaku adil sesuai dengan
bagiannya

14 Al- Rahman 9 berlaku adil sesuai dengan
bagiannya

15 Al- Hadid 25 berlaku adil sesuai dengan
bagiannya

Sumber: Al-Qur’an Lajnah Tashih al-Qur’an Kementrian Agama Republik

Indonesia



Dari penjelasan di atas terdapat persamaan dan perbedaan antara lafadz al-Adlu
dan al-Qisthu, adapun persamaannya adalah secara global ketika diterjemahkan dalam
bahasa Indonesia mempunyai arti sama yaitu keadilan. Baik kata al-‘Adlu maupun al-
Qisthu ketika diterjemahkan dalam bahasa indonesia maka artinya menjadi keadilan.
Misalnya pada lafadz al-‘Adlu yang terdapat pada surat al-Nisa ayat 58 “Sesungguhnya
Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan
(menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu
menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-
baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat”
sama terjemahannya dengan lafadz al-Qisthu seperti dalam surat al-Hadid ayat 25
“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa bukti-bukti
yang nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab dan neraca (keadilan)
supaya manusia dapat melaksanakan keadilan. Dan Kami ciptakan besi yang padanya
terdapat kekuatan yang hebat dan berbagai manfaat bagi manusia, (supaya mereka
mempergunakan besi itu) dan supaya Allah mengetahui siapa yang menolong
(agama)Nya dan rasul-rasul-Nya padahal Allah tidak dilihatnya. Sesungguhnya Allah
Maha Kuat lagi Maha Perkasa”.

Pada surat al-Nisa ayat 58 Allah memerintahkan kepada manusia jika menetapkan
harus dengan adil, sementara pada surat al-Hadid ayat 25 Allah membuat neraca
timbangan agar kemudia manusia bisa berbuat adil. Dari contoh kedua ayat di atas dapat
ditarik kesimpulan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu ketika diterjemahkan dalam bahasa
Indonesia mempunyai arti adil, secara global tujuan dari al-‘Adlu dan al-Qisthu adalah
sama-sama dalam rangka menegakkan nilai kebenaran baik dalam bidang akidah,
ibadah, moral, hukum dan sosial baik kata al-‘Adlu maupun al-Qisthu tujuannya adalah
menegakkan kebenaran dalam berbagai aspek. Misalnya dalam masalah mu’amalah
terdapat dalam surat al-Bagarah ayat 282 ketika seseorang hendak berhutang maka
sebaiknya disitu menyertakan seorang notaris yang jujur untuk menghindari seandainya
nanti pihak penghutang mengingkari hutangnya tersebut sedangkan pada surat al-An’am
152 Allah memerintahkan untuk menjaga harta anak yatim dengan cara memberikan
hartanya sesuai dengan takaran.

Secara global sasaran untuk berlaku bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah seluruh
umat manusia, baik kata al-‘Adlu maupun al-Qisthu sasarannya adalah seluruh umat
manusia, hal ini dapat dilihat kata al-‘Adlu dalam surat al-Nahl ayat 90 Allah
memerintahkan untuk berbuat adil dan berbuat baik serta mau memberi kepada kerabat
dan mau mencegah kekejian dan kemungkaran, hal ini dapat dilihat pada permulaan
ayat dengan menggunakan redaksi “ <L ”. Sedangkan kata al-Qisthu dapat dilihat pada
surat al-Nisa ayat 135 di mana Allah menyuruh hambanya untuk menegakkan keadilan,
menjadi saksi yang karena Allh baik terhadap dirinya ataupun kepada orang lain.

Adapun perbedaannya adalah makna al-Adlu lebih umum dan luas dari pada al-
Qisthu, dalam Ensiklopedi al-Qur’an disebutkan bebarapa arti dari ‘Adl yang berarti
“sama” (sama dalam hak) di antaranya pada al-Nisa’ ayat 3, 58 dan 129, al-Syuara’ ayat
15, al-Maidah ayat 8, al-Nahl ayat 76 dan 90 dan al-Hujurat ayat 9, ‘Adl yang berarti
seimbang terdapat dalam al-Maidah ayat 95 dan al-Infithar ayat 7, ‘Adl yang berarti
perhatian terhadap hak-hak individu dan memberikan hak-hak itu kepada setiap
pemiliknya yang terdapat dalam surat al-An’am ayat 152, ‘Adl yang berarti dinisbatkan
kepada Allah yang terdapat pada surat ‘Ali Imran ayat 18. ‘Adl yang berarti kebenaran
seperti dalam QS al-Baqarah 282, ‘Adl yang berarti menyandarkan perbuatan kepada

10



selain Allah dan atau menyimpang dari kebenaran seperti dalam al-Nisa’ ayat 135, “adal
dalam arti mempersekutukan Allah terdapat dalam al-‘An’am ayat 1 dan 150, dan ‘Adl
diartikan dengan menebus seperti dalam surat al-Bagarah ayat 48, 123, dan al-‘An’am
ayat 70%. Sedangkan al-Qisth hanya mempunyai beberapa arti saja yaitu keadilan pada
aspek terselenggaranya hak-hak yang menjadi milik seseorang secara proporsional dan
berarti kecurangan dan kekufuran yang terdapat pada surat al-Jinn ayat 14 dan 15.
Selain pada surat al-Jinn ayat 14 dan 15 semuanya mempunyai arti yang pertama.®*

Makna al-‘Adlu itu berlaku adil secara menyeluruh, kalau al-Qisth berlaku adil
sesuai dengan kewajaran dan kepatutan, kata al-‘Adl berlaku untuk semua manusia
tanpa terkecualipun dapat dilihat dalam surat al-Bagarah ayat 48 di mana ketika di
akhirat nanti Allah akan membalas perbuatan baik dengan kebaikan dan perbuatan
buruk dengan keburukan yang berlaku untuk seluruh umat manusia tanpa terkecualipun.
Sedangkan al-Qisthu berlaku adil secara proporsional misalnya dalam surat al-Ahzab
ayat 5 Allah menegur kepada orang-orang yang memanggil nama seorang dengan
sebutan nama ayah angkatnya dan pada ayat tersebut Allah memerinthkan agar
memanggilnya seseorang itu sesuai dengan naman ayah aslinya bukan ayah angkatnya.

Makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur sehingga
terkadang adil menurut satu orang belum tentu adil menurut orang lain. Sedangkan al-
Qisthu adalah keadilan yang tampak, jelas ukuran dan timbangannya tidak mengurangi
dan melebihkan. Dari kata ‘Adl yang ada dalam al-Qur’an yang berjumlah 13 tersebut,
penulis tidak menemukan satu ayat pun yang berbicara mengenai kadar al-‘Adlu,
sehingga tampaknya kadar ‘Adl itu disesuaikan dengan kata hati masing-masing setiap
orang. Hal ini dapat dilihat pada surat al-Bagarah ayat 282, di mana Allah
memerintahkan ketika terjadi transaksi hutang-piutang hendaknya dicatat, dan pencatat
tersebut adalah orang dianggap adil oleh kedua pihak, walaupun pencatat tersebut belum
tentu adil menurut orang lain sehingga dapat disimpulkan kadar al-‘Adlu itu bervariatif
sesuai dengan kecenderungan hati masing-masing setiap orang. Hal ini juga diakui oleh
Nabi Muhammad beliau pernah meminta ampun kepada Allah sebab Nabi Muhammad
masih belum mampu untuk berbuat adil kepada seluruh istrinya, masih ada
kecenderungan berlebih kepada salah satu istrinya yaitu Siti Khodijah.

Kalau al-Qisthu itu berarti keadilan yang berdasarkan takaran atau timbangan di
mana takaran atau timbangan tersebut harus tidak berat sebelah. Hal ini dapat dilihat
pada surat al-‘An’am ayat 152 di mana ketika menjaga harta anak yatim harus berhati-
hati, jangan sampai ketika anak yatim tersebut sudah dewasa seorang mengembalikan
seenaknya tersendiri, oleh sebab itu harus diukur atau ditimbang dengan adil (al-Qisthu)
atau kembalikan harta anak yatim tersebut seuai dengan harta yang dimilikinya

Kesan Lafadz Al-Adlu dan Al-Qisthu dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an merupakan sumber rujukan utama bagi umat Islam. Segala ketentuan
kehidupan umat Islam harus-lah mengacu pada sumber utama ajaran Islam tersebut.
Sehingga upaya untuk menggali petunjuk yang ada di dalam Al-Qur’an harus terus
menerus dilakukan. Proses penggalian makna yang terkandung dalam Al-Qur’an
merupakan tanggung jawab setiap umat Islam. Al-Qur’an merupakan seperangkat
petunjuk utama untuk mencari kesimpulan dan solusi dalam menyikapi berbagai
persoalan. Oleh sebab itu Al- Qur’an menamai dirinya sebagai hudan li al-nnas,

33 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid | , 6-7
% 1bid., 776

11



petunjuk bagi segenap umat manusia. Menurut Quraish Shihab, setidaknya ada tiga
tujuan pokok diturunkannya Al-Qur’an. Pertama, memuat tentang akidah dan
kepercayaan yang harus dianut oleh manusia. Kedua, petunjuk mengenai akhlak yang
murni dengan jalan menerangkan norma-norma keagamaan dan susila yang harus
diikuti oleh manusia dalam kehidupannya baik secara individual maupun kolektif. Dan
ketiga, petunjuk mengenai syariat dan hukum dengan jalan menerangkan dasar-dasar
hukum yang harus diikuti oleh manusia dalam hubungannya dengan Tuhan dan
sesamanya.

Sebagaimana telah di singgung di atas, terlihat betapa pentingnya memahami Al-
Qur’an bagi umat Islam, keberadaannya tidak hanya sekedar dibaca dan dilafalkan,
lebih dari itu al-Qur’an sudah seharusnya diketahui kandungannya. Dengan pemahaman
yang benar dan tepat akan memberikan dampak positif bagi perjalanan dan
perkembangan ajaran Islam, al-Qur’an akan tetap relevan sepanjang zaman dan tidak
ketinggalan zaman. Perbedaan berbagai penafsiran dalam banyak hal ditentukan oleh
karakter kepribadian, kapasitas intelektual serta lingkungan mufasirnya. Dengan
semakin banyaknya cabang keilmuan yang berkembang di dunia Islam dengan
sendirinya menjadikan pluritas penafsiran dan karakternya semakin terbuka luas
kemungkinannya.®®

Suatu kenyataan yang tidak bisa dihindarkan bahwa penafsiran dan pemahaman
terhadap al-Qur’an tidak bisa dihentikan, bahkan lebih berkembang pesat sesuai dengan
situasi dan kondisi penafsir itu tinggal. Di samping itu seiring dengan berkembangnya
penafsiran, ulim al-Qur’an dan ulim al-Tafsir ikut juga bergerak sesuai dengan alur
perkembangan penafsiran. Agar ajaran Islam selalu mampu menghadapi perkembangan
zaman dan mampu menjawab tantangan zaman, maka hukum Islam perlu
dikembangkan, dan pemahaman terhadap Islam perlu terus menerus diperbarui dengan
memberikan penafsiran-penafsiran baru terhadap nash syara’ dengan cara menggali
kemungkinan-kemungkinan lain atau alternatif-alternatif dalam syariat yang diyakini
mengandung alternatif-alternatif yang bisa diangkat dalam menjawab masalah-masalah
baru. Jadi pembaharuan hukum Islam dimaksudkan agar hukum Islam selalu mampu
merealisasi tujuan semaksimal mungkin, yaitu mampu merealisasi kemaslahatan hidup
manusia di dunia dan akhirat. Pembaharuan hukum Islam dimaksudkan agar hukum
Islam tidak ketinggalan zaman dan mampu menjawab permasalahan yang dihadapi
masyarakat.>

Memahami al-Qur’an serta kandungannya bukanlah persoalan yang sederhana dan
mudah, karenanya memahaminya tidak seperti memahami teks-teks lainnya. Hal ini
dikarenakan, al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang diyakini sebagai wahyu
Allah dan juga keduanya berbahasa Arab. Dikalangan orang Arab (sahabat) sendiri bisa
berbeda pendapat dalam menginterpretasikan maksud yang ada dalam kandungannya.

Dari pandangan di atas dapat diambil kesimpulan bahwa persoalan memahami
nash al-Qur’an bukanlah sesuatu hal yang bisa diseragamkan, terlebih lagi dalam
perkembangan zaman sekarang, karena di samping persoalan yang timbul lebih
komplek, juga karena peradaban manusia jauh lebih maju dibandingkan dengan ketika
nash itu muncul. Faktor yang menyebabkan perbedaan pemahaman terhadap nash al-
Qur’an itu disebabkan perbedaan cara memahami nash itu sendiri. Sebagian ulama lebih
cenderung kepada pemahaman lahir sedangkan yang lainnya adalah cenderung pada ruh

35 Muhammad Husain al-Zahabf, al-Tafsir wa al-Mufassir(in, Juz I,(t.p: t.t.p, 1997), juz I, 149
% |skandar Usman, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo, 1994), 117

12



nash tersebut. Lebih rinci lagi pemahaman penafsiran yang lahir pun ternyata juga
berbeda pandangan.

Al-Qur’an di antaranya mengandung berbagai persoalan tatanan hidup atau
berupa hukum-hukum yang sifatnya gath’i maupun zhanni. Terhadap persoalan yang
qath’i sebenarnya mufasir telah sepakat, akan tetapi terhadap persoalan hukum-hukum
yang zhanni inilah para mufasir berbeda pendapat. Di samping itu pula bahwa ayat-ayat
yang berkaitan dengan muamalah terkadang hanya menjelaskan secara global saja, tidak
menjelaskannya secara rinci, inilah yang memungkinkan terjadinya multi tafsir yang
nantinya juga akan mempengaruhi hasil ijtihadnya, oleh sebab itu sangat dimungkinkan
terjadinya perbedaan tersebut akibat pemahaman mufasir terhadap ayat tersebut yang
berbeda-beda, di samping situasi dan kondisi mufasir itu berdomisili.

Tidak terkecuali pada artikel ini yaitu tentang komparasi kata al-Adlu dan al-
Qisthu, di mana ketika dua lafadz ini diterjemahkan dalam bahasa Indonesia maka
diartikan sama yaitu keadilan. Kalau kembali pada kaidah tafsir yang berbunyi “jika ada
dua lafadz yang berbeda akan tetapi mempunyai arti yang sama secara umum maka
secara khusus mempunyai maksud yang berbeda”. Kesan dari lafad adl dan qist
mempunyai makna yang bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda-beda tersebut
karena disebabkan adanya konteks yang berbeda, sehingga makna dasar tersebut
berubah menyesuaikan alur kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah kesatuan yang
komprehensif. Adapun makna dasar dari ‘Adl adalah al-Istiwa’ (keadaan lurus) dan al-
I’wijaj (keadaan menyimpang), sedangkan Qist adalah al-Nasib yang berati bagian. Dari
makna dasar tersebut kata ‘Adl berkembang artinya menjadi sama, seimbang, perhatian
terhadap hak-hak individu dan memberikan hak tersebut kepada pemiliknya,
dinisbatkan kepada Allah, kebenaran, menyandarkan perbuatan kepada selain Allah,
mempersekutukan Allah, sedangkan Qist berkembang menjadi keadian dan kecurangan.
Adapun kesan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu menunjukkan dua kata yang sangat pendek
akan tetapi mempunyai makna yang bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda-beda
tersebut karena disebabkan adanya konteks yang berbeda, sehingga makna dasar
tersebut berubah menyesuaikan alur kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah
kesatuan yang komprehensif. Walaupun terjadi pergeseran makna tetapi tetap tidak
sampai keluar dari makna dasarnya.

Kesimpulan

Sesuai dengan rumusan masalah dalam artikel ini, maka kesimpulannya adalah
sebagai berikut, adapun persamaan dan perbedaan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu sebagai
berikut: persamaannya adalah, (1) Secara global ketika diterjemahkan dalam bahasa
Indonesia mempunyai arti sama yaitu keadilan. (2) Secara global tujuan dari al-‘Adlu
dan al-Qisthu adalah sama-sama dalam rangka menegakkan nilai kebenaran baik dalam
bidang akidah, ibadah, moral, hukum dan sosial, (3) Secara global sasaran untuk berlaku
bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah seluruh umat manusia. Sedangkan perbedaannya, (1)
Makna al-°Adlu lebih umum dan luas dari pada kata al-Qisthu, (2) Makna al-‘Adlu itu
berlaku adil secara menyeluruh, kalau al-Qisth berlaku adil sesuai dengan kewajaran
dan kepatutan, (3) Makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur
sehingga terkadang adil menurut satu orang belum tentu adil menurut orang lain.
Sedangkan al-Qisthu adalah keadilan yang tampak, jelas ukuran dan timbangannya
tidak mengurangi dan melebihkan

13



Daftar Pustaka

Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Ahmad ibn Hanbal, (Beirut: Dar al-Sadir, t.th.), jil 1l

Akrom, Ahmad. Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Press, 1992

al-Ansari, Jamaluddin Muhammad Ibn Mukarram . Lisan al-‘Arab, Juz 13-14, (Mesir:
Dar al-Misriyah li al-Ta’lif wa al-Tarjamah, tt

al-Farmawi, Abdul Hayy. al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajiyyah
Maudhuiyyah, Mesir: tp, 1997.

al-Ghazali , Abu Hamid al-Magshad fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, Bairut: Dar-al-
Kutub al-Islamiyah, tt

almubarok, Fauzi. “Keadilan dalam Perspektif Islam”, Istighna Vol. 1 No. 2, (2018):
115-143, http://www.e-journal.stit-islamic-
village.ac.id/index.php/istighna/article/download/6/6

al-Thabatabai, Muhammad Husain . al-Mizan fi al- Tafsir Al-Qur’an, Juz 12,
Beirut: Muassasah al-A’la li al-Matbu’at, tt

al-Zahabi, Muhammad Husain . al-Tafsir wa al-Mufassirdn, Juz I,(t.p: t.t.p, 1997), juz I

Bakker , Anton dan Zubair Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat.
Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1990.

Dawud, Abu Sunan Abi Dawud. Mesir, Mustafa al-Babi al-Halabi, 1952 , jilid |

Hasan, Hamka. Metodologi Penelitian Tafsir Hadis, Jakarta: Lembaga Penelitian UIN
Syarif Hidayatullah, 2008.

Malik, Imam. al-Muwatta’, Mesir: Kitab al-Sya’bab, t.th.

Munawwir, Ahmad Warson. al-Munawwir, Surabaya:Pustaka Progresif, 1997

Nasution, Bahder Johan. “Kajian Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran
Klasik sampai Pemikiran Modern “Yusticia Vol 3 No. 2 (2014): 118-130,
https://jurnal.uns.ac.id/yustisia/article/download/11106/9938

Nuruddin, Amiur. “Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan Implikasinya Terhadap
Tanggung Jawab Moral” Disertasi, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 1995

Nurudin, “Konsep Keadilan dan Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat” Media
Syariah  Vol. 13 No. 1, (2011): 121-130, https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/medsyar/article/download/1747/1290

Qaththan, Manna’ Khalil. Studi lImu-llmu al-Qur’an, Terj Mudzakkir, Bogor: Pustaka
Litera Antar Nusa, 2007.

Rangkuti, Afifa. “Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam”, Tazkia Vol. 6 No. 1
(2017): 1-21,
http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/141/121

Sanusi, Anwar. Jalan Kebahagiaan, Jakarta: Gema Insani, 2006.

Shihab, M. Quraish. dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 3

Shihab, M. Quraish. dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 1,

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam memehami Ayat- ayat al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013

Usman, Iskandar. Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: PT Raja Grafindo,
1994

Zakiyuddin, “Konsep Keadilan Ekonomi dalam AL-Qur’an” Disertasi, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2006.

14



