
1 
 

SAKINA: Journal of Family Studies 
Volume 3 Issue 4 2019 

ISSN (Online): 2580-9865 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/jfs 

Studi Komparatif Lafad Al-Adlu dan Al-Qisthu Dalam 

Perspektif Al-Qur’an 

Abd. Rozaq 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

abdrozaqngebruk1@gmail.com 

 

Abstrak: 

Artikel ini bertujuan untuk mengetahui perbandingan lafadz ‘Adl dan Qist dalam 

al-Qur’an. Menggunakan metode library research, dengan Jenis analisa data 

deskriptif kualitatif, dan tekhnik analisa datanya menggunakan metode 

komparatif. Adapun sumber data primer artikel ini lafadz ‘Adl dan Qist dalam al-

Qur’an, sedangkan sekundernya adalah kitab-kitab tafsir al-Qur’an. Hasil artikel 

ini, yang pertama Persamaan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu secara global adalah 

ketika diterjemahkan dalam bahasa Indonesia mempunyai arti sama yaitu 

keadilan, tujuan dari al-‘Adlu dan al-Qisthu adalah sama-sama dalam rangka 

menegakkan nilai kebenaran, dan sasaran kata bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah 

seluruh umat manusia. Adapun perbedaannya adalah al-‘Adlu lebih umum dan 

luas dari pada kata al-Qisthu, makna al-‘Adlu itu berlaku adil secara menyeluruh, 

kalau al-Qisth berlaku adil sesuai dengan kewajaran dan kepatutan, dan terakhir 

makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur, sedangkan 

al-Qisthu adalah keadilan yang tampak dan jelas ukurannya. Kedua kesan lafadz 

al-Adlu dan al-Qisthu adalah dua kata sederhana tetapi mempunyai makna yang 

bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda tersebut karena disebabkan adanya 

konteks yang berbeda, sehingga makna dasar tersebut berubah menyesuaikan alur 

kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah kesatuan yang komprehensif. 

Walaupun terjadi pergeseran makna tetapi tetap tidak sampai keluar dari makna 

dasarnya. 

 

Kata Kunci: Komparatif; al-Adlu; al-Qisthu; al-Qur’an 

Pendahuluan 

Para ulama telah sepakat bahwa sumber ajaran Islam adalah al-Qur’an dan hadis.1 

Al-Qur’an dan hadis itupun ternyata terbatas sesuai dengan usia nabi Muhammad, 

praktis semenjak nabi Muhammad Saw meninggal otomatis wahyu Allah Swt terputus 

dan hadis nabi Muhammad Saw telah berakhir. Hal tersebut menandakan bahwa syariat 

Islam telah sempurna. Sepeninggal Nabi Muhammad, Islam mengalami perkembangan 

dan tantangan. Tantangan tersebut diawali dengan masalah para sahabat dan umat Islam 

                                                           
1 Imam Malik, al-Muwatta’, (Mesir: Kitab al-Sya’bab, t.th.), 560, lihat juga Imam Ahmad Ibn Hanbal, 

Musnad Ahmad ibn Hanbal, (Beirut: Dar al-Sadir, t.th.), jil III, 26, dalam persepsi hadits lain ada juga 

yang menjelaskan bahwa ajaran pokok Islam hanya al-Qur’an saja. Hal tersebut bisa di lihat antara lain 

pada Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, (Mesir, Mustafa al-Babi al-Halabi, 1952), jilid I, h. 442 



2 
 

pada kehidupan sehari-hari. Dulu ketika Nabi Muhammad hidup, para sahabat bisa 

leluasa menanyakan persoalannya kepada Nabi Muhammad. Akan tetapi semenjak Nabi 

Muhammad meninggal para sahabat resah, karena tidak ada lagi yang memberi petunjuk 

atas semua persoalannya.  

Semasa Nabi Muhammad persoalan para sahabat selalu tuntas apabila diajukan 

kepada nabi Muhammad, lantaran Nabi Muhammad selalu mendapatkan petunjuk dari 

Allah baik secara langsung maupun tidak langsung. Para sahabat berbeda pendapat 

dalam menyikapi persoalan tersebut, ada yang mengatakan kalau ada persoalan yang 

tidak disinggung oleh al-Qur’an maupun hadis secara tegas maka para sahabat dilarang 

mengandai-andai atau membuat hukum sendiri (menafsirkan), sementara ada sahabat 

lain yang mencoba berijtihad atau menafsirkan al-Qur’an berdasarkan al-Qur’an 

maupun hadis. Berjalannya waktu kebutuhan penafsiran al-Qur’an tidak bisa 

terhindarkan, mengingat munculnya persoalan- persoalan yang tidak disinggung secara 

tegas oleh al-Qur’an maupun hadis Nabi Muhammad. Muncul beberapa sahabat yang 

ahli dalam menafsirkan al-Qur’an di antaranya Abu Bakar al-Shidiq ibn Quhafah, 

‘Umar ibn al-Khattab, Utsman ibn Affan, Ali ibn abi Thalib, Ibnu Abbas, Ubay ibn 

Ka’ab, ibnu Mas’ud, Zaid ibn Tsabit, Abu Musa al-Asy’ari, Abdullah ibn Zubair, Ibnu 

‘Amr ibn Ash dan Siti ‘Aisyah dan lain-lain.2 

Seiring dengan dinamika yang berkembang kebutuhan penafsiran al-Qur’an 

semakin tidak terhindarkan lagi, pada zaman tabi’in muncul beberapa penafsir di 

antaranya yang berguru pada Ibnu Abbas (kelompok Makah) Said ibn Jubair, Mujahid, 

Ikrimah Maula Ibnu Abbas, Thawus ibn Kaisan al-Yamani dan ‘Atha’ ibn Abi Rabbah. 

Ada yang berguru pada Ubay ibn Ka’ab (kelompok Madinah) Zaid ibn Aslam, Abu 

‘Aliyah, dan Muhammad ibn Ka’ab al-Qurazi. Ada lagi yang berguru pada ibn Mas’ud 

(kelompok Irak) Al-Qamah ibn Qais, Masruq, al-Aswad ibn Yazid, Murrah al-Hazami, 

‘Amir al-Sya’bi, Hasan al-Bahsri dan Qatadah3, dan berkembang secara terus menerus 

sampai akhir zaman ini.  Salah satu perkembangan menarik dari kajian tafsir adalah 

kajian kosa kata al-Qur’an di mana seorang penafsir menjelaskan maksud dari setiap 

kata yang ada dalam al-Qur’an, dengan tujuan untuk mengetahui maksud satu persatu 

kata-kata dalam setiap ayat, sehingga didapatkan setiap ayat dengan kesimpulan yang 

relevan. 

Perkembangan kajian kosa kota semakin menarik perhatian para mufasir, 

sehingga para pakar ilmu tafsir membuat tema tersendiri  yaitu al-Wujuh wa al-Nadhair. 

Al- Wujuh adalah kata yang sama sepenuhnya, dalam huruf dan bentuknya, yang 

ditemukan dalam berbagai redaksi (ayat), tetapi beraneka ragam makna yang 

dikandungnya. Sedangkan al-Nadhair makna bagi satu kata dalam satu ayat sama 

dengan makna tersebut pada ayat yang lain, kendati menggunakan kata yang berbeda.4  

Selanjutnya Quraish Shihab menyimpulkan dengan bahasa yang sederhana al-Wujuh 

adalah kesamaan lafad dan perbedaan makna sedang al-Nadhair adalah lafad- lafad 

yang berbeda dengan makna yang sama. Secara singkat dapat dikatakan bahwa al-

Wujuh berkaitan dengan perbedaan makna sedang al-Nadhair berkaitan dengan 

perbedaan lafad.5 

                                                           
2 Manna’ Khalil Qaththan, Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Terj Mudzakkir, (Bogor: Pustaka Litera Antar 

Nusa, 2007), 472 
3 Ibid., 475 
4 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, (Ciputat: Lentera Hati, 2013), 119 
5 Ibid.,120 



3 
 

Adanya al-Wujuh dan al-Nadhair dalam ilmu tafsir menjadi menarik untuk dikaji 

lebih dalam, dalam artikel ini akan membahas kata al-‘Adlu dan al-Qisthu yang 

berkategori al- Nadhair (lafad- lafad yang berbeda dengan makna yang sama).  Kata al-

‘Adlu terulang di dalam berbagai bentuknya sebanyak 28 kali di dalam al-Qur’an. Kata 

al-‘Adl sendiri disebutkan 13 kali, yakni pada al-Baqarah ayat 48, 123, 282, al-Nisa ayat 

58, al-Maidah ayat 95 dan 106, al-An’am ayat 70, al-Nahl ayat 76 dan 90, al-Hujurat 

ayat 9, serta al-Thalaq ayat 2. Al-Qisth di dalam al-Qur’an, dengan berbagai bentuk kata 

turunannya, di sebut 25 kali. Di dalam bentuk mashdar disebutkan sebanyak 15 kali, 

masing-masing di dalam QS Ali Imran ayat 18, al-Nisa ayat 127 dan 135, al-Maidah 

ayat 8 dan 42, al-An’am ayat 152, al-A’raf ayat 29, Yunus ayat 4,47 dan 54, Hud ayat 

85, al-Anbiya ayat 47, al-Rahman ayat 9, serta al-Hadid ayat 25. Di dalam bentuk isim 

tafdhil disebut 2 kali, yakni di dalam al-Baqarah ayat 282 dan al-Ahzab ayat 33. Di 

dalam bentuk fiil mudhari’ disebut 2 kali yakni dalam surat al-Nisa ayat 3 dan al-

Mumtahanah ayat 8. Di dalam bentuk perintah di sebut satu kali, yakni  dalam surat al-

Hujurat ayat 9, sedangkan dalam bentuk isim fail disebut 5 kali, masing-masing 2 kali 

berasal dari bentuk tsulatsiy yakni al-Qasith, di dalam al-Jin ayat 114 dan 15, sedangkan 

dari bentuk mazid yakni al-Muqsith sebanyak 3 kali, yakni al-Maidah ayat 42, al-

Hujurat ayat 9, dan al-Mumtahanah ayat 8. 

Kendatipun mempunyai arti yang sama, menurut mayoritas mufasir berpendapat 

jika ada kata yang berbeda namun diterjemahkan sama dapat disimpulkan bahwa kata 

tersebut mempunyai kesan yang berbeda. Oleh sebab itu artikel ini akan 

membandingkan lebih rinci apa kesan yang terdapat dalam lafad al-‘Adlu dan al-Qisthu. 

Beberapa penelitian terdahulu yang mirip dengan artikel ini di antaranya, Kajian 

Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran Klasik sampai Pemikiran Modern 

yang ditulis oleh Bahder Johan Nasution yang menyimpulkan untuk mendorong banyak 

kalangan mengambil jalan pintas dengan menyerahkan perumus keadilan kepada 

pembentuk Undang-undang dan hakim yang akan merumuskannya berdasarkan 

pertimbangan mereka sendiri, artikel tersebut focus kepada kajian filosofisnya6, Konsep 

Keadilan dalam Perspektif Islam yang ditulis oleh Afifa Rangkuti, dalam artikel yang 

ditulis menyimpulkan bahwa keadilan itu menggunakan beberapa istilah diantaranya 

kata adl itu sendiri ataupun al-qisth, selanjutnya dalam artikel tersebut menyimpulkan 

jika keadilan disandingkan dengan supremasi hukum maka keduanya ibarat dua sisi 

mata uang yang tidak terpisahkan. 7 

Keadilan dalam Perspektif Islam yang ditulis oleh Fauzi Almubarok, dalam 

artikelnya ia menyimpulkan bahwa keadilan dalam Islam digantungkan kepada keadilan 

yang telah ditentukan oleh Allah dalam al-Qur’an dan didukung oleh hadis Nabi 

Muhammad karena tidak mungkin manusia mengetahui keadilan secara benar dan 

tepat8, Konsep Keadilan an Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat yang ditulis 

oleh Nurudin, dalam artikel tersebut disimpulkan bahwa keadilan bersumber dari 

konsepsi yang digariskan Allah dalam al-Qur’an dan sunnah Rasul yang harus 

diaplikasikan segenap manusia dalam kehidupannya agar terwujudnya kedidupan yang 

                                                           
6 Bahder Johan Nasution, “Kajian Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran Klasik sampai 

Pemikiran Modern “ Yusticia Vol 3 No. 2  (2014): 118-130, 

https://jurnal.uns.ac.id/yustisia/article/download/11106/9938 
7 Afifa Rangkuti, “Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam”, Tazkia Vol. 6 No. 1 (2017): 1-21,            

http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/141/121 
8 Fauzi almubarok, “Keadilan dalam Perspektif Islam”, Istighna Vol. 1 No. 2, (2018): 115-143, 

http://www.e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna/article/download/6/6 



4 
 

bahagia, damai dan sejahtera di dunia maupun di akhirat, sedangkan menurut barat 

keadilan bersumber dari konsepsi hukum, hasil formulasi manusia, yang harus 

direalisasikan manusia demi terwujudnya tujuan hukum itu sendiri yaitu ketentraman 

hidup di dalam suatu masyarakat tertentu agar terpelihara perdamaian9. Disertasi yang 

ditulis oleh Amiur Nuruddin dengan judul Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan 

Implikasinya Terhadap Tanggung Jawab Moral, disimpulkan bahwa satu konsep 

keadilan yang bermakna keseimbangan menurut al-Qur’an menunjuk kepada hakikat 

kesempurnaan ciptaan manusia baik fisik maupun mental, sementara dalam hubungan 

kesatuan kemanusiaan keadilan dalam al-Qur’an membawa konsep persamaan dan tidak 

adanya diskriminasi dalam bentuk apapun, dan tolak ukur keadilan dalam al-Qur’an 

adalah kebenaran atau al-Haq, yang mendapat dukungan umat serta penegak keadilan 

atau orang yang berbuat adil hanya ditemukan dalam al-Qur’an dalam bentuk nomina 

berasal dari kata al-iqshath yaitu al-Muqshithun terkandung makna konotatif yang 

menunjuk adanya keberanian moral. Dua, Implikasinya adalah dalam keadilan hukum 

menempatkan secara formal semua orang sama di hadapan hukum, sedangkan keadilan 

dalam social ekonomi menkankan persamaan manusia (egalitarianisme) dan 

menghindarkan segala macam bentuk kepincangan sosial yang berpangkal dari 

kepincangan ekonomi, dan keadilan dalam hubungan antar golongan yang memberikan 

peluang untuk hidup berdampingan secara damai dan bersahabat menekankan konsep 

rahmatan li al-‘alamin.10  

Disertasi yang ditulis oleh Zakiyuddin dengan judul Konsep Keadilan Ekonomi 

dalam AL-Qur’an, Kesimpulan pertama dalam disertasinya adalah ruang lingkup dan 

prinsip-prinsip keadilan ekonomi itu sebagai berikut satu ruang lingkup kepemilikan: 

pada hakikatnya sumber daya adalah hak mutlak Allah, manusia adalah pemilik terbatas 

berdasarkan amanah; sumber daya dimiliki manusia secara kemitraan dan bukan hak 

eklusif karna spesies lain memiliki hak serupa atasnya. Dua ruang lingkup produksi: 

ikhtiyar, manusia bebas menentukan pilihan atas nasibnya sendiri; individu menerima 

apa yang menjadi haknya berdasarkan usaha dan tanpa sepenuhnya memandang 

kontribusi aktualnya; dan perbedaan adalah keniscayaan untuk saling mengambil 

manfaat, berkompetisi, bekerja sama, dan berbuat ihsan. Ketiga ruang lingkup 

konsumsi: konsumsi pada asalnya adalah boleh kecuali melampaui batas maksimal; 

efisiensi dan prioritas konsumsi berdasarkan hierarki kebutuhan dan menjaga 

kelestarian lingkungan alam dan kemanusiaan. Keempat ruang lingkup distribusi: 

distribusi sumber daya alam dan lingkungan berada dalam kerangka partisipasi;  

redistribusi kekayaan dan pendapatan merupakan tanggung jawab bersama untuk 

memastikan jaminan sosial, peningkatan kapasitas dan otoritas bagi mereka yang 

kurang beruntung, kelima  ruang lingkup peran Negara adalah keharusan yang bersifat 

komplementer bagi pasar yang etis guna menjamin rasa keadilan dan capaian 

kesejahteraan umum. Adapun kesimpulan kedua yaitu tujuan penerapan prinsip- prinsip 

keadilan tersebut dalam aktivitas ekonomi adalah untuk mencapai kesejahteraan (falah) 

baik dalam tingkat individu (hayah thoyyibah) maupun kolektif (baldah thoyyibah)11.  

Dari kesimpulan empat artikel dan dua disertasi di atas, terdapat perbedaan dengan 

                                                           
9 Nurudin, “Konsep Keadilan dan Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat” Media Syariah Vol. 13 

No. 1, (2011): 121-130, https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/medsyar/article/download/1747/1290 
10Amiur Nuruddin, “Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan Implikasinya Terhadap Tanggung Jawab 

Moral”(Disertasi, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 1995) 
11 Zakiyuddin, “Konsep Keadilan Ekonomi dalam AL-Qur’an” (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2006) 



5 
 

artikel ini yang lebih menitikberatkan pada persamaan dan perbedaan serta kesan yang 

terdapat pada  lafad adl dan al-Qist. Berdasarkan latar  belakang di atas, maka artikel ini 

akan menjawab dua pertanyaan yaitu  apa persamaan dan perbedaan kata al-‘Adlu dan 

al-Qisthu, dan kesan yang terdapat pada keduanya. Adapun tujuan artikel ini untuk 

mengetahui persamaan dan perbedaan lafad al-Adlu dan al-Qisthu, serta kesan yang 

terdapat pada dua lafad tersebut.  

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif-kualitatif yang termasuk dalam 

kategori library research, adapun pendekatannya adalah komparatif yaitu berusaha 

membandingkan antara dua masalah, fakta, fenomena yang sedang diteliti untuk 

mengetahui letak perbedaan, persamaan, kelebihan dan kekurangan antara keduanya.12 

Adapun langkah yang akan ditempuh dalam artikel ini adalah: Pertama, komparasi 

Simetris, dengan metode ini peneliti akan menguraikan lafad al-Adlu dan al-Qisthu 

dalam al-Qur’an. Menurut Bakker dan Zubair, perbandingan tersebut dapat dilakukan 

pada hal yang berkenaan dengan perumusan masalah, pendekatan, pemakaian istilah, 

dan argumentasi. Perbandingan tersebut bisa pada taraf konkret, lebih mendalam atau 

asumsi-asumsi yang paling dasar.13 Kedua, interpretasi Dengan metode ini, peneliti 

akan mendalami interpretasi lafad al-Adlu dan al-Qisthu dalam al-Qur’an, untuk 

kemudian menangkap pesan dan kesan pada lafad al-Adlu dan al-Qisthu. Data primer 

dari artikel ini adalah lafad al-Adlu dan al-Qisthu dalam al-Qur’an, sedangkan data 

sekundernya adalah kitab-kitab tafsir salaf dan kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

Persamaan dan Perbedaan Lafadz Al-Adlu dan Al-Qisthu dalam Al-Qur’an 

Secara umum metode dalam menafsirkan al-Qur’an yang telah disepakati oleh 

mayoritas mufasir itu ada empat  yaitu Tafsir Ijmali (Global), Tafsir Tahlili (Analisis), 

Tafsir Muqaran (Komparasi) dan Tafsir Maudhu’i (Tematik). Tafsir Ijmali adalah 

menafsirkan al-Qur’an dengan cara menjelaskan al-Qur’an secara umum, dengan 

metode mufasir berusaha menjelaskan makna-makna al-Qur’an dengan singkat dan 

bahasa yang mudah, sehingga mudah dimengerti oleh orang awam14, tafsir Tahlili 

adalah tafsir yang menyoroti ayat-ayat al-Qur’an dengan memaparkan segala makna dan 

aspek yang terkandung di dalamnya sesuai bacaan yang terdapat di dalam al-Qur’an 

mushaf utsmani15, dimulai dari uraian makana kosa kata, makna kalimat, maksud setiap 

ungkapan, kaitan antar pemisah (munasabat), sampai sisi- sisi keterkaitan antar pemisah 

itu (wajhu al-munasabat) dengan bantuan asbab al- nuzul, riwayat- riwayat yang berasal 

dari Nabi SAW, sahabat, dan tabi’in16, tafsir Maudhu’i yaitu metode yang ditempuh 

oleh seorang mufasir dengan cara menghimpun seluruh ayat- ayat al-Qur’an yang 

berbicata tentang satu masalah serta mengarah kepada satu pengertian dan satu tujuan, 

                                                           
12 Hamka Hasan, Metodologi Penelitian Tafsir Hadis, (Jakarta: Lembaga Penelitian UIN Syarif 

Hidayatullah, 2008),  128 
13 Anton Bakker & Zubair Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat. (Yogyakarta: Penerbit 

Kanisius, 1990), 87.   
14 Abdul Hayy a l-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajiyyah Maudhuiyyah, (Mesir: 

tp, 1997), 43-44 
15 Shihab dkk, Sejarah dan Ulum al-Qur’an, 172 
16 Abdul Hayy a l-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajiyyah Maudhuiyyah, h.24 



6 
 

sekalipun ayat- ayat itu cara turunnya berbeda, tersebar pada berbagai surat dalam al-

Qur’an dan berbeda pula waktu dan tempat turunnya17, dan metode berikutnya adalah 

metode muqaran yang akan akan digunakan pada artikel ini.   

Metode komparatif dalam ilmu tafsir disebut dengan metode tafsir Muqaran yaitu 

metode yang ditempuh oleh seorang mufasir dengan cara mengambil sejumlah ayat al-

Qur’an,  kemudian mengemukakan penafsiran para ulama tafsir terhadap ayat- ayat itu, 

baik mereka termasuk ulama salaf atau ulama hadits yang metode dan kecenderungan 

mereka berbeda- beda, baik penafsiran mereka berdasarkan riwayat yang bersumber 

dari Rasulullah SAW, para sahabat atau tabi’in (tafsir bi al-Ma’tsur) atau berdasarkan 

ratio (ijtihad, tafsir bi al-ra’yi), dan mengungkapkan pendapat mereka serta 

membandingkan segi- segi dan kecenderungan- kecenderungan masing- masing yang 

berbeda dalam menafsirkan al-Qur’an. Kemudian menjelaskan siapa diantara mereka 

yang penafsirannya dipengaruhi oleh perbedaan madzhab, siapa diantara mereka yang 

penafsirannya ditujukan untuk melegitimasi suatu golongan tertentu atau mendukung 

aliran tertentu dalam Islam.18 

Kemudian ia menjelaskan lebih rinci bahwa ada diantara mereka yang corak 

penafsirannya ditentukan oleh disiplin ilmu yang dikuasainya. Ada diantara mereka 

yang menitikberatkan pada bidang nahwu, yakni segi- segi i’rab, seperti Imam al-

Zamakhsyary, ada yang corak penafsirannya ditentukan oleh kecenderungannya kepada 

bidang balaghah, seperti ‘Abd al-Qahhar al-Jurjany dalam kitab tafsirnya I’jaz al-

Quir’an dan Abu Ubaydah Ma’mar ibn Mutsanna dalam kitab tafsirnya al- Majaz, 

dimana ia member perhatian pada penjelasan tentang ilmu ma’any, bayan, baddi’, 

haqiqat, dan majaz.19 Adapula diantara mereka yang corak penafsirannya ditentukan 

oleh aliran tertentu dalam ilmu kalam yang diikutinya, seperti Imam al-Zamakhsyary 

dalam kitab tafsirnya, al-Kassyaf, dimana ia menafsirkan ayat- ayat al-Qur’an sesuai 

dengan faham dari aliran Mu’tazilah yang diikutinya. Ada yang corak penafsirannya 

ditentukan oleh kecenderungannya kepada filsafat, seperti Imam al-Fakhr al-Razy. Ada 

yanag corak penafsirannya ditentukan oleh suatu madzhab fiqh, seperti Imam Abu ‘Abd 

Allah al- Qurthuby. Ada yang corak penafsirannya ditentukan oleh kecenderungannya 

kepada kisah- kisah dan peristiwa- peristiwa, seperti Imam al-Khain dalam kitab 

tafsirnya Lubab al-Ta’wil. Selain yang tersebut di atas, ada pula mufasir yang 

menitikberatkan pada bidang kosmologi modern dan pengenyampingkan pengertian- 

pengertian yang bersifat prinsip yang dituju oleh al-Qur’an. Demikian seterusnya corak- 

corak penafsiran yang lain.20 

Keunggulan atau kelebihan metode muqaran ini dibanding dengan metode yang 

lain yaitu pengkaji dituntut mampu memnganalisis pendapat- pendapat para ulama tafsir 

yang ia dikemukakan untuk kemudian  mengambil sikap menerima penafsiran yang 

dinilai benar dan menolak penafsiran yang tidak dapat diterima oleh rationya serta 

menjelaskan kepada pembaca alasan dari sikap yang diambilnya, serta pembaca merasa 

puas.21 Selain rumusan sebagaimana dikemukakan di atas, metode tafsir muqaran 

mempunyai pengertian dan lapangan yang lebih luas, yaitu membandingkan antara ayat- 

ayat al-Qur’an yang berbicara tentang satu masalah (kasus), atau membandingkan 

antara ayat- ayat al-Qur’an dengan hadits- hadits Rasulullah SAW yang memperkuat 

                                                           
17 Ahmad Akrom, Sejarah dan Metodologi Tafsir, 78 
18 Ahmad Akrom, Sejarah dan Metodologi Tafsir, (Jakarta: Rajawali Press, 1992), 75 
19 Ibid., 75-76 
20 Ibid., 76 
21 Ibid. 



7 
 

al_Qur’an atau hadits- hadits beliau yang tampaknya (lahiriyahnya) berbeda serta 

mengkompromikan dan menghilangkan dugaan  adanya pertentangan antara hadits- 

hadits Rasulullah SAW itu, dan kajian- kajian lain yang sangat berharga yang dengan 

itu akan tampak jelas kelebihan dan profesionalisme seorang mufasir pada bidangnya 

dengan kemampuan menggali makna- makna al-Qur’an yang belum berhasil diungkap 

oleh mafasir- mufasir yang lain.22  

Lebih praktisnya Quraish Shihab meringkas macam-macam metode muqaran 

sebagai berikut:23 

a. Ayat- ayat al-Qur’an yang berbeda redaksimya satu dengan yang lain, padahal 

sepintas terlihat bahwa ayat- ayat tersebut berbicara tentang persoalan yang 

sama 

b. Ayat yang berbeda kandungan informasinya dengan hadits Nabi saw, dan 

Perbedaan pendapat ulama menyangkut penafsiran ayat yang sama 

Dalam kamus al-Munawwir kata al-Adlu  mempunyai beberapa arti di antaranya 

meluruskan, menyamakan24. Sedangkan dalam Ensiklopedi al-Qur’an  kata al-Adlu  

bentuk mashdar dari kata kerja adala- ya’dilu- adlan- wa udulan- wa adalatan. Kata 

kerja ini berakar dari huruf- huruf ain, dal dan lam, yang makna pokoknya adalah al-

istiwa (keadaan lurus) dan al-i’wijaj (keadaan menyimpang. Jadi rangkaian huruf- huruf 

tersebut mengandung makna yang bertolak belakang, yakni lurus atau sama dan 

bengkok atau berbeda. Dari makna pertama, kata adlu berarti menetapkan hukum 

dengan benar. Jadi, seorang yang adl adalah berjalan lurus dan sikapnya selalu 

menggunakan ukuran yang sama, bukan ukuran ganda. “persamaan” itulah yang 

merupakan makna asal kata adlu, yang menjadikan pelakunya “tidak berpihak” kepada 

salah seorang yang berselisih, dan pada dasarnya pula seseorang yang adl “berpihak 

kepada yang benar” karena baik yang benar maupun yang salah sama- sama harus 

memperoleh haknya, dengan demikian, ia melakukan sesuatu yang patut dan tidak 

sewenang- wenang. 

Al-Ashfahani menyatakan bahwa kata adlu berarti memberi bagian yang sama. 

Sementara itu, pakar lain mendefinisikan kata adlu dengan penempatan sesuatu pada 

tempat yang semestinya. Ada juga yang menyatakan bahwa adlu adalah memberikan 

hak kepada pemiliknya melalui jalan yang terdekat. Hal ini sejalan dengan pendapat al-

Maraghi yang memberikan makna adlu dengan menyampaikan hak kepada pemiliknya 

secara efektif.25  Sedangkan al-adlu dari segi bahasa memiliki beberapa arti26.Dari 

pengertian yang bermacam-macam itu  dapat dikembalikan kepada makna: “Luzum al-

wast wa al-ijtinab ‘an janibaiy al-ifrat wa al-tafrith”.27  

Kamus bahasa Arab mengimformasikan bahwa kata “adil” pada umumnya 

berarti  “sama”. Persamaan tersebut sering dikaitkan dengan hal-hal yang 

bersifat immaterial. Keadilan diungkapkan oleh Al-Qur’an antara lain dengan kata-

kata al-‘adl, al-qisth, al-mizan, dan dengan menafikan kezaliman, walaupun pengertian 

keadilan tidak selalu menjadi antonim kezaliman. ‘Adl, yang berarti “sama”, memberi 

                                                           
22 Ibid., 76-77 
23 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam 

memehami Ayat- ayat al-Qur’an, (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 382 
24 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir, (Surabaya:Pustaka Progresif, 1997), 905 
25 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 1, 5-6 
26 Jamaluddin Muhammad Ibn Mukarram al-Ansari, Lisan al-‘Arab, Juz 13-14, (Mesir: Dar al-Misriyah li 

al-Ta’lif wa al-Tarjamah, tt), 456-463 
27 Muhammad Husain al-Thabatabai, al-Mizan fi al- Tafsir Al-Qur’an, Juz 12, (Beirut: Muassasah al-A’la 

li al-Matbu’at, tt), 331 



8 
 

kesan adanya dua pihak atau lebih; karena jika hanya satu pihak tidak akan terjadi 

persamaan. 

Menurut Anwar Sanusi ‘adl artinya sama (tanpa membeda-bedakan) jika seorang 

orang tua mentransformasikan kasih sayangnya dengan pilih kasih. Misalnya antara 

anak pertama dan anak terakhir mendapatkan perlakuan yang istimewa daripada anak-

anak yang lain, orang tua tersebut dianggap tidak adil . atau misalnya ada seseorang 

yang memimpin sebuah  kota dan kemudian dia tidak membangun wilayahnya secara 

merata, maka pemimpin tersebut juga tidak adil.28 Dalam kamus al-Munawwir kata al-

Qisthu diartikan dengan keadilan29.   Sedangkan dalam Ensiklopedi al-Qur’an  kata al-

qisthu mengandung pengertian al- nashib (bagian). Dari pengertian tersebut, muncul dua 

makana pokok yang bertentangan, yakni al-qisthu (keadilan) dan al-Qasthu 

(kecurangan). Al-Raghib al-Ashfahani menyatakan bahwa al-qisthu bermakna 

mengambil bagian orang lain. Itu adalah kecurangan. Sementara al-iqsath bermakna 

memberikan bagian orang lain yang berarti bertindak secara proposional. Selanjutnya, 

al- Ashfahani memberikan contoh, qasatha al-rajulu, apabila yang bersangkutan berlaku 

curang, dan aqsatha al-rajulu apabila ia berlaku adil.30 

Menurut Imam al-Ghazali (dalam bukunya al-Maqshad fi Syarh Asma’ Allah al-

Husna), kata al- Muqsith berarti menenangkan/ membela orang yang teraniaya/ 

terzalimi dari orang yang menganiayal menzalimi . maksud dari penngertian tersebut  

adalah dengan menggabungkanl menyatukan keridhaan dari orang yang terzalimi 

dengan keridhaan orang yanng  menzalimi. Ssehingga keduanya merasa rela, sama- 

sama puas dan senang dengan hasil yang diperoleh.31 Sedangkat menurut Anwar Sanusi 

qist berakar dari kata qasatha yang berarti bagian yang pantas dan wajar. Seorang orang 

tua dianggap tidak adil jika memberikan uang jajan kepada anaknyayang masih sekolah 

dasar dengan kuliah dengan nominal yang sama. Misalnya memberikan 10 ribu kepada 

anak SD dan juga memberikan 10 ribu kepada anaknya yang kuliah.32 

Inti dari al-Qist adalah bagaimana seseorang mampu memberikan keadilan kepada 

semua orang secara proporsional sesuai dengan kewajaran dan kepatutan. Misalnya 

dalam surat al-Ahzab ayat 5 al-Qur’an memerintahkan agar panggilan anak angkat 

didasarkan kepada nama orang tuanya bukan nama ayah angkatnya, seperti juga al-

Qur’an memerintahkan agar mencatat ketika seseorang melakukan hutang-piutang yang 

terdapat dalam surat al-Baqarah ayat 282. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan 

lafadz al-Adlu dan al-Qisthu secara detail, akan diuraikan dalam bentuk tabel sebagai 

berikut: 

Tabel 1.  Lafadz al’adlu berjumlah 13 terdapat dalam 11 ayat 

N

No 
Surat dan Ayat Arti 

1

1 
Al- Baqarah ayat  48 tebusan 

2

2 
Al- Baqarah ayat 123 tebusan 

                                                           
28 Anwar Sanusi, Jalan Kebahagiaan, (Jakarta: Gema Insani, 2006), h26 
29 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir,  1118 
30 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 3,  775 
31 Abu Hamid al-Ghazali, al-Maqshad fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, (Bairut: Dar-al-Kutub al-

Islamiyah, tt), 112 
32  Anwar Sanusi, Jalan Kebahagiaan,  26 



9 
 

3

3 
Al- Baqarah 282 

Benar (kata adl yang pertama), dan diartikan 

jujur (kata adl yang kedua) 

4

4 
Al- Nisa’ 58 sama 

5

5 
Al-Maidah 95 

seimbang baik kata adl yang pertama 

ataupun yang kedua 

6

6 
Al-Maidah 106 adil (jujur) 

7

7 
Al-An’am 70 menebus 

8

8 
Al-Thalaq 2 adil (jujur) 

9

9 
Al- Nahl 76 sama (persamaan di dalam hak) 

1

10 
Al- Nahl 90 berbuat adil (persamaan di dalam hak) 

1

11 
Al- Hujurat 9 berbuat adil (persamaan di dalam hak) 

Sumber: Al-Qur’an Lajnah Tashih al-Qur’an Kementrian Agama Republik 

Indonesia 

Tabel 2. Ladadz al-Qisthu berjumlah 15 terdapat dalam 13 ayat dalam al-Qur’an 

No Surat dan Ayat Arti 

1 Al- Imran 18 keadilan (proporsional) 

2 Al- Imran 21 berbuat adil (proporsional) 

3 Al- Nisa’ 127 Berlaku adil (proporsional) 

4 Al- Nisa’ 135 Berlaku adil (proporsional) 

5 Al- Maidah 8 Berlaku adil (proporsional) 

6 Al- Maidah 42 Berlaku adil (proporsional) 

7 Al- An’am 152 berlaku adil sesuai dengan bagiannya 

8 Al- A’raf 29 Berlaku adil (proporsional) 

9 Yunus 4 adil sesuai denga bagiannya 

10 
Yunus 47 berlaku adil sesuai dengan amal 

perbuatannya 

11 
Yunus 54 berlaku adil sesuai dengan amal 

perbuatannya 

12 Hud 85 berlaku adil sesuai dengan 

bagiannya 

13 Al-Anbiya’ 47 berlaku adil sesuai dengan 

bagiannya 

14 Al- Rahman 9 berlaku adil sesuai dengan 

bagiannya 

15 Al- Hadid 25 berlaku adil sesuai dengan 

bagiannya 

Sumber: Al-Qur’an Lajnah Tashih al-Qur’an Kementrian Agama Republik 

Indonesia 



10 
 

 

Dari penjelasan di atas terdapat persamaan dan perbedaan antara lafadz al-Adlu 

dan al-Qisthu, adapun persamaannya adalah secara global ketika diterjemahkan dalam 

bahasa Indonesia mempunyai arti sama yaitu keadilan. Baik kata al-‘Adlu maupun al-

Qisthu ketika diterjemahkan dalam bahasa indonesia maka artinya menjadi keadilan. 

Misalnya pada lafadz al-‘Adlu yang terdapat pada surat al-Nisa ayat 58 “Sesungguhnya 

Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan 

(menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu 

menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-

baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat” 

sama terjemahannya dengan lafadz al-Qisthu seperti dalam surat al-Hadid ayat 25 

“Sesungguhnya Kami telah mengutus rasul-rasul Kami dengan membawa bukti-bukti 

yang nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al Kitab dan neraca (keadilan) 

supaya manusia dapat melaksanakan keadilan. Dan Kami ciptakan besi yang padanya 

terdapat kekuatan yang hebat dan berbagai manfaat bagi manusia, (supaya mereka 

mempergunakan besi itu) dan supaya Allah mengetahui siapa yang menolong 

(agama)Nya dan rasul-rasul-Nya padahal Allah tidak dilihatnya. Sesungguhnya Allah 

Maha Kuat lagi Maha Perkasa”. 

Pada surat al-Nisa ayat 58 Allah memerintahkan kepada manusia jika menetapkan 

harus dengan adil, sementara pada surat al-Hadid ayat 25 Allah membuat neraca 

timbangan agar kemudia manusia bisa berbuat adil. Dari contoh kedua ayat di atas dapat 

ditarik kesimpulan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu ketika diterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia mempunyai arti adil, secara global tujuan dari al-‘Adlu dan al-Qisthu adalah 

sama-sama dalam rangka menegakkan nilai kebenaran baik dalam bidang akidah, 

ibadah, moral, hukum dan sosial baik kata al-‘Adlu maupun al-Qisthu tujuannya adalah 

menegakkan kebenaran dalam berbagai aspek. Misalnya dalam masalah mu’amalah 

terdapat dalam surat al-Baqarah ayat 282 ketika seseorang hendak berhutang maka 

sebaiknya disitu menyertakan seorang notaris yang jujur untuk menghindari seandainya 

nanti pihak penghutang mengingkari hutangnya tersebut sedangkan pada surat al-An’am 

152 Allah memerintahkan untuk menjaga harta anak yatim dengan cara memberikan 

hartanya sesuai dengan takaran. 

Secara global sasaran untuk berlaku bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah seluruh 

umat manusia, baik kata al-‘Adlu maupun al-Qisthu sasarannya adalah seluruh umat 

manusia, hal ini dapat dilihat kata al-‘Adlu dalam surat al-Nahl ayat 90 Allah 

memerintahkan untuk berbuat adil dan berbuat baik serta mau memberi kepada kerabat 

dan mau mencegah kekejian dan kemungkaran, hal ini dapat dilihat pada permulaan 

ayat dengan menggunakan redaksi “ُُيَأۡمُر ”. Sedangkan kata al-Qisthu dapat dilihat pada  

surat al-Nisa ayat 135 di mana Allah menyuruh hambanya untuk menegakkan keadilan, 

menjadi saksi yang karena Allh baik terhadap dirinya ataupun kepada orang lain.  

Adapun perbedaannya adalah makna al-‘Adlu lebih umum dan luas dari pada al-

Qisthu, dalam Ensiklopedi al-Qur’an disebutkan bebarapa arti dari ‘Adl yang berarti  

“sama” (sama dalam hak) di antaranya pada al-Nisa’ ayat 3, 58 dan 129, al-Syuara’ ayat 

15, al-Maidah ayat 8, al-Nahl ayat 76 dan 90 dan al-Hujurat ayat 9, ‘Adl yang berarti 

seimbang terdapat dalam al-Maidah ayat 95 dan al-Infithar ayat 7, ‘Adl yang berarti 

perhatian terhadap hak-hak individu dan memberikan hak-hak itu kepada setiap 

pemiliknya yang terdapat dalam surat al-An’am ayat 152, ‘Adl yang berarti dinisbatkan 

kepada Allah yang terdapat pada surat ‘Ali Imran ayat 18. ‘Adl yang berarti kebenaran 

seperti dalam QS al-Baqarah 282, ‘Adl yang berarti menyandarkan perbuatan kepada 



11 
 

selain Allah dan atau menyimpang dari kebenaran seperti dalam al-Nisa’ ayat 135, “adal 

dalam arti mempersekutukan Allah terdapat dalam al-‘An’am  ayat 1 dan 150, dan ‘Adl 

diartikan dengan menebus seperti dalam surat al-Baqarah ayat 48, 123, dan al-‘An’am 

ayat 7033. Sedangkan al-Qisth hanya mempunyai beberapa arti saja yaitu keadilan pada 

aspek terselenggaranya hak-hak yang menjadi milik seseorang secara proporsional dan 

berarti kecurangan dan kekufuran yang terdapat pada surat al-Jinn ayat 14 dan 15. 

Selain pada surat al-Jinn ayat 14 dan 15 semuanya mempunyai arti yang pertama.34 

Makna al-‘Adlu itu berlaku adil secara menyeluruh, kalau al-Qisth berlaku adil 

sesuai dengan kewajaran dan kepatutan, kata al-‘Adl berlaku untuk semua manusia 

tanpa terkecualipun dapat dilihat dalam surat al-Baqarah ayat 48 di mana ketika di 

akhirat nanti Allah akan membalas perbuatan baik dengan kebaikan dan perbuatan 

buruk dengan keburukan yang berlaku untuk seluruh umat manusia tanpa terkecualipun. 

Sedangkan al-Qisthu berlaku adil secara proporsional misalnya dalam surat al-Ahzab 

ayat 5 Allah menegur kepada orang-orang yang memanggil nama seorang dengan 

sebutan nama ayah angkatnya dan pada ayat tersebut Allah memerinthkan agar 

memanggilnya seseorang itu sesuai dengan naman ayah aslinya bukan ayah angkatnya. 

Makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur sehingga 

terkadang adil menurut satu orang belum tentu adil menurut orang lain. Sedangkan al-

Qisthu adalah keadilan yang tampak, jelas ukuran dan timbangannya tidak mengurangi 

dan melebihkan. Dari kata ‘Adl yang ada dalam al-Qur’an yang berjumlah 13 tersebut, 

penulis tidak menemukan satu ayat pun yang berbicara mengenai kadar al-‘Adlu, 

sehingga tampaknya kadar ‘Adl itu disesuaikan dengan kata hati masing-masing setiap 

orang. Hal ini dapat dilihat pada surat al-Baqarah ayat 282, di mana Allah 

memerintahkan ketika terjadi transaksi hutang-piutang hendaknya dicatat, dan pencatat 

tersebut adalah orang dianggap adil oleh kedua pihak, walaupun pencatat tersebut belum 

tentu adil menurut orang lain sehingga dapat disimpulkan kadar al-‘Adlu itu bervariatif 

sesuai dengan kecenderungan hati masing-masing setiap orang. Hal ini juga diakui oleh 

Nabi Muhammad beliau pernah meminta ampun kepada Allah sebab Nabi Muhammad 

masih belum mampu untuk berbuat adil kepada seluruh istrinya, masih ada 

kecenderungan berlebih kepada salah satu istrinya yaitu Siti Khodijah. 

Kalau al-Qisthu itu berarti keadilan yang berdasarkan takaran atau timbangan di 

mana takaran atau timbangan tersebut harus tidak berat sebelah. Hal ini dapat dilihat 

pada surat al-‘An’am ayat 152 di mana ketika menjaga harta anak yatim harus berhati-

hati, jangan sampai ketika anak yatim tersebut sudah dewasa seorang mengembalikan 

seenaknya tersendiri, oleh sebab itu harus diukur atau ditimbang dengan adil (al-Qisthu) 

atau kembalikan harta anak yatim tersebut seuai dengan harta yang dimilikinya 

Kesan Lafadz Al-Adlu dan Al-Qisthu dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an merupakan sumber rujukan utama bagi umat Islam. Segala ketentuan 

kehidupan umat Islam harus-lah mengacu pada sumber utama ajaran Islam tersebut. 

Sehingga upaya untuk menggali petunjuk yang ada di dalam Al-Qur’an harus terus 

menerus dilakukan. Proses penggalian makna yang terkandung dalam Al-Qur’an  

merupakan tanggung jawab setiap umat Islam. Al-Qur’an merupakan seperangkat 

petunjuk utama untuk mencari kesimpulan  dan solusi dalam menyikapi berbagai 

persoalan. Oleh sebab itu Al- Qur’an menamai dirinya sebagai hudan li  al-nnas, 

                                                           
33 Shihab dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid I , 6-7 
34 Ibid.,  776 



12 
 

petunjuk bagi segenap umat manusia. Menurut Quraish Shihab, setidaknya ada tiga 

tujuan pokok diturunkannya Al-Qur’an. Pertama, memuat tentang akidah dan 

kepercayaan yang harus dianut oleh manusia. Kedua, petunjuk mengenai akhlak yang 

murni dengan jalan menerangkan norma-norma keagamaan dan susila yang harus 

diikuti oleh manusia dalam kehidupannya baik secara individual maupun kolektif. Dan 

ketiga, petunjuk mengenai syariat dan hukum dengan jalan menerangkan dasar-dasar 

hukum yang harus diikuti oleh manusia dalam hubungannya dengan Tuhan dan 

sesamanya.  

Sebagaimana telah di singgung di atas, terlihat betapa pentingnya memahami Al-

Qur’an bagi umat Islam, keberadaannya tidak hanya sekedar dibaca dan dilafalkan, 

lebih dari itu al-Qur’an sudah seharusnya diketahui kandungannya. Dengan pemahaman 

yang benar dan tepat akan memberikan dampak positif bagi perjalanan dan 

perkembangan ajaran Islam, al-Qur’an akan tetap relevan sepanjang zaman dan tidak 

ketinggalan zaman.  Perbedaan berbagai penafsiran dalam banyak hal ditentukan oleh 

karakter kepribadian, kapasitas intelektual serta lingkungan mufasirnya. Dengan 

semakin banyaknya cabang keilmuan yang berkembang di dunia Islam dengan 

sendirinya menjadikan pluritas penafsiran dan karakternya semakin terbuka luas 

kemungkinannya.35  

Suatu kenyataan yang tidak bisa dihindarkan bahwa penafsiran dan pemahaman 

terhadap al-Qur’an tidak bisa dihentikan, bahkan lebih berkembang pesat sesuai dengan 

situasi dan kondisi penafsir itu tinggal. Di samping itu seiring dengan berkembangnya 

penafsiran, ulûm al-Qur’an dan ulûm al-Tafsîr ikut juga bergerak sesuai dengan alur 

perkembangan penafsiran. Agar ajaran Islam selalu mampu menghadapi perkembangan 

zaman dan mampu menjawab tantangan zaman, maka hukum Islam perlu 

dikembangkan, dan pemahaman terhadap Islam perlu terus menerus diperbarui dengan 

memberikan penafsiran-penafsiran baru terhadap nash syara’ dengan cara menggali 

kemungkinan-kemungkinan lain atau alternatif-alternatif dalam syariat yang diyakini 

mengandung alternatif-alternatif yang bisa diangkat dalam menjawab masalah-masalah 

baru. Jadi pembaharuan hukum Islam dimaksudkan agar hukum Islam selalu mampu 

merealisasi tujuan semaksimal mungkin, yaitu mampu merealisasi kemaslahatan hidup 

manusia di dunia dan akhirat. Pembaharuan hukum Islam dimaksudkan agar hukum 

Islam tidak ketinggalan zaman dan mampu menjawab permasalahan yang dihadapi 

masyarakat.36 

Memahami al-Qur’an serta kandungannya bukanlah persoalan yang sederhana dan 

mudah, karenanya memahaminya tidak seperti memahami teks-teks lainnya. Hal ini 

dikarenakan, al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang diyakini sebagai wahyu 

Allah dan juga keduanya berbahasa Arab. Dikalangan orang Arab (sahabat) sendiri bisa 

berbeda pendapat dalam menginterpretasikan maksud yang ada dalam kandungannya. 

Dari pandangan di atas dapat diambil kesimpulan bahwa persoalan memahami 

nash al-Qur’an bukanlah sesuatu hal yang bisa diseragamkan, terlebih lagi dalam 

perkembangan zaman sekarang, karena di samping persoalan yang timbul lebih 

komplek, juga karena peradaban manusia jauh lebih maju dibandingkan dengan ketika 

nash itu muncul. Faktor yang menyebabkan perbedaan pemahaman terhadap nash al-

Qur’an itu disebabkan perbedaan cara memahami nash itu sendiri. Sebagian ulama lebih 

cenderung kepada pemahaman lahir sedangkan yang lainnya adalah cenderung pada ruh 

                                                           
35 Muhammad Husain al-Zahabî, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Juz I,(t.p: t.t.p, 1997), juz I, 149 
36 Iskandar Usman, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo, 1994),  117 



13 
 

nash tersebut. Lebih rinci lagi pemahaman penafsiran yang lahir pun ternyata juga 

berbeda pandangan. 

Al-Qur’an di antaranya mengandung berbagai persoalan  tatanan hidup atau 

berupa hukum-hukum yang sifatnya qath’i maupun zhanni. Terhadap persoalan yang 

qath’i sebenarnya mufasir telah sepakat, akan tetapi terhadap persoalan hukum-hukum 

yang zhanni inilah para mufasir berbeda pendapat. Di samping itu pula bahwa ayat-ayat 

yang berkaitan dengan muamalah terkadang hanya menjelaskan secara global saja, tidak 

menjelaskannya secara rinci, inilah yang memungkinkan terjadinya multi tafsir yang 

nantinya juga akan mempengaruhi hasil ijtihadnya, oleh sebab itu sangat dimungkinkan 

terjadinya perbedaan tersebut akibat pemahaman mufasir terhadap ayat tersebut yang 

berbeda-beda, di samping situasi dan kondisi mufasir itu berdomisili. 

Tidak terkecuali pada artikel ini yaitu tentang komparasi kata al-Adlu dan al-

Qisthu, di mana ketika dua lafadz ini diterjemahkan dalam bahasa Indonesia maka 

diartikan sama yaitu keadilan. Kalau kembali pada kaidah tafsir yang berbunyi “jika ada 

dua lafadz yang berbeda akan tetapi mempunyai arti yang sama secara umum maka 

secara khusus mempunyai maksud yang berbeda”. Kesan dari lafad adl dan qist 

mempunyai makna yang bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda-beda tersebut 

karena disebabkan adanya konteks yang berbeda, sehingga makna dasar tersebut 

berubah menyesuaikan alur kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah kesatuan yang 

komprehensif. Adapun makna dasar dari ‘Adl adalah al-Istiwa’ (keadaan lurus) dan al-

I’wijaj (keadaan menyimpang), sedangkan Qist adalah al-Nasib yang berati bagian. Dari 

makna dasar tersebut kata ‘Adl berkembang artinya menjadi sama, seimbang, perhatian 

terhadap hak-hak individu dan memberikan hak tersebut kepada pemiliknya, 

dinisbatkan kepada Allah, kebenaran, menyandarkan perbuatan kepada selain Allah, 

mempersekutukan Allah, sedangkan Qist berkembang menjadi keadian dan kecurangan. 

Adapun kesan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu menunjukkan dua kata yang sangat pendek 

akan tetapi mempunyai makna yang bervariatif. Terdapatnya makna yang berbeda-beda 

tersebut karena disebabkan adanya konteks yang berbeda, sehingga makna dasar 

tersebut berubah menyesuaikan alur kalimat yang dapat difahami sebagai sebuah 

kesatuan yang komprehensif. Walaupun terjadi pergeseran makna tetapi tetap tidak 

sampai keluar dari makna dasarnya. 

Kesimpulan 

Sesuai dengan rumusan masalah dalam artikel ini, maka kesimpulannya adalah 

sebagai berikut, adapun persamaan dan perbedaan lafadz al-Adlu dan al-Qisthu sebagai 

berikut: persamaannya adalah, (1) Secara global ketika diterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia mempunyai arti sama yaitu keadilan. (2) Secara global tujuan dari al-‘Adlu 

dan al-Qisthu adalah sama-sama dalam rangka menegakkan nilai kebenaran baik dalam 

bidang akidah, ibadah, moral, hukum dan sosial, (3) Secara global sasaran untuk berlaku 

bi al-‘adli dan bi al-Qisthi adalah seluruh umat manusia. Sedangkan perbedaannya, (1) 

Makna al-‘Adlu lebih umum dan luas dari pada kata al-Qisthu, (2) Makna al-‘Adlu itu 

berlaku adil secara menyeluruh, kalau al-Qisth berlaku adil sesuai dengan kewajaran 

dan kepatutan, (3) Makna Al-‘Adlu adalah keadilan yang tidak tampak atau sulit diukur 

sehingga terkadang adil menurut satu orang belum tentu adil menurut orang lain. 

Sedangkan al-Qisthu adalah keadilan yang tampak, jelas ukuran dan timbangannya 

tidak mengurangi dan melebihkan 

 



14 
 

Daftar Pustaka 

Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Ahmad ibn Hanbal, (Beirut: Dar al-Sadir, t.th.), jil III 

Akrom, Ahmad. Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Press, 1992 

al-Ansari, Jamaluddin Muhammad Ibn Mukarram . Lisan al-‘Arab, Juz 13-14, (Mesir: 

Dar al-Misriyah li al-Ta’lif wa al-Tarjamah, tt 

al-Farmawi, Abdul Hayy.  al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasahhajiyyah 

Maudhuiyyah, Mesir: tp, 1997. 

al-Ghazali , Abu Hamid al-Maqshad fi Syarh Asma’ Allah al-Husna, Bairut: Dar-al-

Kutub al-Islamiyah, tt 

almubarok, Fauzi. “Keadilan dalam Perspektif Islam”, Istighna Vol. 1 No. 2, (2018): 

115-143, http://www.e-journal.stit-islamic-

village.ac.id/index.php/istighna/article/download/6/6 

al-Thabatabai,  Muhammad Husain . al-Mizan fi al- Tafsir Al-Qur’an, Juz 12, 

Beirut: Muassasah al-A’la li al-Matbu’at, tt 

al-Zahabî,  Muhammad Husain . al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Juz I,(t.p: t.t.p, 1997), juz I 

Bakker , Anton dan Zubair Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat. 

Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1990. 

Dawud, Abu Sunan Abi Dawud. Mesir, Mustafa al-Babi al-Halabi, 1952 , jilid I 

Hasan, Hamka. Metodologi Penelitian Tafsir Hadis, Jakarta: Lembaga Penelitian UIN 

Syarif Hidayatullah, 2008. 

Malik, Imam. al-Muwatta’, Mesir: Kitab al-Sya’bab, t.th. 

Munawwir, Ahmad Warson. al-Munawwir, Surabaya:Pustaka Progresif, 1997 

Nasution, Bahder Johan. “Kajian Filosofis Tentang Konsep Keadilan dari Pemikiran 

Klasik sampai Pemikiran Modern “Yusticia Vol 3 No. 2 (2014): 118-130, 

https://jurnal.uns.ac.id/yustisia/article/download/11106/9938 

Nuruddin, Amiur. “Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an dan Implikasinya Terhadap 

Tanggung Jawab Moral” Disertasi, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 1995 

Nurudin, “Konsep Keadilan dan Kedaulatan dalam Perspektif Islam dan Barat” Media 

Syariah Vol. 13 No. 1, (2011): 121-130, https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/medsyar/article/download/1747/1290 

Qaththan, Manna’ Khalil. Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Terj Mudzakkir, Bogor: Pustaka 

Litera Antar Nusa, 2007. 

Rangkuti, Afifa. “Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam”, Tazkia Vol. 6 No. 1 

(2017): 1-21, 

http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/141/121      

Sanusi, Anwar. Jalan Kebahagiaan, Jakarta: Gema Insani, 2006. 

Shihab, M. Quraish. dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid 3 

Shihab, M. Quraish. dkk, Ensiklopedi al-Qur’an: Kajian Kosa Kata Jilid I , 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam memehami Ayat- ayat al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013 

Usman, Iskandar. Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: PT Raja Grafindo, 

1994 

Zakiyuddin, “Konsep Keadilan Ekonomi dalam AL-Qur’an” Disertasi, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2006. 

 

 


