Journal of Islamic Business Law

Volume 5 Issue 1 2021

ISSN (Online): 258-2658

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/jibl

Makna Fisabilillah Sebagai Mustahiq Zakat (Studi
Komparasi Antara Ahlus Sunnah Wal Jama’ah dan Wahabi)
Ahmad Imam Jazuli

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
Email: ach.imamj22@gmail.com

Abstrak:
Meskipun zakat sudah diperjelas oleh sunnah, namun ada satu bagain yakni
fi sabilillah yang penafsirannya masih mengandung polemik diantara para
ulama. Fokus penelitian ini adalah menjabarkan konsep sabilillah sebagai
salah satu golongan penerima zakat. Hal ini dilakukan karena terjadi
pemikiran yang bertolak belakang menganai konsep sailillah. Dengan
kemanjuan zaman dan berbedanya pemikiran maka mengakibatkan
terjadinya pertentangan penafsiran terkait makna fi sabilillah antara madhab
Ahlus Sunnah wal dengan madhab Wahabi, yang mana diantara mereka ada
yang memaknai fi sabilillah secara luas dan ada yang memaknai fi sabilillah
hanya pada orang yang pergi perang saja. Penelitian ini menggunakan jenis
penelitian normatif atau penelitian pustaka (library research), dan
menggunakan pendekatan perbandingan (comparative Approach). Dari
penelitian ini diperoleh kesimpulan, pertama: Madzhab ahlussunnah wal
jama’ah sepakat bahwa makna fi sabilillah hanya tertuju pada seorang yang
berangkat perang saja, dan tidak boleh memberikan dana zakat demi
kepentingan kebaikan dan kemaslahatan bersama, seperti mendirikan
masjid, membangun jembatan, memperbaiki jalan-jalan, membangun
sekolah, dan lain-lain. Ibn Hambal menambahkan Haji masuk dalam
kategori sabilillah. Kedua: madzhab wahabi memberi makna sabilillah
secara umum atau luas, yang mana semua orang yang melakukan amal
kebaikan dan mengandung kemaslahatan bagi umum dapat diberi dana zakat
sabilillah.
Kata Kunci: Sabilillah, Mustahik, Zakat.

Pendahuluan

Dalam agama Islam dikenal adanya dana sosial yang bertujuan untuk membantu
kaum dhuafa. Sumber utama dana tersebut meliputi zakat, infak dan shodaqgoh, serta
dapat ditambahkan wakaf dan dana kebajikan. Dalam konsep agama Islam, zakat wajib
dibayarkan oleh umatnya yang telah mampu dengan batas tertentu, sedangkan infak dan
shodaqgoh lebih bersifat suka rela. Dana zakat merupakan sumber dana yang potensial
untuk dikembangkan. Wakaf dimaksudkan sebagai dana abadi dan produktif untuk
jangka panjang. Umat beragama mayoritas di Indonesia adalah beragama Islam dan
jika separuh saja dari jumlah itu membayar zakat, maka dapat dibayangkan jumlah

37


mailto:ach.imamj22@gmail.com

dana yang terkumpul untuk kesejahteraan masyarakat. Esensi dari hikmah ibadah zakat
adalah menolong, membantu, menyantuni orang-orang yang tidak mampu dan orang-
orang yang sangat membutuhkan pertolongan, serta penyeimbangan pemanfaatan harta,
agar harta itu tidak hanya berada di tangan orang-orang kaya saja (aghniya’).
Disamping itu, ibadah zakat juga berfungsi membersihkan, mensucikan harta dan jiwa
dari pemilik harta. Dengan dikeluarkan zakatnya, maka harta benda tersebut akan
bersih dan terus berkembang, sesuai dengan makna asal zakat dari kata zaka, yang
berarti suci, baik, bersih, tumbuh dan berkembang. Mengenai firman Allah SWT. “wa
fi sabilillah” sebagaimana dalam ayat, sebagian ulama berkata bahwa kata sabilillah
adalah kata yang bermakna umum, kata ini tidak boleh dibatasi atau dipersempit
maknanya hanya kepada mereka para pejuang perang di jalan Allah saja, oleh sebab
itu, sebagian para pakar hukum islam (ulama fikih) memperbolehkan penyaluran saham
atau bagian sabilillah keseluruh lini kebajikan seperti untuk membiayai pengafanan
jenazah, pembangunan benteng, masjid, sekolah, dan lain-lain.!

Sesungguhnya arti kalimat sabilillah menurut bahasa aslinya sudah jelas. Sabil
adalah thariq atau jalan. Jadi, sabilillah artinya jalan yang menyampaikan pada ridha
Allah SWT. baik agidah maupun perbuatan. Ada yang mengatakan kata sabilillah
adalah kalimat yang bermakna umum, yakni mencakup segala amal perbuatan ikhlas,
yang digunakan untuk ber-tagarrub atau mendekatkan diri kepada Allah SWT. ada
juga yang berpendapat bahwa kata sabilillah bermakna khusus hanya untuk mereka
yang berperang secara fisik mengangkat senjata. Dalam ilmu nahwu kata yang
menggunakan "innama" seperti pada ayat Al-Qur’an surat at-Taubah ayat 60
merupakan huruf hasr (pembatasan), jadi, makna secara zahir yang dikehendaki ayat
tersebut adalah membatasi mustahik zakat (orang-orang yang berhak menerima zakat)
sehingga, orang-orang yang tidak termasuk dalam kategori ini maka tidak berhak
menerima dana zakat, karena hal tersebut merupakan ketentuan dalam Al-Qur'an.
Disini penulis menguraikan bahwa terjadi pemikiran yang bertolak belakang antara
madhab ahlus sunnah wal jama’ah dan madhab wahabi antara lain: Ahlus sunnah tidak
memperluas makna sabilillah seperti pembangunan madrasah, mendirikan masjid,
memperbaiki jalan jalan, dan lain lain. Namun, mereka membatasi makna hanya untuk
orang yang berperang di jalan Allah (ghazi). Kaum wahabi memberikan perluasan
makna sabilillah untuk asnaf atau golongan yang tidak berhak menerima zakat
(mustahik zakat). Yang mana penafsiran tersebut mengakibatkan kerancuan makna dan
aplikasinya yang sesuai dengan tuntunan Al-Qur'an. Dengan kemanjuan zaman dan
berbedanya pemikiran maka mengakibatkan terjadinya pertentangan penafsiran terkait
makna fi sabilillah antara madhab Ahlus Sunnah wal dengan madhab Wahabi, yang
mana tokoh yang di ambil dari madzhab ahlussunnah wal jama’ah adalah Imam Hanafi,
Imam Maliki, Imam Syafi’i, Imam Hambali, sedangkan ulama dari madzhab Wahabi
adalah lIbnu Taimiyah dan Muhammad Jamaluddin Al-Qasimi Ad-Dimasyaqi.

Mayoritas ulama berpendapat bahwa makna fi sabilillah adalah para sukarelawan
yang berjihad di jalan Allah serta tidak mendapatkan tunjangan tetap dari pemerintah
atau tidak mendapat bagian dalam daftar gaji. Imam Syafi’ misalnya berpendapat
bahwa fi sabilillah diberikan kepada orang yang mau berperang baik yang fakir
maupun yang kaya. Imam Nawawi berkata fi sabilillah adalah orang yang berperang

!KH. Muhammad Fagih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi
dari Ibnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk. (Depok:
Sahifa, 2015),hal. 13-14

38



dan tidak mendapat gaji, mereka berperang secara sukarela. Ibnu Qudamah berkata fi
sabilillah adalah para sukarelawan yang berjihad di jalan Allah serta tidak
mendapatkan gaji dari pemerintah. Al-Halhb ar-Ra’n berpendapat fi sabilillah adalah
al-gazi (bala tentara perang). ‘Abdullah al-Harar mengatakan fi sabilillah adalah para
sukarelawan yang berjihad di jalan Allah dan bukan maknanya segala perbuatan yang
baik. Wahbah al-Zuhail menjelaskan fi sabilillah adalah orang yang berperang dan
tidak mendapat gaji. Al-Khazin menambahkan bahwa yang dimaksud fi sabilillah
adalah orang yang ingin berperang, maka mereka diberikan zakat untuk memenuhi
kebutuhan hal-hal yang berkaitan dengan perang. Al-‘Abar tidak berbeda ia juga
berpendapat bahwa yang dimaksud fi sabilillah adalah orang (bala tentara) yang
berperang di jalan Allah?

Penulis mengambil penelitian terdahulu dari skripsi Muh. Ali Muhyiddin,
Mahasiswa Jurusan Muamalah, Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Walisongo
Semarang (2017), dengan judul: "Analisis Pemikiran Yusuf al-Qardhawi Tentang
Zakat Mal Untuk Pembangunan Masjid". Penelitian ini menjelaskan tentang pendapat
Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal untuk pembangunan masjid, dan distribusi untuk
pembangunan msjid termasuk dalam konsep sabilillah. Menurut Yusuf al-Qardhawi
bolenh menggunakan zakat untuk membangun masjid di Negara-Negara miskin yang
padat penduduknya, sehingga satu masjid dapat menampug puluhan ribu orang. Yusuf
al-Qardhawi menyatakan dari sini saya merasa mantap memperbolehkan menggunakan
zakat untuk membangun masjid di Negara miskin yang sedang menghadapi serangan
Kristenisasi, komunisme, zionisme, Qadianiyah, Bathiniyah, dan lain-lainnya. Bahkan
kadang-kadang mendistribusikan zakat untuk keperluan ini dalam kondisi seperti ini
lebih utama daripada distribusikan unuk yag lain.®

Penelitian lain dengan topik serupa juga dilakukan oleh Abdul Salam, mahasiswa
jurusan perbandingan madhab Banjarmasin, Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN
Antasari (2016), dengan judul "konsep fisabilillah pada zakat menurut Imam Syafi'i
dan Yusuf al-Qardhawi". Penelitian ini menjelaskan tentang perbandingan antara dua
pendapat yaitu Imam Syafi'l dan Yusuf al-Qardhawi, disertai dengan istinbath al-
ahkam dari masing masing ulama. Menurut Imam Syafi'l bahwa sabilillah diartikan
sebagai jalan yang menyampaikan seseorang pada ridha Allah SWT. dan beliau tidak
memperbolehkan menyerahkan zakat demi kepentingan kebaikan dan kemaslahatan
bersama seperti mendirikan jembatan-jembatan, mendirikan masjid-masjid dan sekolah
sekolah, memperbaiki jalan-jalan, mengurus mayat dan lain lain. Namun, berbeda
dengan yusuf al-Qardhawi bahwa beliau memberikan ruang yang sangat luas dalam
mendistribusikan sabilillah karena jihat dalam Islam tidak hanya terbatas pada
peperangan saja, namun jihad secara ideologi, budaya, tulisan dan lain lain.*

Penelitia lain dengan topik yang serupa dari skripsi Fahrurrozi mahasiswa jurusan
Muamalah fakultas Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 2017, dengan
judul “asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di baznas kota

2 Sukiati, pengalihan zakat fi sabilillah untuk kepentingan umum menurut Yusuf Al-gardhawi, (Dosen
fakultas syariah UIN Sumatra Utara, 2016

SMuhammad Ali Muhyiddin, "Analisis pemikiran Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal untuk
pembangunan masjid". (Mahasiswa jurusan Muamalah, fakultasSyariah dan Hukum, UIN Walisongo
Semarang, 2017)

4Abdul Salam. "konsep fisabililah pada zakat menurut Imam Syafi'l dan Yusuf al-Qardhawi". (jurusan
perbandingan madhab, Fakultas syari‘ah dan Ekonomi Islam IAIN Antasari Banjarmasin, 2016)

39



Yogyakarta dan lazis masjid syuhada)”. Penclitian ini menjelaskan bagaimana
pendistribusian dana zakat di lembaga amil BAZNAS kota Yogyakarta dan LAZIS
Masjid Syuhada, melihat dari teori Yusuf Qardhawi yang memaknai asnaf fi sabilillah
berupa segala sesuatu yang mengantarkan manusia untuk menggapai keridhoan Allah
SWT. Yang sifat manfaatnya untuk kepentingan Islam seperti pendidikan, menerbitkan
buku-buku, memperjuangkan syariat dan lain sebagainya. maka di lembaga tersebut
masi belum tepat memberikan terminologi khususnya program bantuan pendidikan
anak kurang mampu. Namun, hal ini dimaklumi, disebabkan prinsip kehati-hatian yang
karena adanya khilafah dikalangan ulama menyebabkan penggolongan program
pendidikan anak-anak kurang mampu yang seharusnya asnaf fi sabilillah menjadi asnaf
fakir dan miskin.®

Metode Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian hukum normatif. Penelitian hukum normatif
menggunakan studi kasus normatif berupa produk perilaku hukum, misalnya mengkaji
undang undang. Pokok kajianya adalah hukum yang dikonsepkan sebagai norma atau
kaidah yang berlaku di masyarakat yang menjadi acuan perilaku setiap orang. Penelitian
hukum normatif berfokus pada infentarisasi hukum positif, asas-asas dan doktrin
hukum, penemuan hukum dalam perkara in concreto, sistematik hukum, taraf
sinkronisasi, perbandingan hukum dan sejarah hukum.®

Pendekatan yang digunakan penelitian ini adalah konseptual (conceptual
approach)’ yakni penelitian dengan menggunakan analisis konsep pemikiran pakar atau
ulama, penelitian ini menganalisis dan membandingkan antara konsep Asnaf
Fisabilillah antara mazhab Ahlussunnah Wal Jamaah Dengan Mazhab Wahabi. Jenis
Penelitian ini adalah penelitian literatur (library research), yaitu dengan memeriksa
dokumen baik yang diterbitkan secara resmi ataupun yang terdapat diseluruh bahan
cetakan sebagai sumber data.®

Bahan hukum yang digunakan dalam penelitian ini adalah bahan hukum primer
dan bahan hukum skunder. (a), Bahan hukum primer, Data primer yakni data yang
berkaitan dan diperoleh dari sumber data tersebut.® Adapun bahan hukum primer yang
digunakan peneliti dalam penelitian ini adalah kitab-kitab dan buku dari mazhab
ahlussunnah wal jamaah dan mazhab wahabi. Adapun kitab-kitab ahlussunnah wal
jamaah antara lain: (1), Muhammad Fagih Maskumambang, an-Nusyus al-Islami fi al-
rad ‘ala madzhab al-Wahaabiyah, terj. Abdul Aziz Mashuri, Depok: Sahifa, 2015. (2),
Yusuf Qardhawi, fighul zakat juz 2,Lebanon:darul irsyad (3), Muhammad Imam
Tagiyudin abu bakar, kifayatul ahyar, Jakarta: haromain, 2005. Adapun kitab-kitab
madhab wahabi antara lain: (1), Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-Damasyaqi,
mau 'izatul mukminin, bandung: al-maktabah at-tijjariyah al-kubro, diterjemahkan oleh
Moh. Abdai Rathomy (2), Shalahuddin Mahmud Sya’id Kumpulan figih zakat, kairo:

SFahrurazzi. “Asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di BAZNAS kota Yogyakarta
dan LAZIS masjid syuhada)”. (jurusan muamalat, fakultas syariah dan hukum UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta 2017)

®Muhammad Abdul Kadir, Hukum dan Penelitian Hukum, Cet 1,( Bandung: PT Citra Aditya Bakti,
2004), h.52

"Petter Muhammad Marzuki, Penelitian Hukum,(Jakarta:Kencana Prenada Grup, 2009),93

83utrisno Hadi, metodologi research, (Yogyakarta: Andi Offset,1993) h. 9

%Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta:Pustaka Pelajar, 1998),h. 91

40



darut taufigiyah lit turats, 2010. (b), Bahan hukum Skunder yaitu bahan pustaka yang
berisi tentang informasi yang menjelaskan dan membahas tentang data primer.® yang
bersifat sebagai pendukung atau bahan hukum yang memberikan penjelasan terhadap
bahan hukum primer. Dalam hal ini peneliti menggunakan literatur-literatur figih yng
berkaitan dengan asnaf fisabilillah dalam zakat.

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini menggunakan studi dokumen.
Peneliti mengumpulkan bahan-bahan hukum primer dan skunder berupa dokumen-
dokumen tertulis seperti kitab-kitab figh, dan berbagai literatur yang berkitan dengan
asnaf fisabilillah dalam zakat. Tahap pertama yang dilakukan untuk menganalisis bahan
hukum yaitu terlebih dahulu peneliti mendokumentasikan seluruh bahan-bahan hukum.
Selanjutnya, dilakukan analisis berupa membandingkan antara konsep asnaf fisabilillah
dalam mazhab ahlussunnah wal jamaah dengan mazhab wahabi.

Konsep Sabilillah Menurut Ahlus Sunnah wal Jama’ah

Dalam Syarah kitab /hya’ yang bernama “Ittihafus Sadatil Muttagin” dimana
kitab ini termasuk dalam kategori kitab-kitab bermadzhab Hanafi, dikatakan bahwa di
sini (dalam pemanfaatan harta zakat) masih tersisa beberapa masalah yang harus diberi
perhatian khusus. Di antaranya adalah para ulama pendukung Imam Hanafi telah
sepakat melarang pembangunan masjid dengan menggunakan harta zakat lantaran tidak
dapat memenuhi syarat tamlik. Lebih lanjut dikatakan bahwa harta zakat juga dilarang
digunakan untuk pembangunan jembatan, tempat yang menyediakan air minum,
perbaikan jalan, penggalian sungai, serta tidak boleh diberikan kepada orang yang
hendak pergi haji. Pendapat para ulama madzhab Hanafi ini selaras dengan pendapat
Imam Malik, Imam Syafi’l, dan Imam Ahmad. Menurut kami, pandangan ulama
madzhab Hanafi yang tidak memperbolekan pemanfaatan harta zakat untuk keperluan
pegkafanan jenazah atau pembayaran hutang karena di dalam pemanfaatan ini tidak
terpenuhi rukun tamlik. Pendapat kami ini juga didukung oleh tiga imam madzhab
empat.!

Dalam kitab al-Ahkam al-Qur’an Ibnu Arabi berpendapat dengan mengutip
pendapat Imam Malik bahwa sabilillah itu memiliki makna banyak, tetapi, tidak ada
satu pun ulama yang menolak bahwa sabilillah itu diartikan sebagai tentara yang
berperang dijalan Allah SWT.2 Termaktub dalam kitab at-tafrik bahwasannya Imam
Malik berpendapat sabilillah mempunyai makna perang, dan jihad para penegak agama
Allah, mereka berhak mendapatkan zakat guna memenuhi kebutuhan nafkah ketika
berperang dan berjihat entah itu orang fakir maupun orang kaya ataupun orang yang
berekonomi menengah. Imam Malik juga berpendapat bahwa mentasarufkan harta zakat
kepada selain delapan kategori penerima zakat itu tidak boleh, seperti zakat tersebut

9Burhan Ashofa, metode Penelitian Hukum, (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2013),h.103

1KH. Muhammad Fagih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi;
dari Ibnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk.
(Depok:Sahifa, 2015) hal. 46-47

2 'yusuf al-Qardhawi, hukum zakat, terj. Salaman Harun, dkk, hal. 613

41



digunakan utuk membangun masjid, membangun benteng, biaya pemakaman, dan lain
sebagainya baik bertujuan demi kemaslahatan ataupun tidak.*3

Adapun sabilillah menurut Imam Syafi’l sebagaimana yang tertuang dalam kitab
al-manahij li nawawi wasarkhihi li Ibnu al-haitsami adalah mereka suka relawan
perang yang tidak menerima gaji atau upah dari pemerintah atau dalam bahasa Ibnu
Hajar mereka yang tidak tercantum sebagai pasukan resmi, akan tetapi, mereka adalah
relawan perang, maka mereka diberi zakat. Dalam kitab al-Umm Imam Syafi’l
menyebutkan orang yang termasuk sebagai sabilillah ketika perang maka dia berhak
mendapatkan bagian zakat baik orang itu dalam keadaan fakir atau kaya, adapun orang
yang tidak tercantum dalam kategori sabilillah maka mereka tidak berhak mendapatkan
bagian dari zakat sepeserpun, kecuali jika ada kekurangan biaya untuk memukul
mundur kaum musrikin. Dan disyaratkan jiraus shadagah untuk menerima zakat ini
karena tidak boleh memindah zakat ke negara lain.

Lalu timbullah sebuah pertanyaan jikalau memang orang-orang kaya atau orang
pas-pasan yang tidak punya harta berlebih atau tidak menemukan harta rampasan
perang apakah boleh lalu mereka mengambil bagian zakat? Dalam sarah al-manhaj Ibnu
Hajar menjawab bahwa demikian itu boleh atau halal. Madhab Syafi’l dan madhab
Maliki sependapat bahwasannya seorang mujahid yang memiliki kriteria diatas boleh
menerima zakat walaupun mereka adalah orang-orang kaya, akan tetapi, madhab Imam
Syafi’l mempunyai dua perbedaan: (1), Mereka disyaratkan menjadi suka relawan
dalam berjihad dan memang benar mereka tidak memiliki gaji atau upah dalam
peperangan. (2), Mereka tidak boleh mempergunakan atau membelanjakan bagian zakat
tadi lebih banyak dari pada apa yang telah dibelanjakan oleh para sabilillah yang
statusya fakir dan miskin.'*

Imam Hambali sama dengan Imam Syafi’l, yang dimaksud dengan sabililah
adalah sukarelawan yang berperang dan tidak memiliki gaji tetap atau memiiki akan
tetapi tidak mencukupi kebutuhan. Mujahid diberi bagian yang mencukupi kebutuhan
perang, walaupun keadaannya kaya. Apabila ia tidak secara langsung berperang, maka
apa yang diambilnya harus dikembalikan. Dan menurut satu pendapat dari Imam
mereka, bahwa orang menjadi penjaga pada benteng-benteng sama seperti orang yang
berperang, keduanya termasuk sabilillah. Diterangkan dalam ghazah Muntaha dan
syarahnya, bahwa diperbolehkan bagi penguasa membeli dari harta zakat, seekor kuda,
lalu diserahkan untuk digunakan perang, walaupun yang berperang itu sendiri orang
yang mengeluarkan zakat. Diperbolehkan pula membeli sesuatu dari harta zakat, seperti
misalnya membeli sebuah kapal atau benda lain untuk keperluan jihad, karena hal itu
termasuk kebutuhan dan kemaslahatan jihad. Segala sesuatu yang bertujuan untuk
kemaslahatan kaum muslimin boleh dilakukan oleh penguasa, karena ia lebih
mengetahuai apa yang maslahat daripada orang lain.*®

Adapun jika memasukan makna lain semisal “orang yang hendak pergi haji”
dalam kata tersebut agar ia bisa menerima bagian sabilillah, maka dalam hal ini Imam
Ahmad ibn Hambal membolehkannya, tetapi tiga imam lainnya melarangnya.

13 Abi Qasim ‘Abdullah bin Khusain bin Hasan bin Jallab al-Bishari, at-tafii’, juz 1, (Bairut Libanon:
Dar al-Gharb al-Islami, 1987), hal. 298

%y usuf Qardhawi, fighul zakat juz 2, (Lebanon:darul irsyad), hal. 239-241

5Yusuf al-Qardhawi, Hukum Zakat, terj. Salman Harun, dkk, hal. 616-617

42



Sementara, pemaknaan kata sabilillah dengan yang selain “pejuang dan orang yang
hendak berangkat haji“ semisal “untuk biaya pembangunan masjid dan pengkafanan
jenazah”, maka para imam madzhab empat telah sepakat melarangnya, karena makna
tersebut tidak sama dengan maksud kata sabilillah yang ada dalam al-Qur’an sekalipun
makna tersebut diakui bisa termuat dalam cakupan keumuman kata sabilillah, yaitu
setiap jalan yang dapat mengantarkan seseorang muslim kepada Allah swt. akan tetapai,
kenyataannya, keumuman Kkata ini telah dikhususkan oleh hadits Nabi.®

Jika fi sabilillah dalam ayat zakat itu diartikan secara umum, maka tentunya akan
meniadakan pengkhususan sasaran zakat yang delapan. Sebagaimana hadits nabi yang
berbunyi: ”sesungguhnya Allah tidak meridhai hukum Nabi dan hukum lain dalam
masalah sedekah, sehingga ia menetapkan hukumnya dan membaginya pada delapan
bagian.” Dan fi sabilillah dengan arti umum meliputi semua kebaikan seperti pemberian
pada orang-orang fakir, miskin dan asnaf-asnaf lain, karena itu semua termasuk
kebajikan dan ketaatan kepada Allah. Dan jika memang begitu, tentulah tidak ada
perbedaan antara sasaran ini dengan sasaran zakat yang lainnya. Tentunya yang
dimaksud adalah makna khusus yang membedakan fi sabilillah dari sasaran-sasaran
lain. Maksud ini juga sesuai dengan apa yang dikemukakan oleh para ahli tafsir dan ahli
fikih yang menyebutkan bahwa arti sabilillah itu adalah jihad sesuai dengan maksud
asalnya ketika ia besifat mutlak.'’

Konsep Sabilillah Menurut Wahabi

Ibnu Taimiyah dalam kitabnya menjelaskan konsep sabilillah sebagai berikut:

Dan didalam makna sabilillah, mereka adalah para orang-orang yang berperang
dengan suka rela yang mana mereka tidak dapat mendapatkan gaji dari pemerintah.
Secara harfiah makna sabil itu adalah jalan sebagaimana ayat al-qur’an: (lww s3a J8)
surat al-Imron ayat 90. Dan didalam al-Qur’an sendiri kata sabilillah itu menunjukan
dua makan: Pertama adalah, makna umum yakni segala jalan yang menuju pada Allah
maka makna ini mencakup segala perbuatan yang baik, seperti apa yang difirmankan
Allah dalam surat al-Bagarah ayat 261 dan an-Nahl ayat 125. Pemaknaan sabilillah di
sini bisa diartikan sebagai agama itu sendiri. Kedua, makna khusus yakni jihat, dan ini
sebagai mana firman Allah dalam surat at-taubah ayat 60 (nSbuall s ¢l jaall cldacall Lail)
(wle pllalls Maka pengarang (lbnu Tamiyah) mengususkan (mengambil makna
khusus) sebagai maksud dari lafad sabilillah yakni orang yang berperang yang mana
mereka tidak digaji oleh pemerintah yakni tidak ada anggaran dari baitul mal yang
diperuntukan untuk mereka.

Adapun pengususan makna sabilillah hanya untuk jihad itu adalah sebuah
pendapat yang tidak dapat dijadikan pegangan, pendapat ini bertentangan dengan
pendapat yang mengatakan bahwa makna sabilillah adalah segala sesuatu pekerjaan
atau perbuatan yang baik dan bagus. Pendapat ini menunjukan bahwa makna sabilillah
itu juga mencakup segala sesuatu yang menuju Allah, maka makna ini juga menunjukan
bahwa ia mencakup pembangunan masjid, perbaikan jalan, pembangunan sekolah,

16KH. Muhammad Fagih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi
dari lbnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk. (Depok:
Sahifa, 2015) hal. 45-46

17" Gunaepi, aang, didin hafidhuddin, irfan syauqi, “Analisis Fikih Asnaf Fi Sabilillah dan
Implementasinya Pada Badan Zakat Nasional ”, kasabah: journal of islamic economy, no. 02, (2018), vol
11.

43



percetakan kitab, dan lain sebagainya yang masih bernilai ibadah karena segala sesuatu
yang diniati untuk Allah itu termasuk perbuatan baik, dalam artian lbnu Taimiyah
membolehkan penggunaan hak sabilillah untuk pembangunan masjid karena hal itu
dianggapnya memiliki manfaat yang kekal sampai hari kiamat.*®

Menurut Jamaluddin al-Qasimi ad-Damasyqi dalam kitabnya menerangkan
penafsiran para ahli fikih dalam hal yang berhubungan dengan kata sabilillah yang
terdapat dalam firman Allah Ta’ala ialah para pejuang yang berperang dimedan perang.
Ini didasarkan pada keterangan-keterangan yang dikutip dari kaum salaf. Tetapi, kami
berpendapat bahwa pendapat yang semacam ini adalah sebagai pandangan dari
perorangan-perorangan yang dianggap berkepentingan dalam persoalan ini. Jadi sama
sekali bukan ditujukan keringkasan didalam atau penunjukannya. Tidak pula menurut
pengertian secara bahasanya.

Sebabnya, Jamaluddin berpendapat demikian ialah karena kata-kata sabilillah
atau jalan Allah, sebagaimana yang diucapkan lIbnu Atsir dalam kitab annihayah,
maksundya adalah setiap amalan yang murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan
guna mendekatkan diri dan jiwa kepada dzatnya Allah subhanahu wa ta’ala, baik
amalan-amalan itu berupa kesunahan-kesunahan atau peribadatan-peribadatan. Lagi
pula kata sabilillah tidak semata-mata hanya digunakan untuk pengertian jihad atau
perang dengan senjata saja. Nash yang menyebutkan demikian sama sekali tidak ada
dan memiliki lahiriyahnya pun tidak ada. Rasanya ini tidak sama-samar lagi bagi ulama-
ulama yang memperhatikan ilmu ushul, bahkan tidak seorangpun yang dapat
mengemukakan nashnya, baik kitabullah maupun dari Sunnah Rasulullah SAW. Bahwa
yang dimaksud dengan sabilillah itu adalah semata-mata membelanjakan harta pada
orang-orang berjihad dengan pengertian orang-orang yang berperang saja, sedang
golongan yang berjihad yang lainnya tidak berhak. Pasti tidak akan ada yang dapat
mengemukakan nash-nash yang dimaksud itu selama-lamanya, melainkan hanya dapat
diperoleh dari keterangan-keterangan atsar yang didasarkan pada keterangan-keterangan
orang salaf saja. Jelaslah bahwa tidak ada hujjah yang pasti dan menentukan atau yang
tidak dapat dibantah lagi.

Sesuatu yang umum haruslah ditetapkan keumumannya, sehingga, ada suatu nash
yang mengususkannya. Sekiranya tidak ada nash yang mengususkan, maka selamanya
akan merupakan suatu nash yang umum saja. Jadi jelaslah bahwa yang dimaksud
dengan perngertian sabilillah yang berhak menerima zakat itu ialah segala amalan yang
bersifat peribadatan yang dapat mendekatkan diri kepada Allah Ta’ala yang dapat
mengkokohkan kelangsungan agamannya dan syariatnya, umpamannya untuk pendirian
madrasah, pembelian kitab-kitab ilmu pengetahuan membantu melaksanakan usaha-
usaha kebaikan, rencana-rencana kebaktian yang sebenarnya amat banyak macamnya.
Demikianlah, maka hendaknya keterangan yang berguna ini diperhatikan sebaik-
baiknya.®

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa ada perbedaan penafsiran mengenai
sabilillah dalam penyaluran dana zakat menurut Ahlus Sunnah wal Jama’ah dengan
Wahabi. Jika konsep sabilillah maknanya disempitkan sesuai konteks kemutlakan
lafadz-nya (yakni berperang secara fisik), maka sasaran golongan sabilillah akan sulit
untuk ditemukan. Sebab sebagaimana penegasan sebelumnya bahwa perang seperti

18 Shalahuddin mahmud sya’id, kumpulan figh zakat, (kairo: darul taufigah litturats), hal. 69-71
¥ Muhammad Jamaluddin al-qasimi ad-damasyqi, mau ‘izatul mukminin,terj.oleh Moh. Abdai
Rathomy(bandung: al-maktabah at-tijjariyah al-kubro), hal.130

44



generasi awal Islam dalam bentuk perang bersenjata akan sulit ditemui di era sekarang
ini dan bisa jadi tidak akan ada lagi. Yang menjadi kekhawatiran peneliti disini adalah
jika konsep sabilillah diperluas maknanya untuk setiap aktifitas yang diusahakan dalam
rangka menggapai ridho Allah SWT. antara lain: Pertama: dikhawatirkan akan
mengilangkan kekhususan bagian-bagian dari mustahik zakat yang telah ditentukan oleh
Allah SWT. vyakni didalam al-Qur’an perintahnya diawali dengan kata innama
(membatasi). Kedua: dikhawatirkan akan menghilangi efektivitas pembiyayaan dalam
masyarakat Islam, sehingga menjadikan penumpukan dan pemborosan biaya pada
aktivitas tertentu yang kurang manfaatnya dibandingkan dengan pembiyayaan aktivitas
mempertahankan dan membela agama.

Signifikasi Perbedaan Kedua Golongan Dalam Memaknai Sabilillah Sebagai
Mustahik Zakat Menurut Pendapat Ahlus Sunnah wal Jama’ah dan Wahabi

Kebanyakan ulama aswaja menentang pemaknaan sabilillah diluar konteks
perang. Namun, ada juga beberapa ulama yang berpandangan lain. Pada paragraf-
paragraf selanjutnya peneliti akan memaparkan berbagai pandangan ulama ahlus sunnah
terkait hal ini.

Imam Hanafi tidak memberikan pandangan tentang sabilillah diluar konteks
peperangan, golongan Imam Hanafi sepakat bahwa zakat itu adalah merupakan hak
seseorang, karenanya zakat yang dikeluarkan tidak boleh digunakan untuk mendirikan
masjid dan yang lainnya. Begitu juga dengan Imam Maliki berpendapat bahwa
sabilillah hanya bisa dimaknai sebagai orang-orang yang memiiki andil dalam perang
saja. Dalam pandangan Imam Syafi’i peneliti tidak menemukan pemaknaan sabilillah
diluar konteks peperangan. Pandangan Imam Hanafi hampir sama dengan pandangan
ulama lainnya yang mana kontra terhadap pandangan yang memperbolehkan
pemaknaan sabilillah diluar konteks perang, hanya saja Imam Ahmad menambakan haji
pada pemaknaan kata sabilillah.

Berbeda dengan kebanyakan ulama aswaja, para ulama wahabi lebih luas dalam
memberikan makna sabilillah. Ulama wahabi membolehkan pemaknaan sabilillah
diberikan kepada orang yang berperang dan orang-orang yang melakukan kebajikan di
jalan Allah SWT. Seperti pandanagan Ibnu Taimiyah didalam al-Qur’an kata sabilillah
itu menunjukan dua makan: Pertama adalah, makna umum yakni segala jalan yang
menuju pada Allah maka makna ini mencakup segala perbuatan yang baik, seperti apa
yang difirmankan Allah dalam surat Al-Bagarah ayat 261 dan An-Nahl ayat 125.
Pemaknaan sabilillah disini bisa diartikan sebagai agama itu sendiri. Kedua, makna
khusus yakni jihat,?® Begitu juga dengan Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-
Dimasyqi berpendapat bahwa kata-kata sabilillah atau jalan Allah, sebagaimana yang
diucapkan Ibnu Atsir dalam kitab annihayah, maksundya adalah setiap amalan yang
murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan guna mendekatkan diri dan jiwa kepada
dzatnya Allah subhanahu wa ta’ala, baik amalan-amalan itu berupa kesunahan-
kesunahan atau peribadatan-peribadatan.

Penyempitan tafsir fi sabilillah hanya ditujukan kepada para tentara perang dalam
jihad fi sabilillah tampaknya didasari oleh konteks jihad yang terjadi di masa-masa awal
Islam. Sehingga, mempertahankan penyempitan tafsir tersebut mengantarkan pada

20 Mahmud sya’id Shalahuddin, ku,pulan figh zakat, (kairp:darul taufigah litturats), hal. 69-71

45



sulitnya ditemukan mustahik zakat fi sabilillah di zaman ini. Perluasan tafsir fi
sabilillah dengan semua bentuk amal atau aktivitas yang mengantarkan seseorang
mendekat kepada Allah menjadi sesuatu yang subyektif dan kehilangan ruh dari tujuan
zakat harta itu sendiri. Di sisi lain kata /7 salilillah dalam konteks tafsir itu sendiri tidak
mengindikasikan perluasan cakupan hingga kepada semua amal shalih yang
mendekatkan diri kepada Allah SWT. Karena, di tafsir ayat-ayat tentang fi sabilillah,
konteks yang ada hampir seluruhnya menunjukkan arti jihad dengan semua
konsekwensi yang muncul karenanya.?!

Dari paparan diatas, peneliti mengharapkan bagi panitia zakat agar berhati-hati
dalam menentukan siapa saja penerima zakat yang berhak menerima zakat. Dan perlu
adanya penelitian lebih lanjut akan upaya pemahaman terhadap sabilillah sebagai
penerima zakat, agar pemahaman tentang distrimusi zakat tidak jumud dan semakin luas
manfaatnya.

Kesimpulan

Konsep saiblillah menurut pendapat para ulama-ulama ahlussunnah wal jamaah
yaitu sebagai berikut: Pertama, menurut Imam Hanafi: Sabilillah adalah pasukan
perang dan orang yang pergi haji. Kedua, Imam Malik: Imam Malik berpendapat bahwa
sabilillah mempunyai makna perang dan jihadnya para penegak agama Allah, mereka
berhak mendapat zakat guna memenuhi kebutuhan nafkah kaetika berperang dan
berjihat entah itu orang fakir maupun orang kaya, ataupun orang yang berekonomi
menengah. Ketiga, Imam Syafi’i: Sabilillah adalah mereka suka relawan perang yang
tidak menerima gaji atau upah dari pemerintah atau dalam bahasa Ibnu Hajar mereka
yang tidak tercantum sebagai pasukan resmi, akan tetapi mereka adalah relawan perang.
Keempat, Imam Hambali: Sabililah adalah sukarelawan yang berperang dan tidak
memiliki gaji tetap atau memiiki akan tetapi tidak mencukupi kebutuhan.

Konsep sabilillah menurut pendapat para ulama-ulama Wahabi yaitu sebagai
berikut: Pertama, Ibnu Taimiyah: Sabilillah mempunyai dua makna: Pertama: makna
umum Yyakni segala jalan yang menuju pada Allah maka makna ini mencakup segala
perbuatan yang baik dan masuk dalam kategori sabilillah. Kedua: makna khusus yakni
jihad. Kedua, Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-Dimasyqi: mengartikan sabilillah
adalah setiap amalan yang murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan guna
mendekatkan diri dan jiwa kepada dzatnya Allah Subhanahu Wa Ta’ala, baik amalan-
amalan itu berupa kesunahan-kesunahan atau peribadatan-peribadatan. Seperti
pembangunan masjid, jembatan, madrasah, pembeliann kain kafan untuk jenazah, dll.

Persamaan diantara konsep sabilillah menurut madzhab ahlussunnah wal jamaah
dan madzhab wahabi adalah sama-sama memaknai sabililah sebagai orang-orang yang
berperang dengan suka rela yang mana tidak mendapat gaji dari pemerintah. Dan
perbedaannya para ulama ahlussunnah wal jamaah membatasi pemaknaan sabilillah
yang hanya pada tentara perang saja, akan tetapi dari para ulama-ulama wahabi
memaknai sabilillah lebih secara umum, semua yang berhubungan dengan perbuatan
baik bisa dikategorikan kedalam asnaffi sabilillah. Seperti contoh untuk biaya
pengkafanan jenazah, pembangunan benteng, masjid, sekolah, dan lain-lain.

2 Muhammad Sarbini, Tafsir fi sabilillah dan implikasinya bagi cakupan fi sabilillah sebagai mustahik
zakat, STAIN al-Hidayah Bogor, 2018. Vol. 06 no. 01

46



Daftar Pustaka

Azwar, Saifudin. Metodologi Penelitian, Yogyakarta:Pustaka Pelajar, 1998.

Ashofa, Burhan. metode Penelitian Hukum, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2013.

Al-Qardhawi, Yusuf. hukum zakat, terj. Salaman Harun, dkk.

Al-Bishari, Abi Qasim ‘Abdullah bin Khusain bin Hasan bin Jallab. at-tafii’ , juz 1,
(Bairut Libanon: Dar al-Gharb al-Islami, 1987.

Fahrurazzi. “Asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di BAZNAS
kota Yogyakarta dan LAZIS masjid syuhada)”. jurusan muamalat, fakultas
syariah dan hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,2017.

Gunaepi, aang, didin hafidhuddin, irfan syauqi, Analisis Fikih Asnaf Fi Sabilillah dan
Implementasinya Pada Badan Zakat Nasional, kasabah: journal of islamic
economy, Vol. 11 no. 02, 2018.

Hadi, Sutrisno.metodologi research, Yogyakarta: Andi Offset,1993.

Kadir, Muhammad Abdul.Hukum dan Penelitian Hukum, Cet 1, Bandung: PT Citra
Aditya Bakti, 2004.

Marzuki, Petter Muhammad.Penelitian Hukum,Jakarta:Kencana Prenada Grup, 2009.

Maskumambang, Muhammad Fagih. An-Nusyus Al-Islami Fi Al-Rad ‘Ala Madzhab Al-
Wahaabiyah.terj. Abdul Aziz Mashuri. Depok: Sahifa, 2015.

Muhyiddin, Muhammad Ali."Analisis pemikiran Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal
untuk pembangunan masjid". Mahasiswa jurusan Muamalah, fakultasSyariah dan
Hukum, UIN Walisongo Semarang, 2017.

Sarbini, Muhammad. “Tafsir fi sabilillah dan implikasinya bagi cakupan fi sabilillah
sebagai mustahik zakat”, STAIN al-Hidayah Bogor, vol. 06, no. 01, 2018.

Salam, Abdul. "konsep fisabililah pada zakat menurut Imam Syafi'l dan Yusuf al-
Qardhawi”. jurusan perbandingan madhab, Fakultas syari'ah dan Ekonomi Islam
IAIN Antasari Banjarmasin, 2016.

Sukiati, “pengalihan zakat fi sabilillah untuk kepentingan umum menurut Yusuf Al-gardhawi,”
(Dosen fakultas syariah UIN Sumatra Utara, 2016.

Sya’id, Shalahuddin mahmud. kumpulan figh zakat, kairo: darul taufigah litturats.

Qardhawi, Yusuf. Fighul zakat juz 2, Lebanon: Darul irsyad.

47



