
37 
 

Journal of Islamic Business Law 

Volume 5 Issue 1 2021 

ISSN (Online): 258-2658 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/jibl 

 

Makna Fisabilillah Sebagai Mustahiq Zakat (Studi 

Komparasi Antara Ahlus Sunnah Wal Jama’ah dan Wahabi) 

Ahmad Imam Jazuli 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

Email: ach.imamj22@gmail.com 

 

Abstrak: 

Meskipun zakat sudah diperjelas oleh sunnah, namun ada satu bagain yakni 

fi sabilillah yang penafsirannya masih mengandung polemik diantara para 

ulama. Fokus penelitian ini adalah menjabarkan konsep sabilillah sebagai 

salah satu golongan penerima zakat. Hal ini dilakukan karena terjadi 

pemikiran yang bertolak belakang menganai konsep sailillah. Dengan 

kemanjuan zaman dan berbedanya pemikiran maka mengakibatkan 

terjadinya pertentangan penafsiran terkait makna fi sabilillah antara madhab 

Ahlus Sunnah wal dengan madhab Wahabi, yang mana diantara mereka ada 

yang memaknai fi sabilillah secara luas dan ada yang memaknai fi sabilillah 

hanya pada orang yang pergi perang saja. Penelitian ini menggunakan jenis 

penelitian normatif atau penelitian pustaka (library research), dan 

menggunakan pendekatan perbandingan (comparative Approach). Dari 

penelitian ini diperoleh kesimpulan, pertama: Madzhab ahlussunnah wal 

jama’ah sepakat bahwa makna fi sabilillah hanya tertuju pada seorang yang 

berangkat perang saja, dan tidak boleh memberikan dana zakat demi 

kepentingan kebaikan dan kemaslahatan bersama, seperti mendirikan 

masjid, membangun jembatan, memperbaiki jalan-jalan, membangun 

sekolah, dan lain-lain. Ibn Hambal menambahkan Haji masuk dalam 

kategori sabilillah. Kedua: madzhab wahabi memberi makna sabilillah 

secara umum atau luas, yang mana semua orang yang melakukan amal 

kebaikan dan mengandung kemaslahatan bagi umum dapat diberi dana zakat 

sabilillah. 

Kata Kunci: Sabilillah, Mustahik, Zakat. 

Pendahuluan  

Dalam agama Islam dikenal adanya dana sosial yang bertujuan untuk membantu 

kaum dhuafa. Sumber utama dana tersebut meliputi zakat, infak dan shodaqoh, serta 

dapat ditambahkan wakaf dan dana kebajikan. Dalam konsep agama Islam, zakat wajib 

dibayarkan oleh umatnya yang telah mampu dengan batas tertentu, sedangkan infak dan 

shodaqoh lebih bersifat suka rela. Dana zakat merupakan sumber dana yang potensial 

untuk dikembangkan. Wakaf dimaksudkan sebagai dana abadi dan produktif untuk 

jangka panjang. Umat beragama mayoritas di Indonesia adalah beragama Islam dan 

jika separuh saja dari jumlah itu membayar zakat, maka dapat dibayangkan jumlah 

mailto:ach.imamj22@gmail.com


38 
 

dana yang terkumpul untuk kesejahteraan masyarakat. Esensi dari hikmah ibadah zakat 

adalah menolong, membantu, menyantuni orang-orang yang tidak mampu dan orang-

orang yang sangat membutuhkan pertolongan, serta penyeimbangan pemanfaatan harta, 

agar harta itu tidak hanya berada di tangan orang-orang kaya saja (aghniya'). 

Disamping itu, ibadah zakat juga berfungsi membersihkan, mensucikan harta dan jiwa 

dari pemilik harta. Dengan dikeluarkan zakatnya, maka harta benda tersebut akan 

bersih dan terus berkembang, sesuai dengan makna asal zakat dari kata zaka, yang 

berarti suci, baik, bersih, tumbuh dan berkembang. Mengenai firman Allah SWT. “wa 

fi sabilillah” sebagaimana dalam ayat, sebagian ulama berkata bahwa kata sabilillah 

adalah kata yang bermakna umum, kata ini tidak boleh dibatasi atau dipersempit 

maknanya hanya kepada mereka para pejuang perang di jalan Allah saja, oleh sebab 

itu, sebagian para pakar hukum islam (ulama fikih) memperbolehkan penyaluran saham 

atau bagian sabilillah keseluruh lini kebajikan seperti untuk membiayai pengafanan 

jenazah, pembangunan benteng, masjid, sekolah, dan lain-lain.1 

Sesungguhnya arti kalimat sabilillah menurut bahasa aslinya sudah jelas. Sabil 

adalah thariq atau jalan. Jadi, sabilillah artinya jalan yang menyampaikan pada ridha 

Allah SWT. baik aqidah maupun perbuatan. Ada yang mengatakan kata sabilillah 

adalah kalimat yang bermakna umum, yakni mencakup segala amal perbuatan ikhlas, 

yang digunakan untuk ber-taqarrub atau mendekatkan diri kepada Allah SWT. ada 

juga yang berpendapat bahwa kata sabilillah bermakna khusus hanya untuk mereka 

yang berperang secara fisik mengangkat senjata. Dalam ilmu nahwu kata yang 

menggunakan "innama" seperti pada ayat Al-Qur’an surat  at-Taubah ayat 60 

merupakan huruf hasr (pembatasan), jadi, makna secara zahir yang dikehendaki ayat 

tersebut adalah membatasi mustahik zakat (orang-orang yang berhak menerima zakat) 

sehingga, orang-orang yang tidak termasuk dalam kategori ini maka tidak berhak 

menerima dana zakat, karena hal tersebut merupakan ketentuan dalam Al-Qur'an. 

Disini penulis menguraikan bahwa terjadi pemikiran yang bertolak belakang antara 

madhab ahlus sunnah wal jama’ah dan madhab wahabi antara lain: Ahlus sunnah tidak 

memperluas makna sabilillah seperti pembangunan madrasah, mendirikan masjid, 

memperbaiki jalan jalan, dan lain lain. Namun, mereka membatasi makna hanya untuk 

orang yang berperang di jalan Allah (ghazi). Kaum wahabi memberikan perluasan 

makna sabilillah untuk asnaf atau golongan yang tidak berhak menerima zakat 

(mustahik zakat). Yang mana penafsiran tersebut mengakibatkan kerancuan makna dan 

aplikasinya yang sesuai dengan tuntunan Al-Qur'an. Dengan kemanjuan zaman dan 

berbedanya pemikiran maka mengakibatkan terjadinya pertentangan penafsiran terkait 

makna fi sabilillah antara madhab Ahlus Sunnah wal dengan madhab Wahabi, yang 

mana tokoh yang di ambil dari madzhab ahlussunnah wal jama’ah adalah Imam Hanafi, 

Imam Maliki, Imam Syafi’i, Imam Hambali, sedangkan ulama dari madzhab Wahabi 

adalah Ibnu Taimiyah dan Muhammad Jamaluddin Al-Qasimi Ad-Dimasyqi. 

Mayoritas ulama berpendapat bahwa makna fi sabilillah adalah para sukarelawan 

yang berjihad di jalan Allah serta tidak mendapatkan tunjangan tetap dari pemerintah 

atau tidak mendapat bagian dalam daftar gaji. Imam Syafi’ misalnya berpendapat 

bahwa fi sabilillah diberikan kepada orang yang mau berperang baik yang fakir 

maupun yang kaya. Imam Nawawi berkata fi sabilillah adalah orang yang berperang 

                                                            
1KH. Muhammad Faqih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi 

dari Ibnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk. (Depok: 

Sahifa, 2015),hal. 13-14 



39 
 

dan tidak mendapat gaji, mereka berperang secara sukarela. Ibnu Qudamah berkata fi 

sabilillah adalah para sukarelawan yang berjihad di jalan Allah serta tidak 

mendapatkan gaji dari pemerintah. Al-Halhb ar-Ra’n berpendapat fi sabilillah adalah 

al-gazi (bala tentara perang). ‘Abdullah al-Harar mengatakan fi sabilillah adalah para 

sukarelawan yang berjihad di jalan Allah dan bukan maknanya segala perbuatan yang 

baik. Wahbah al-Zuhail menjelaskan fi sabilillah adalah orang yang berperang dan 

tidak mendapat gaji. Al-Khazin menambahkan bahwa yang dimaksud fi sabilillah 

adalah orang yang ingin berperang, maka mereka diberikan zakat untuk memenuhi 

kebutuhan hal-hal yang berkaitan dengan perang. Al-‘Abar tidak berbeda ia juga 

berpendapat bahwa yang dimaksud fi sabilillah adalah orang (bala tentara) yang 

berperang di jalan Allah2 

Penulis mengambil penelitian terdahulu dari skripsi Muh. Ali Muhyiddin, 

Mahasiswa Jurusan Muamalah, Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Walisongo 

Semarang (2017), dengan judul: "Analisis Pemikiran Yusuf al-Qardhawi Tentang 

Zakat Mal Untuk Pembangunan Masjid". Penelitian ini menjelaskan tentang pendapat 

Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal untuk pembangunan masjid, dan distribusi untuk 

pembangunan msjid termasuk dalam konsep sabilillah. Menurut Yusuf al-Qardhawi 

boleh menggunakan zakat untuk membangun masjid di Negara-Negara miskin yang 

padat penduduknya, sehingga satu masjid dapat menampug puluhan ribu orang. Yusuf 

al-Qardhawi menyatakan dari sini saya merasa mantap memperbolehkan menggunakan 

zakat untuk membangun masjid di Negara miskin yang sedang menghadapi serangan 

kristenisasi, komunisme, zionisme, Qadianiyah, Bathiniyah, dan lain-lainnya. Bahkan 

kadang-kadang mendistribusikan zakat untuk keperluan ini dalam kondisi seperti ini 

lebih utama daripada distribusikan unuk yag lain.3 

Penelitian lain dengan topik serupa juga dilakukan oleh Abdul Salam, mahasiswa 

jurusan perbandingan madhab Banjarmasin, Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN 

Antasari (2016), dengan judul "konsep fisabilillah pada zakat menurut Imam Syafi'i 

dan Yusuf al-Qardhawi". Penelitian ini menjelaskan tentang perbandingan antara dua 

pendapat yaitu Imam Syafi'I dan Yusuf al-Qardhawi, disertai dengan istinbath al-

ahkam dari masing masing ulama. Menurut Imam Syafi'I bahwa sabilillah diartikan 

sebagai jalan yang menyampaikan seseorang pada ridha Allah SWT. dan beliau tidak 

memperbolehkan menyerahkan zakat demi kepentingan kebaikan dan kemaslahatan 

bersama seperti mendirikan jembatan-jembatan, mendirikan masjid-masjid dan sekolah 

sekolah, memperbaiki jalan-jalan, mengurus mayat dan lain lain. Namun, berbeda 

dengan yusuf al-Qardhawi bahwa beliau memberikan ruang yang sangat luas dalam 

mendistribusikan sabilillah karena jihat dalam Islam tidak hanya terbatas pada 

peperangan saja, namun jihad secara ideologi, budaya, tulisan dan lain lain.4 

Penelitia lain dengan topik yang serupa dari skripsi Fahrurrozi mahasiswa jurusan 

Muamalah fakultas Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 2017, dengan 

judul “asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di baznas kota 

                                                            
2 Sukiati, pengalihan zakat fi sabilillah untuk kepentingan umum menurut Yusuf Al-qardhawi, (Dosen 

fakultas syariah UIN Sumatra Utara, 2016   
3Muhammad Ali Muhyiddin, "Analisis pemikiran Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal untuk 

pembangunan masjid". (Mahasiswa jurusan Muamalah, fakultasSyariah dan Hukum, UIN Walisongo 

Semarang, 2017) 
4Abdul Salam. "konsep fisabililah pada zakat menurut Imam Syafi'I dan Yusuf al-Qardhawi". (jurusan 

perbandingan madhab, Fakultas syari'ah dan Ekonomi Islam IAIN Antasari Banjarmasin, 2016) 



40 
 

Yogyakarta dan lazis masjid syuhada)”. Penelitian ini menjelaskan bagaimana 

pendistribusian dana zakat di lembaga amil BAZNAS kota Yogyakarta dan LAZIS 

Masjid Syuhada, melihat dari teori Yusuf Qardhawi yang memaknai asnaf fi sabilillah 

berupa segala sesuatu yang mengantarkan manusia untuk menggapai keridhoan Allah 

SWT. Yang sifat manfaatnya untuk kepentingan Islam seperti pendidikan, menerbitkan 

buku-buku, memperjuangkan syariat dan lain sebagainya. maka di lembaga tersebut 

masi belum tepat memberikan terminologi khususnya program bantuan pendidikan 

anak kurang mampu. Namun, hal ini dimaklumi, disebabkan prinsip kehati-hatian yang 

karena adanya khilafah dikalangan ulama menyebabkan penggolongan program 

pendidikan anak-anak kurang mampu yang seharusnya asnaf fi sabilillah menjadi asnaf 

fakir dan miskin.5 

Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian hukum normatif. Penelitian hukum normatif 

menggunakan studi kasus normatif berupa produk perilaku hukum, misalnya mengkaji 

undang undang. Pokok kajianya adalah hukum yang dikonsepkan sebagai norma atau 

kaidah yang berlaku di masyarakat yang menjadi acuan perilaku setiap orang. Penelitian 

hukum normatif berfokus pada infentarisasi hukum positif, asas-asas dan doktrin 

hukum, penemuan hukum dalam perkara in concreto, sistematik hukum, taraf 

sinkronisasi, perbandingan hukum dan sejarah hukum.6 

Pendekatan yang digunakan penelitian ini adalah konseptual (conceptual 

approach)7 yakni penelitian dengan menggunakan analisis konsep pemikiran pakar atau 

ulama, penelitian ini menganalisis dan membandingkan antara konsep Asnaf 

Fisabilillah antara mazhab Ahlussunnah Wal Jamaah Dengan Mazhab Wahabi. Jenis 

Penelitian ini adalah penelitian literatur (library research), yaitu dengan memeriksa 

dokumen baik yang diterbitkan secara resmi ataupun yang terdapat diseluruh bahan 

cetakan sebagai sumber data.8 

Bahan hukum yang digunakan dalam penelitian ini adalah bahan hukum primer 

dan bahan hukum skunder. (a), Bahan hukum primer, Data primer yakni data yang 

berkaitan dan diperoleh dari sumber data tersebut.9 Adapun bahan hukum primer yang 

digunakan peneliti dalam penelitian ini adalah kitab-kitab dan buku dari mazhab 

ahlussunnah wal jamaah dan mazhab wahabi. Adapun kitab-kitab ahlussunnah wal 

jamaah antara lain: (1), Muhammad Faqih Maskumambang, an-Nusyus al-Islami fi al-

rad ‘ala madzhab al-Wahaabiyah, terj. Abdul Aziz Mashuri, Depok: Sahifa, 2015. (2), 

Yusuf Qardhawi, fiqhul zakat juz 2,Lebanon:darul irsyad (3), Muhammad Imam 

Taqiyudin abu bakar, kifayatul ahyar, Jakarta: haromain, 2005. Adapun kitab-kitab 

madhab wahabi antara lain: (1), Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-Damasyqi, 

mau’izatul mukminin, bandung: al-maktabah at-tijjariyah al-kubro, diterjemahkan oleh 

Moh. Abdai Rathomy (2), Shalahuddin Mahmud Sya’id Kumpulan fiqih zakat, kairo: 

                                                            
5Fahrurazzi. “Asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di BAZNAS kota Yogyakarta 

dan LAZIS masjid syuhada)”. (jurusan muamalat, fakultas syariah dan hukum UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 2017) 
6Muhammad Abdul Kadir, Hukum dan Penelitian Hukum, Cet 1,( Bandung: PT Citra Aditya Bakti, 

2004), h.52 
7Petter Muhammad Marzuki, Penelitian Hukum,(Jakarta:Kencana Prenada Grup, 2009),93 
8Sutrisno Hadi, metodologi research, (Yogyakarta: Andi Offset,1993) h. 9 
9Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta:Pustaka Pelajar, 1998),h. 91 



41 
 

darut taufiqiyah lit turats, 2010. (b), Bahan hukum Skunder yaitu bahan pustaka yang 

berisi tentang informasi yang menjelaskan dan membahas tentang data primer.10 yang 

bersifat sebagai pendukung atau bahan hukum yang memberikan penjelasan terhadap 

bahan hukum primer. Dalam hal ini peneliti menggunakan literatur-literatur fiqih yng 

berkaitan dengan asnaf fisabilillah dalam zakat. 

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini menggunakan studi dokumen. 

Peneliti mengumpulkan bahan-bahan hukum primer dan skunder berupa dokumen-

dokumen tertulis seperti kitab-kitab fiqh, dan berbagai literatur yang berkitan dengan 

asnaf fisabilillah dalam zakat. Tahap pertama yang dilakukan untuk menganalisis bahan 

hukum yaitu terlebih dahulu peneliti mendokumentasikan seluruh bahan-bahan hukum. 

Selanjutnya, dilakukan analisis berupa membandingkan antara konsep asnaf fisabilillah 

dalam mazhab ahlussunnah wal jamaah dengan mazhab wahabi. 

 

Konsep Sabilillah Menurut Ahlus Sunnah wal Jama’ah 

Dalam Syarah kitab Ihya’ yang bernama “Ittihafus Sadatil Muttaqin” dimana 

kitab ini termasuk dalam kategori kitab-kitab bermadzhab Hanafi, dikatakan bahwa di 

sini (dalam pemanfaatan harta zakat) masih tersisa beberapa masalah yang harus diberi 

perhatian khusus. Di antaranya adalah para ulama pendukung Imam Hanafi telah 

sepakat melarang pembangunan masjid dengan menggunakan harta zakat lantaran tidak 

dapat memenuhi syarat tamlik. Lebih lanjut dikatakan bahwa harta zakat juga dilarang 

digunakan untuk pembangunan jembatan, tempat yang menyediakan air minum, 

perbaikan jalan, penggalian sungai, serta tidak boleh diberikan kepada orang yang 

hendak pergi haji. Pendapat para ulama madzhab Hanafi ini selaras dengan pendapat 

Imam Malik, Imam Syafi’I, dan Imam Ahmad. Menurut kami, pandangan ulama 

madzhab Hanafi yang tidak memperbolekan pemanfaatan harta zakat untuk keperluan 

pegkafanan jenazah atau pembayaran hutang karena di dalam pemanfaatan ini tidak 

terpenuhi rukun tamlik. Pendapat kami ini juga didukung oleh tiga imam madzhab 

empat.11 

Dalam kitab al-Ahkam al-Qur’an Ibnu Arabi berpendapat dengan mengutip 

pendapat Imam Malik bahwa sabilillah itu memiliki makna banyak, tetapi, tidak ada 

satu pun ulama yang menolak bahwa sabilillah itu diartikan sebagai tentara yang 

berperang dijalan Allah SWT.12 Termaktub dalam kitab at-tafrik bahwasannya Imam 

Malik berpendapat sabilillah mempunyai makna perang, dan jihad para penegak agama 

Allah, mereka berhak mendapatkan zakat guna memenuhi kebutuhan nafkah ketika 

berperang dan berjihat entah itu orang fakir maupun orang kaya ataupun orang yang 

berekonomi menengah. Imam Malik juga berpendapat bahwa mentasarufkan harta zakat 

kepada selain delapan kategori penerima zakat itu tidak boleh, seperti zakat tersebut 

                                                            
10Burhan Ashofa, metode Penelitian Hukum, (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2013),h.103 
11KH. Muhammad Faqih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi; 

dari Ibnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk. 

(Depok:Sahifa, 2015) hal. 46-47 
12 Yusuf al-Qardhawi, hukum zakat, terj. Salaman Harun, dkk, hal. 613 



42 
 

digunakan utuk membangun masjid, membangun benteng, biaya pemakaman, dan lain 

sebagainya baik bertujuan demi kemaslahatan ataupun tidak.13 

Adapun sabilillah menurut Imam Syafi’I sebagaimana yang tertuang dalam kitab 

al-manahij li nawawi wasarkhihi li Ibnu al-haitsami adalah mereka suka relawan 

perang yang tidak menerima gaji atau upah dari pemerintah atau dalam bahasa Ibnu 

Hajar mereka yang tidak tercantum sebagai pasukan resmi, akan tetapi, mereka adalah 

relawan perang, maka mereka diberi zakat. Dalam kitab al-Umm Imam Syafi’I 

menyebutkan orang yang termasuk sebagai sabilillah ketika perang maka dia berhak 

mendapatkan bagian zakat baik orang itu dalam keadaan fakir atau kaya, adapun orang 

yang tidak tercantum dalam kategori sabilillah maka mereka tidak berhak mendapatkan 

bagian dari zakat sepeserpun, kecuali jika ada kekurangan biaya untuk memukul 

mundur kaum musrikin. Dan disyaratkan jiraus shadaqah untuk menerima zakat ini 

karena tidak boleh memindah zakat ke negara lain. 

 

Lalu timbullah sebuah pertanyaan jikalau memang orang-orang kaya atau orang 

pas-pasan yang tidak punya harta berlebih atau tidak menemukan harta rampasan 

perang apakah boleh lalu mereka mengambil bagian zakat? Dalam sarah al-manhaj Ibnu 

Hajar menjawab bahwa demikian itu boleh atau halal. Madhab Syafi’I dan madhab 

Maliki sependapat bahwasannya seorang mujahid yang memiliki kriteria diatas boleh 

menerima zakat walaupun mereka adalah orang-orang kaya, akan tetapi, madhab Imam 

Syafi’I mempunyai dua perbedaan: (1), Mereka disyaratkan menjadi suka relawan 

dalam berjihad dan memang benar mereka tidak memiliki gaji atau upah dalam 

peperangan. (2), Mereka tidak boleh mempergunakan atau membelanjakan bagian zakat 

tadi lebih banyak dari pada apa yang telah dibelanjakan oleh para sabilillah yang 

statusya fakir dan miskin.14 

Imam Hambali sama dengan Imam Syafi’I, yang dimaksud dengan sabililah 

adalah sukarelawan yang berperang dan tidak memiliki gaji tetap atau memiiki akan 

tetapi tidak mencukupi kebutuhan. Mujahid diberi bagian yang mencukupi kebutuhan 

perang, walaupun keadaannya kaya. Apabila ia tidak secara langsung berperang, maka 

apa yang diambilnya harus dikembalikan. Dan menurut satu pendapat dari Imam 

mereka, bahwa orang menjadi penjaga pada benteng-benteng sama seperti orang yang 

berperang, keduanya termasuk sabilillah. Diterangkan dalam ghazah Muntaha dan 

syarahnya, bahwa diperbolehkan bagi penguasa membeli dari harta zakat, seekor kuda, 

lalu diserahkan untuk digunakan perang, walaupun yang berperang itu sendiri orang 

yang mengeluarkan zakat. Diperbolehkan pula membeli sesuatu dari harta zakat, seperti 

misalnya membeli sebuah kapal atau benda lain untuk keperluan jihad, karena hal itu 

termasuk kebutuhan dan kemaslahatan jihad. Segala sesuatu yang bertujuan untuk 

kemaslahatan kaum muslimin boleh dilakukan oleh penguasa, karena ia lebih 

mengetahuai apa yang maslahat daripada orang lain.15 

Adapun jika memasukan makna lain semisal “orang yang hendak pergi haji” 

dalam kata tersebut agar ia bisa menerima bagian sabilillah, maka dalam hal ini Imam 

Ahmad ibn Hambal membolehkannya, tetapi tiga imam lainnya melarangnya. 

                                                            
13 Abi Qasim ‘Abdullah bin Khusain bin Hasan bin Jallab al-Bishari, at-tafri’ , juz 1, (Bairut Libanon: 

Dar al-Gharb al-Islami, 1987), hal. 298 
14Yusuf Qardhawi, fiqhul zakat juz 2, (Lebanon:darul irsyad), hal. 239-241 
15Yusuf al-Qardhawi, Hukum Zakat, terj. Salman Harun, dkk, hal. 616-617 



43 
 

Sementara, pemaknaan kata sabilillah dengan yang selain “pejuang dan orang yang 

hendak berangkat haji“ semisal “untuk biaya pembangunan masjid dan pengkafanan 

jenazah”, maka para imam madzhab empat telah sepakat melarangnya, karena makna 

tersebut tidak sama dengan maksud kata sabilillah yang ada dalam al-Qur’an sekalipun 

makna tersebut diakui bisa termuat dalam cakupan keumuman kata sabilillah, yaitu 

setiap jalan yang dapat mengantarkan seseorang muslim kepada Allah swt. akan tetapai, 

kenyataannya, keumuman kata  ini telah dikhususkan oleh hadits Nabi.16 

Jika fi sabilillah dalam ayat zakat itu diartikan secara umum, maka tentunya akan 

meniadakan pengkhususan sasaran zakat yang delapan. Sebagaimana hadits nabi yang 

berbunyi: ”sesungguhnya Allah tidak meridhai hukum Nabi dan hukum lain dalam 

masalah sedekah, sehingga ia menetapkan hukumnya dan membaginya pada delapan 

bagian.” Dan fi sabilillah dengan arti umum meliputi semua kebaikan seperti pemberian 

pada orang-orang fakir, miskin dan asnaf-asnaf lain, karena itu semua termasuk 

kebajikan dan ketaatan kepada Allah. Dan jika memang begitu, tentulah tidak ada 

perbedaan antara sasaran ini dengan sasaran zakat yang lainnya. Tentunya yang 

dimaksud adalah makna khusus yang membedakan fi sabilillah dari sasaran-sasaran 

lain. Maksud ini juga sesuai dengan apa yang dikemukakan oleh para ahli tafsir dan ahli 

fikih yang menyebutkan bahwa arti sabilillah itu adalah jihad sesuai dengan maksud 

asalnya ketika ia besifat mutlak.17 

Konsep Sabilillah Menurut Wahabi 

Ibnu Taimiyah dalam kitabnya menjelaskan konsep sabilillah sebagai berikut: 

Dan didalam makna sabilillah, mereka adalah para orang-orang yang berperang 

dengan suka rela yang mana mereka tidak dapat mendapatkan gaji dari pemerintah. 

Secara harfiah makna sabil itu adalah jalan sebagaimana ayat al-qur’an: (قل هذه سبيلي) 

surat al-Imron ayat 90. Dan didalam al-Qur’an sendiri kata sabilillah itu menunjukan 

dua makan: Pertama adalah, makna umum yakni segala jalan yang menuju pada Allah 

maka makna ini mencakup segala perbuatan yang baik, seperti apa yang difirmankan 

Allah dalam surat al-Baqarah ayat 261 dan an-Nahl ayat 125. Pemaknaan sabilillah di 

sini bisa diartikan sebagai agama itu sendiri. Kedua, makna khusus yakni jihat, dan ini 

sebagai mana firman Allah dalam surat at-taubah ayat 60  انما الصدقات للفقراء والمساكين(

 Maka pengarang (Ibnu Tamiyah) mengususkan (mengambil makna والعاملين عليها(

khusus) sebagai maksud dari lafad sabilillah yakni orang yang berperang yang mana 

mereka tidak digaji oleh pemerintah yakni tidak ada anggaran dari baitul mal yang 

diperuntukan untuk mereka. 

Adapun pengususan makna sabilillah hanya untuk jihad itu adalah sebuah 

pendapat yang tidak dapat dijadikan pegangan, pendapat ini bertentangan dengan 

pendapat yang mengatakan bahwa makna sabilillah adalah segala sesuatu pekerjaan 

atau perbuatan yang baik dan bagus. Pendapat ini menunjukan bahwa makna sabilillah 

itu juga mencakup segala sesuatu yang menuju Allah, maka makna ini juga menunjukan 

bahwa ia mencakup pembangunan masjid, perbaikan jalan, pembangunan sekolah, 

                                                            
16KH. Muhammad Faqih Maskumambang, Menolak Wahabi Membongkar Penyimpangan Sekte Wahabi 

dari Ibnu Taimiyah Hingga Abdul Qadir At-Tilimsani, ter. KH. Abdul Aziz Masyhuri dkk. (Depok: 

Sahifa, 2015) hal. 45-46 
17 Gunaepi, aang, didin hafidhuddin, irfan syauqi, “Analisis Fikih Asnaf Fi Sabilillah dan 

Implementasinya Pada Badan Zakat Nasional”, kasabah: journal of islamic economy, no. 02, (2018), vol 

11. 



44 
 

percetakan kitab, dan lain sebagainya yang masih bernilai ibadah karena segala sesuatu 

yang diniati untuk Allah itu termasuk perbuatan baik, dalam artian Ibnu Taimiyah 

membolehkan penggunaan hak sabilillah untuk pembangunan masjid karena hal itu 

dianggapnya memiliki manfaat yang kekal sampai hari kiamat.18 

Menurut Jamaluddin al-Qasimi ad-Damasyqi dalam kitabnya menerangkan 

penafsiran para ahli fikih dalam hal yang berhubungan dengan kata sabilillah yang 

terdapat dalam firman Allah Ta’ala ialah para pejuang yang berperang dimedan perang. 

Ini didasarkan pada keterangan-keterangan yang dikutip dari kaum salaf. Tetapi, kami 

berpendapat bahwa pendapat yang semacam ini adalah sebagai pandangan dari 

perorangan-perorangan yang dianggap berkepentingan dalam persoalan ini. Jadi sama 

sekali bukan ditujukan keringkasan didalam atau penunjukannya. Tidak pula menurut 

pengertian secara bahasanya. 

Sebabnya, Jamaluddin berpendapat demikian ialah karena kata-kata sabilillah 

atau jalan Allah, sebagaimana yang diucapkan Ibnu Atsir dalam kitab annihayah, 

maksundya adalah setiap amalan yang murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan 

guna mendekatkan diri dan jiwa kepada dzatnya Allah subhanahu wa ta’ala, baik 

amalan-amalan itu berupa kesunahan-kesunahan atau peribadatan-peribadatan. Lagi 

pula kata sabilillah tidak semata-mata hanya digunakan untuk pengertian jihad atau 

perang dengan senjata saja. Nash yang menyebutkan demikian sama sekali tidak ada 

dan memiliki lahiriyahnya pun tidak ada. Rasanya ini tidak sama-samar lagi bagi ulama-

ulama yang memperhatikan ilmu ushul, bahkan tidak seorangpun yang dapat 

mengemukakan nashnya, baik kitabullah maupun dari Sunnah Rasulullah SAW. Bahwa 

yang dimaksud dengan sabilillah itu adalah semata-mata membelanjakan harta pada 

orang-orang berjihad dengan pengertian orang-orang yang berperang saja, sedang 

golongan yang berjihad yang lainnya tidak berhak. Pasti tidak akan ada yang dapat 

mengemukakan nash-nash yang dimaksud itu selama-lamanya, melainkan hanya dapat 

diperoleh dari keterangan-keterangan atsar yang didasarkan pada keterangan-keterangan 

orang salaf saja. Jelaslah bahwa tidak ada hujjah yang pasti dan menentukan atau yang 

tidak dapat dibantah lagi. 

Sesuatu yang umum haruslah ditetapkan keumumannya, sehingga, ada suatu nash 

yang mengususkannya. Sekiranya tidak ada nash yang mengususkan, maka selamanya 

akan merupakan suatu nash yang umum saja. Jadi jelaslah bahwa yang dimaksud 

dengan perngertian sabilillah yang berhak menerima zakat itu ialah segala amalan yang 

bersifat peribadatan yang dapat mendekatkan diri kepada Allah Ta’ala yang dapat 

mengkokohkan kelangsungan agamannya dan syariatnya, umpamannya untuk pendirian 

madrasah, pembelian kitab-kitab ilmu pengetahuan membantu melaksanakan usaha-

usaha kebaikan, rencana-rencana kebaktian yang sebenarnya amat banyak macamnya. 

Demikianlah, maka hendaknya keterangan yang berguna ini diperhatikan sebaik-

baiknya.19 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa ada perbedaan penafsiran mengenai 

sabilillah dalam penyaluran dana zakat menurut Ahlus Sunnah wal Jama’ah dengan 

Wahabi. Jika konsep sabilillah maknanya disempitkan sesuai konteks kemutlakan 

lafadz-nya (yakni berperang secara fisik), maka sasaran golongan sabilillah akan sulit 

untuk ditemukan. Sebab sebagaimana penegasan sebelumnya bahwa perang seperti 

                                                            
18 Shalahuddin mahmud sya’id, kumpulan fiqh zakat, (kairo: darul taufiqah litturats), hal. 69-71 
19Muhammad Jamaluddin al-qasimi ad-damasyqi, mau’izatul mukminin,terj.oleh Moh. Abdai 

Rathomy(bandung: al-maktabah at-tijjariyah al-kubro), hal.130  



45 
 

generasi awal Islam dalam bentuk perang bersenjata akan sulit ditemui di era sekarang 

ini dan bisa jadi tidak akan ada lagi. Yang menjadi kekhawatiran peneliti disini adalah 

jika konsep sabilillah diperluas maknanya untuk setiap aktifitas yang diusahakan dalam 

rangka menggapai ridho Allah SWT. antara lain: Pertama: dikhawatirkan akan 

mengilangkan kekhususan bagian-bagian dari mustahik zakat yang telah ditentukan oleh 

Allah SWT. yakni didalam al-Qur’an perintahnya diawali dengan kata innama 

(membatasi). Kedua: dikhawatirkan akan menghilangi efektivitas pembiyayaan dalam 

masyarakat Islam, sehingga menjadikan penumpukan dan pemborosan biaya pada 

aktivitas tertentu yang kurang manfaatnya dibandingkan dengan pembiyayaan aktivitas 

mempertahankan dan membela agama.  

Signifikasi Perbedaan Kedua Golongan Dalam Memaknai Sabilillah Sebagai 

Mustahik Zakat Menurut Pendapat Ahlus Sunnah wal Jama’ah dan Wahabi 

Kebanyakan ulama aswaja menentang pemaknaan sabilillah diluar konteks 

perang. Namun, ada juga beberapa ulama yang berpandangan lain. Pada paragraf-

paragraf selanjutnya peneliti akan memaparkan berbagai pandangan ulama ahlus sunnah 

terkait hal ini. 

Imam Hanafi tidak memberikan pandangan tentang sabilillah diluar konteks 

peperangan, golongan Imam Hanafi sepakat bahwa zakat itu adalah merupakan hak 

seseorang, karenanya zakat yang dikeluarkan tidak boleh digunakan untuk mendirikan 

masjid dan yang lainnya. Begitu juga dengan Imam Maliki berpendapat bahwa 

sabilillah hanya bisa dimaknai sebagai orang-orang yang memiiki andil dalam perang 

saja. Dalam pandangan Imam Syafi’i peneliti tidak menemukan pemaknaan sabilillah 

diluar konteks peperangan. Pandangan Imam Hanafi hampir sama dengan pandangan 

ulama lainnya yang mana kontra terhadap pandangan yang memperbolehkan 

pemaknaan sabilillah diluar konteks perang, hanya saja Imam Ahmad menambakan haji 

pada pemaknaan kata sabilillah.  

Berbeda dengan kebanyakan ulama aswaja, para ulama wahabi lebih luas dalam 

memberikan makna sabilillah. Ulama wahabi membolehkan pemaknaan sabilillah 

diberikan kepada orang yang berperang dan orang-orang yang melakukan kebajikan di 

jalan Allah SWT. Seperti pandanagan Ibnu Taimiyah didalam al-Qur’an kata sabilillah 

itu menunjukan dua makan: Pertama adalah, makna umum yakni segala jalan yang 

menuju pada Allah maka makna ini mencakup segala perbuatan yang baik, seperti apa 

yang difirmankan Allah dalam surat Al-Baqarah ayat 261 dan An-Nahl ayat 125. 

Pemaknaan sabilillah disini bisa diartikan sebagai agama itu sendiri. Kedua, makna 

khusus yakni jihat,20 Begitu juga dengan Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-

Dimasyqi berpendapat bahwa  kata-kata sabilillah atau jalan Allah, sebagaimana yang 

diucapkan Ibnu Atsir dalam kitab annihayah, maksundya adalah setiap amalan yang 

murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan guna mendekatkan diri dan jiwa kepada 

dzatnya Allah subhanahu wa ta’ala, baik amalan-amalan itu berupa kesunahan-

kesunahan atau peribadatan-peribadatan. 

Penyempitan tafsir fī sabīlillāh hanya ditujukan kepada para tentara perang dalam 

jihad fī sabīlillāh tampaknya didasari oleh konteks jihad yang terjadi di masa-masa awal 

Islam. Sehingga, mempertahankan penyempitan tafsir tersebut mengantarkan pada 

                                                            
20 Mahmud sya’id Shalahuddin,    ku,pulan fiqh zakat, (kairp:darul taufiqah litturats), hal. 69-71 



46 
 

sulitnya ditemukan mustahik zakát fī sabilillah di zaman ini. Perluasan tafsir fī 

sabīlillāh dengan semua bentuk amal atau aktivitas yang mengantarkan seseorang 

mendekat kepada Allah menjadi sesuatu yang subyektif dan kehilangan ruh dari tujuan 

zakat harta itu sendiri. Di sisi lain kata fī salilillah dalam konteks tafsir itu sendiri tidak 

mengindikasikan perluasan cakupan hingga kepada semua amal shalih yang 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Karena, di tafsir ayat-ayat tentang fī sabilillah, 

konteks yang ada hampir seluruhnya menunjukkan arti jihad dengan semua 

konsekwensi yang muncul karenanya.21 

Dari paparan diatas, peneliti mengharapkan bagi panitia zakat agar berhati-hati 

dalam menentukan siapa saja penerima zakat yang berhak menerima zakat. Dan perlu 

adanya penelitian lebih lanjut akan upaya pemahaman terhadap sabilillah sebagai 

penerima zakat, agar pemahaman tentang distrimusi zakat tidak jumud dan semakin luas 

manfaatnya.    

Kesimpulan  

Konsep saiblillah menurut pendapat para ulama-ulama ahlussunnah wal jamaah 

yaitu sebagai berikut: Pertama, menurut Imam Hanafi: Sabilillah adalah pasukan 

perang dan orang yang pergi haji. Kedua, Imam Malik: Imam Malik berpendapat bahwa 

sabilillah mempunyai makna perang dan jihadnya para penegak agama Allah, mereka 

berhak mendapat zakat guna memenuhi kebutuhan nafkah kaetika berperang dan 

berjihat entah itu orang fakir maupun orang kaya, ataupun orang yang berekonomi 

menengah. Ketiga, Imam Syafi’i: Sabilillah adalah mereka suka relawan perang yang 

tidak menerima gaji atau upah dari pemerintah atau dalam bahasa Ibnu Hajar mereka 

yang tidak tercantum sebagai pasukan resmi, akan tetapi mereka adalah relawan perang. 

Keempat, Imam Hambali: Sabililah adalah sukarelawan yang berperang dan tidak 

memiliki gaji tetap atau memiiki akan tetapi tidak mencukupi kebutuhan. 

Konsep sabilillah menurut pendapat para ulama-ulama Wahabi yaitu sebagai 

berikut: Pertama, Ibnu Taimiyah: Sabilillah mempunyai dua makna: Pertama: makna 

umum yakni segala jalan yang menuju pada Allah maka makna ini mencakup segala 

perbuatan yang baik dan masuk dalam kategori sabilillah. Kedua: makna khusus yakni 

jihad. Kedua, Muhammad Jamaluddin al-Qasimi ad-Dimasyqi: mengartikan sabilillah 

adalah setiap amalan yang murni yang ditempuh untuk memperoleh jalan guna 

mendekatkan diri dan jiwa kepada dzatnya Allah Subhanahu Wa Ta’ala, baik amalan-

amalan itu berupa kesunahan-kesunahan atau peribadatan-peribadatan. Seperti 

pembangunan masjid, jembatan, madrasah, pembeliann kain kafan untuk jenazah, dll. 

Persamaan diantara konsep sabilillah menurut madzhab ahlussunnah wal jamaah 

dan madzhab wahabi adalah sama-sama memaknai sabililah sebagai orang-orang yang 

berperang dengan suka rela yang mana tidak mendapat gaji dari pemerintah. Dan 

perbedaannya para ulama ahlussunnah wal jamaah membatasi pemaknaan sabilillah 

yang hanya pada tentara perang saja, akan tetapi dari para ulama-ulama wahabi 

memaknai sabilillah lebih secara umum, semua yang berhubungan dengan perbuatan 

baik bisa dikategorikan kedalam asnaffi sabilillah. Seperti contoh untuk biaya 

pengkafanan jenazah, pembangunan benteng, masjid, sekolah, dan lain-lain. 

                                                            
21 Muhammad  Sarbini, Tafsir fi sabilillah dan implikasinya bagi cakupan fi sabilillah sebagai mustahik 

zakat, STAIN al-Hidayah Bogor, 2018.  Vol. 06 no. 01 



47 
 

Daftar Pustaka 

Azwar, Saifudin. Metodologi Penelitian, Yogyakarta:Pustaka Pelajar, 1998. 

Ashofa, Burhan. metode Penelitian Hukum, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2013. 

Al-Qardhawi, Yusuf. hukum zakat, terj. Salaman Harun, dkk. 

Al-Bishari, Abi Qasim ‘Abdullah bin Khusain bin Hasan bin Jallab. at-tafri’ , juz 1, 

(Bairut Libanon: Dar al-Gharb al-Islami, 1987. 

Fahrurazzi. “Asnaf fi sabilillah dalam distribusi dana zakat (studi kasus di BAZNAS 

kota Yogyakarta dan LAZIS masjid syuhada)”. jurusan muamalat, fakultas 

syariah dan hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,2017. 

Gunaepi, aang, didin hafidhuddin, irfan syauqi, Analisis Fikih Asnaf Fi Sabilillah dan 

Implementasinya Pada Badan Zakat Nasional, kasabah: journal of islamic 

economy, Vol. 11 no. 02, 2018. 

Hadi, Sutrisno.metodologi research, Yogyakarta: Andi Offset,1993. 

Kadir, Muhammad Abdul.Hukum dan Penelitian Hukum, Cet 1, Bandung: PT Citra 

Aditya Bakti, 2004. 

Marzuki, Petter Muhammad.Penelitian Hukum,Jakarta:Kencana Prenada Grup, 2009. 

Maskumambang, Muhammad Faqih. An-Nusyus Al-Islami Fi Al-Rad ‘Ala Madzhab Al-

Wahaabiyah.terj. Abdul Aziz Mashuri. Depok: Sahifa, 2015. 

Muhyiddin, Muhammad Ali."Analisis pemikiran Yusuf al-Qardhawi tentang zakat mal 

untuk pembangunan masjid". Mahasiswa jurusan Muamalah, fakultasSyariah dan 

Hukum, UIN Walisongo Semarang, 2017. 

Sarbini, Muhammad. “Tafsir fi sabilillah dan implikasinya bagi cakupan fi sabilillah 

sebagai mustahik zakat”, STAIN al-Hidayah Bogor, vol. 06, no. 01, 2018. 

Salam, Abdul. "konsep fisabililah pada zakat menurut Imam Syafi'I dan Yusuf al-

Qardhawi". jurusan perbandingan madhab, Fakultas syari'ah dan Ekonomi Islam 

IAIN Antasari Banjarmasin, 2016. 
Sukiati, “pengalihan zakat fi sabilillah untuk kepentingan umum menurut Yusuf Al-qardhawi,” 

(Dosen fakultas syariah UIN Sumatra Utara, 2016. 
Sya’id, Shalahuddin mahmud. kumpulan fiqh zakat, kairo: darul taufiqah litturats. 

Qardhawi, Yusuf. Fiqhul zakat juz 2, Lebanon: Darul irsyad. 

 

 


