
LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

95 
 

 
 

EKSPLORASI NILAI KEARIFAN LOKAL TRADISI TUMPENG SEWU 

BANYUWANGI PADA REMAJA SUKU OSING DI KOTA MALANG 
Zahra Dwi Lugyn1, Intan Nur Fauziah2 

1,2Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 
lugynaja@gmail.com 

 

Abstract: The Tumpeng Sewu tradition in Kemiren Village, Banyuwangi, is a cultural heritage that plays an 

important role in strengthening friendship and maintaining the identity of the Osing Tribe. However, with 
more and more young people migrating, especially Osing teenagers in Malang, there are challenges in 

maintaining understanding and appreciation of the social and cultural values of this tradition. This study aims 

to explore how Osing teenagers in Malang perceive the Tumpeng Sewu tradition as an exploration of the social 

and cultural values of the Osing Tribe, using qualitative methods and in-depth interviews. The data collection 
came from Osing teenagers who were studying undergraduate education in Malang through purposive 

sampling. The results showed that the Tumpeng Sewu tradition is considered important as a means of 

preserving the values of togetherness and identity of the Osing Tribe.  Because the Tumpeng Sewu tradition 
functions as a strong social glue and a tool to strengthen the identity of the Osing Tribe, even among the 

younger generation who live outside the area, especially in Malang. 

Keywords: Representation, Local Wisdom, Tumpeng Sewu, Osing Tribe Student. 

 

Abstrak: Tradisi Tumpeng Sewu di Desa Kemiren, Banyuwangi, merupakan warisan budaya yang memiliki 

peran penting dalam mempererat silaturahmi dan menjaga identitas Suku Osing. Namun, dengan semakin 

banyaknya generasi muda yang merantau, terutama remaja Osing di Malang, terdapat tantangan dalam 
mempertahankan pemahaman dan apresiasi terhadap nilai-nilai sosial dan budaya dari tradisi ini. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana remaja Suku Osing yang berada di Malang memandang tradisi 

Tumpeng Sewu sebagai Eksplorasi nilai sosial dan budaya Suku Osing, dengan menggunakan metode 
kualitatif dan wawancara mendalam. Adapun pengumpulan data berasal dari remaja Osing yang sedang 

menempuh pendidikan sarjana di Malang melalui purposive sampling. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

tradisi Tumpeng Sewu dinilai penting sebagai sarana pelestarian nilai-nilai kebersamaan dan identitas Suku 
Osing.  Karena tradisi Tumpeng Sewu berfungsi sebagai perekat sosial yang kuat dan alat untuk memperkuat 

jati diri Suku Osing, bahkan di kalangan generasi muda yang tinggal di luar daerah khususnya di Malang. 

Kata Kunci: Eksplorasi, Kearifan Lokal, Tumpeng Sewu, Remaja Suku Osing Malang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:lugynaja@gmail.com


LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

96 

 

PENDAHULUAN  

Budaya tradisional Indonesia yang kaya 

akan nilai-nilai luhur dan simbolis, menjadi bagian 

integral dari kehidupan masyarakat (Buaq & 

Lorensius, 2022; Yusof, 2016). Terlebih lagi di 

wilayah Banyuwang,i yang mana sering dijuluki 

sebagai “The Sunrise of Java,” surganya Jawa 

dengan penuh kekayaan adat istiadat dan 

keindahan alamnya (Fitriyah & Wardani, 2022). 

Mempertahankan Kekayaan adat istiadat tersebut 

penting agar dapat berfungsi lebih luas daripada 

hanya merayakan warisan dan adat istiadat 

masyarakat Indonesia yang dirayakan pada hari 

Sumpah Pemuda atau hari Pahlawan (Nahak, 

2019). Dari hal tersebut akhirnya masyarakat di 

wilayah Banyuwangi berusaha mempertahankan 

tradisi yang menjadi ciri khas, salah satunya seperti 

tradisi Tumpeng Sewu.  

Tradisi Tumpeng Sewu merupakan 

kearifan lokal yang diwariskan secara turun-

temurun oleh masyarakat Suku Osing di 

Banyuwangi. Selain menjadi perayaan, tradisi ini 

mencerminkan nilai sosial budaya seperti 

kebersamaan, gotong-royong, dan rasa syukur. 

Namun, seiring perkembangan zaman, budaya 

daerah mulai mengalami penurunan, terutama 

ketika generasi muda khususnya remaja Suku 

Osing yang merantau ke kota besar seperti Malang 

(Rizkina dkk., 2024). Hal tersebut dikarenakan, 

mereka harus beradaptasi dengan lingkungan urban 

yang lebih individualistis  (Jannah dkk., 2021). 

Khususnya di lingkungan Kehidupan perkotaan 

yang  sering kali mengubah cara mereka dalam 

menginternalisasi dan mengeksplorasi nilai-nilai 

budaya dalam kehidupan sehari-hari. 

Tradisi ini awalnya hanyalah upacara 

bersih desa di Desa Kemiren, yang kemudian 

berkembang menjadi festival tahunan yang 

didukung oleh pemerintah daerah. Tumpeng, nasi 

berbentuk kerucut, menjadi simbol utama dalam 

acara ini, bersama pecel pitik–ayam suwir 

berbumbu khas Osing yang menyampaikan 

harapan agar segala upaya menghasilkan kebaikan 

(Indiarti dkk., 2015). 

Di era yang serba modern ini, stigma 

masyarakat Indonesia yang dulunya dikenal ramah 

perlahan mulai memudar, namun Interaksi dan 

keterikatan warga Desa Kemiren masih terlihat 

jelas dalam kegiatan doa dan makan bersama ini, 

yang melibatkan warga dari daerah sekitar serta 

pengunjung lain yang ingin turut serta. Penelitian 

(Hazhan & Adriyanto, 2021) menyebutkan bahwa 

tradisi Tumpeng Sewu tidak hanya menegaskan 

rasa syukur tetapi juga berfungsi sebagai media 

silaturahmi dan mempererat tali persaudaraan 

antarmasyarakat. Di sisi lain, Suku Osing sebagai 

masyarakat yang berpusat di Banyuwangi, 

terutama Desa Kemiren, pada dasarnya tidak 

memiliki tradisi merantau. Akan tetapi, banyak di 

antara generasi mudanya yang memilih 

melanjutkan pendidikan ke luar daerah, termasuk 

ke Malang, di mana jumlah mahasiswa perantau 

Osing meningkat 5-10% setiap tahunnya (Widodo, 

2020). Dalam komunitas remaja Osing di Malang, 

mereka tetap berupaya untuk memahami dan 

meresapi nilai-nilai sosial budaya Tumpeng Sewu 

di tengah kesibukan kehidupan urban, di mana hal 

tersebut merupakan salah satu upaya mereka untuk 

tetap melestarikan dan mempertahankan identitas 

budayanya. 

Data dari Forum Komunikasi Mahasiswa 

Banyuwangi (FKMB) menunjukkan bahwa sekitar 

60% mahasiswa Suku Osing di Malang aktif dalam 

kegiatan budaya untuk mempertahankan identitas 

mereka. Namun, lingkungan urban yang dinamis 

memengaruhi konsistensi mereka dalam 

melibatkan diri dengan tradisi asal, sehingga 

kearifan lokal yang ada di Suku Osing semakin 

tergerus dan sulit dinikmati oleh pemuda 

selanjutnya. Bahkan hal ini juga diperkuat dari 

hasil penelitian milik (Hediati, 2020) yang 

menjelaskan mengenai remaja rantau yang bersifat 

individual dikarenakan mereka mengalami 

kesulitan dalam beradaptasi dengan lingkungan 

baru yang hampir seluruhnya berbeda dengan kota 

asalnya. Hasil data tersebut menjelaskan urgensi 

dalam adanya penelitian ini yang didalamnya 

menunjukkan pentingnya eksplorasi nilai-nilai 

kearifan lokal dalam menjaga kekeluargaan dan 

mengurangi sikap individualis. 

     Kearifan lokal sendiri merupakan 

pandangan hidup dan strategi yang diwariskan 

masyarakat setempat untuk menjawab tantangan 

pemenuhan kebutuhan, seperti nilai, norma, tradisi, 

dan aturan khusus (Sartini, 2004). Beragam bentuk 

kearifan lokal ini memiliki fungsi penting dalam 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

97 
 

pelestarian identitas sosial dan kebudayaan karena 

merupakan salah satu cagar budaya dalam bentuk 

pengetahuan asli yang telah menjadi espektasi di 

dunia modern untuk menguatkan mental 

masyarakat modern dengan memperkuat akar 

tradisi yang telah diajarkan oleh para leluhur 

(Encung, 2023). 

Dalam penelitian sebelumnya membahas 

tentang hegemoni kepala desa dalam tradisi 

selametan kampung (Soetopo, 2016), di mana 

belum banyak yang berfokus dengan Tumpeng 

Sewu dan juga pembahasan mengenai nilai-nilai 

sosial dan budaya di dalamnya, terlebih lagi 

kearifan lokal yang dilihat dari perspektif generasi 

muda seperti remaja Osing di Malang. Penelitian 

ini juga menggunakan teori dari Clifford Geertz, 

seorang antropolog yang membahas mengenai 

adanya konsep tradisi dan penerapan nilai-nilai 

yang ada pada kearifan lokal sebuah masyarakat 

dengan menekankan pentingnya pemahaman 

budaya (Lystra, 1983). Dalam teori tersebut dapat 

diketahui bahwa adanya eksplorasi nilai kearifan 

lokal pada tradisi Tumpeng Sewu ini sangatlah 

penting, terlebih nilai-nilai yang ada dalam tradisi 

ini dapat bermanfaat bagi masyarakat untuk tetap 

dilestarikan khususnya pada generasi muda.  

Dengan adanya permasalahan tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk memahami 

bagaimana remaja Osing di Malang memaknai dan 

merepresentasikan tradisi Tumpeng Sewu dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Kajian ini 

diharapkan tidak hanya berkontribusi pada 

pelestarian budaya lokal akan tetapi juga 

memberikan pemahaman lebih dalam tentang 

dinamika budaya yang dihadapi generasi muda 

perantauan, serta bagaimana mereka menjaga 

keterikatan dengan budaya asal di lingkungan 

urban.  

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif dengan metode wawancara 

mendalam dan terstruktur. Data yang dikumpulkan 

meliputi data primer dan sekunder. Data primer 

diperoleh dari wawancara dengan remaja Suku 

Osing yang berkuliah di Malang, sedangkan data 

sekunder berasal dari literatur seperti buku, artikel, 

dan penelitian terdahulu (Sari & Zefri, 2019).  

Subjek penelitian dipilih berdasarkan 

kriteria tertentu untuk menggali perspektif remaja 

Suku Osing yang ada di Malang terkait pelestarian 

budaya, khususnya tradisi Tumpeng Sewu. Subjek 

pertama adalah Nadia (selanjutnya ND), 

mahasiswa Universitas Brawijaya berusia 19 tahun 

dari Desa Kemiren, Banyuwangi. Subjek kedua, 

Nesia (selanjutnya NS), remaja berusia 20 tahun 

yang aktif dalam organisasi kebudayaan Osing di 

Malang. Subjek ketiga, Satria (selanjutnya SA), 

mahasiswa UIN Malang berusia 21 tahun yang 

menjabat sebagai pengurus Forum Komunikasi 

Mahasiswa Banyuwangi (FKMB).  

Pengumpulan data dilakukan melalui 

wawancara intensif dengan panduan pertanyaan 

yang disusun berdasarkan indikator penelitian, 

guna menggambarkan persepsi, pengalaman, dan 

kontribusi subjek dalam pelestarian budaya. 

Kriteria responden dalam purposive sampling 

meliputi remaja Suku Osing yang sedang merantau 

di Malang, berasal dari Banyuwangi, khususnya 

Desa Kemiren, terlibat dalam kegiatan 

kebudayaan, dan berusia antara 18 sampai dengan 

25 tahun, sehingga diharapkan mampu 

memberikan wawasan tentang nilai-nilai 

tradisi Tumpeng Sewu.    

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pemaknaan Nilai-Nilai Tradisi Tumpeng Sewu 

Bagi Remaja 

     Pada dasarnya tradisi Tumpeng Sewu 

memainkan peran penting dalam kehidupan 

masyarakat Desa Kemiren yang dijalankan sebagai 

bentuk penghormatan terhadap leluhur. 

Pelaksanaannya pada tanggal 1 Dzulhijjah malam 

hari, dengan penerangan obor bambu (Oncor Ajug-

Ajug) yang dipasang di sepanjang jalan desa 

(Kiranawati T. M., 2021).  

Serangkaian acara Tumpeng Sewu ini 

dimulai seharian penuh yang diawali dengan 

kegiatan Mepe Kasur. Mepe Kasur memiliki 

makna menjemur kasur, tetapi kasur yang 

dimaksud adalah kasur khusus dari kemiren. 

Warna kasur kemiren ini adalah merah hitam yang 

memiliki makna, yang mana warna merah 

merepresentasikan keberanian bagi seorang gadis 

dan suaminya dalam memulai hidup baru, dan 

warna hitam yang melambangkan kelanggengan 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

98 

 

atau pengharapan akan kehidupan pernikahan yang 

bertahan hingga masa tua. Selain itu, gembil 

(jumlah lipatan di sisi kasur) juga memiliki makna, 

gembil memiliki jumlah yang ganjil yaitu 3, 5, dan 

7 yang menandakan status sosial orang di desa 

Kemiren.  

Mepe Kasur diadakan pagi hari di jam 9 

pagi. Dapat dibuktikan dengan responden yang 

merasa nyaman ketika menghadiri tradisi Tumpeng 

Sewu meskipun dirinya bukan bagian dari 

komunitas hingga 3 sore (Prabasari, 2021). Setelah 

maghrib, akan dinyalakan oncor dan barong ider 

bumi yang akan mengelilingi desa. Ketika barong 

ider bumi telah mengelilingi desa, musholla akan 

memberi aba-aba untuk berdoa Bersama dan 

memulai untuk makan tumpengnya secara 

bersamaan. Salah satu responden inisial SA 

memaknai tradisi tersebut dengan pandangan 

positifnya terhadap masyarakat desa kemiren, 

sebagaimana pernyataan berikut: 

“Saya sebenarnya tidak kenal banyak 

orang di sana, hanya ada satu teman yang 

mengundang untuk hadir. Namun  saat acara gelar 

tikar setelah barong ider bumi lewat, rasanya 

seperti menjadi bagian dari mereka. Orang-

orangnya sangat ramah dan tidak peduli dengan 

siapa mereka makan. Momen makan bersama 

sambil menikmati hidangan adalah yang 

terpenting sehingga saya memiliki rasa seperti di 

rumah sendiri.” - ujar SA. 

Hal tersebut dapat diketahui bahwa 

responden ternyata memiliki pemaknaan tersendiri 

yang berasumsi akan tradisi Tumpeng Sewu akan 

nilai kekeluargaan yang sangat erat dalam tradisi 

tersebut. Hal ini dibuktikan oleh responden yang 

merasa nyaman menghadiri tradisi Tumpeng Sewu 

meskipun bukan bagian dari komunitas. Menurut 

responden, masyarakat desa memiliki sifat yang 

sangat ramah serta memiliki rasa toleransi terhadap 

sesama. Dibuktikan ketika  masyarakat desa 

Kemiren yang memilih untuk terbuka kepada 

siapapun bahkan masyarakat luar desa tanpa 

memandang status sosial ataupun bagian dari 

komunitas mereka.  

Tradisi ini membuat remaja memiliki rasa 

kepemilikan terhadap tradisi Tumpeng Sewu. Oleh 

sebab itu, mereka berusaha untuk melestarikan 

tradisi Tumpeng Sewu setiap tahunnya sehingga 

tradisi ini masih eksis hingga sekarang. Seperti saat 

pandemi, salah satu responden, ND menceritakan 

Tumpeng Sewu Pelaksanaannya pada tanggal 1 

Dzulhijjah malam hari, dengan penerangan obor 

bambu (Oncor Ajug-Ajug) yang dipasang di 

sepanjang jalan desa tetap diselenggarakan, tetapi 

hanya di teras rumah dan tidak dibuka untuk 

festival maupun umum. 

 

Gambar 1. Makan bersama dalam tradisi  

Tumpeng Sewu 

Tumpeng sewu tidak hanya dinikmati oleh 

masyarakat desa saja, tetapi mereka akan 

memanggil rekan-rekan yang berada di luar desa 

Kemiren untuk datang meramaikan. Masyarakat 

desa akan menutup jalan, untuk menggelar makan 

bersama di depan rumahnya. Bahkan rekan-rekan 

yang telah dipanggil untuk makan bersama  juga 

akan ikut duduk dengan keluarga dan menikmati 

sajian tumpeng. Adanya rangkaian acara tersebut 

sejalan dengan hasil wawancara antara peneliti 

dengan responden yang berinisial NS, yang 

memberi ujaran bahwa silaturahmi hadir saat 

tradisi dan bertujuan untuk mempererat tali 

persaudaraan. 

 

Gambar 2. Membuat pecel pitik 

Sebelum melaksanakan acara, masyarakat 

desa bekerja sama membuat pecel pitik, para lelaki 

akan membantu membakar ayam dan para ibu-ibu 

akan membuat bumbu untuk pecel pitik itu sendiri. 

Masyarakat desa bekerja sama untuk mensterilkan 

desa, seperti membersihkan pekarangan rumah. 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

99 
 

Bahkan ND mengungkapkan acara ini 

dipersiapkan 1 bulan sebelum acara dimulai. ND 

berujar bahwa meskipun terdapat panitia Tumpeng 

Sewu yang dibuat tidak terstruktur secara formal, 

semua pihak terlibat dengan semangat 

kebersamaan. Tanpa memandang apa pun, mereka 

bekerja sama menyukseskan acara ini. 

Hasil wawancara dengan ND terungkap 

bahwa sebelum acara, masyarakat desa Kemiren 

dikoordinasikan untuk menjemur kasur sebagai 

salah satu prosesi Mepe Kasur saat pagi hari. 

Biasanya mereka yang telah menjemur kasur akan 

diberi penghargaan oleh panitia berupa uang 

seharga kurang lebih Rp. 20.000.  

Gambar 3. Mepe Kasur 

Tumpeng sewu awalnya diadakan sebagai 

selametan, di mana mereka mengucap rasa syukur 

kepada Tuhan yang Maha Esa karena diberi hasil 

panen yang cukup ditilik, dari sejarahnya 

(Kiranawati T. M., 2021). Terlebih lagi awalnya 

prosesi ini merupakan respon di Desa Kemiren 

ketika terdapat wabah penyakit pada musim 

paceklik (Danugroho A. , 2022).  

Selain itu, ada juga prosesi yang 

menggambarkan penghargaan terhadap leluhur di 

mana terdapat suatu nilai untuk pembelajaran bagi 

setiap orang yang hadir untuk menghargai adat 

istiadat yang berlaku dalam suatu daerah. Seperti 

suatu aturan dalam prosesi Tumpeng Sewu, tidak 

diperbolehkan memakan tumpeng sebelum doa di 

masjid. Nilai ini berlaku seperti ujaran ND. 

“Ada satu kejadian, saat kegiatan di mana 

tetangga saya mengalami peristiwa yang 

mengganjal di mana ia seperti dilempar batu 

hanya karena memulai makan tumpeng lebih 

dahulu sebelum doa dimulai. Mungkin saja hal 

tersebut bisa dianggap sebagai bentuk teguran. 

Meskipun saya tidak bisa sepenuhnya memastikan 

akan kebenarannya, saya percaya bahwa kita 

perlu menghormati dan mengikuti kepercayaan 

atau adat yang berlaku di lingkungan tersebut.” – 

ujar ND. 

 
Gambar 4. Petilasan Buyut Cili 

Hingga saat ini, sebelum diadakannya 

tradisi Tumpeng Sewu, terdapat pelaksanaan 

upacara khusus di makam Buyut Cili (sesepuh atau 

pendiri dari desa Kemiren) sebagai serangkaian 

acara selametan dan hanya diikuti oleh orang 

tertentu saja, yang sejalan dengan ucapan ND 

bahwa sesepuh dan pemain barong akan 

mengunjungi petilasan Buyut Cili untuk meminta 

restu.  

Sesepuh-sesepuh desa yang mengikuti 

rangkaian prosesi ini diyakini dapat menjembatani 

dan berkomunikasi dengan Buyut Cili, tidak lupa 

juga mereka membawa sesaji sebagai 

perlengkapannya untuk dibawa ke makam 

(Danugroho A. , 2022). Dengan demikian dapat 

dilihat bahwa adanya simbol Tumpeng Sewu ini 

sebagai rasa  penghormatan kepada para leluhur 

desa. 

Saat acara dilaksanakan, masyarakat desa 

menunjukkan kepedulian sosialnya saat 

masyarakat luar desa mengunjungi tradisi ini, 

mereka akan mengajak untuk makan bersama 

meski itu adalah orang yang tidak dikenal. 

Kepedulian ini dibuktikan dengan ujaran ND, 

karena warga desa tidak tega melihat masyarakat 

luar desa hanya melihat mereka makan, sehingga 

mereka menikmati hidangan meski saling tidak 

mengenal satu sama lain. 

Dengan adanya  nilai-nilai tersebut pada 

dasarnya terdapat keunikan tersendiri di dalam 

tradisi Tumpeng Sewu yang mampu menjadi nilai 

penting untuk generasi muda, khususnya agar tetap 

melestarikan tradisi yang ada. Kemudian 

merepresentasikan ketika mereka tidak berada di 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

100 

 

lingkungan halamannya. Sebab di dalam tradisi 

Tumpeng Sewu sendiri terdapat beberapa nilai 

yang sudah seharusnya diimplementasikan dalam 

kehidupan sehari-hari untuk membentuk nilai 

kebersamaan antar sesama (Danugroho A. , 2022).  

Nilai Sosial dan Budaya Tradisi Tumpeng Sewu 

bagi Remaja Suku Osing  

Penelitian ini mengungkapkan bagaimana 

remaja Suku Osing yang berada di Malang 

memandang dan merepresentasikan nilai-nilai 

sosial budaya dari tradisi Tumpeng Sewu dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Berdasarkan 

wawancara  mendalam baik secara offline maupun 

online, terdapat beberapa temuan utama yang 

mengindikasikan pentingnya tradisi ini dalam 

menjaga identitas, nilai-nilai, dan rasa memiliki 

terhadap budaya Osing. 

Pertama, tradisi Tumpeng Sewu dianggap 

remaja sebagai simbol kebersamaan dan gotong-

royong. Karena sebagian besar responden 

menekankan bahwa peran Tumpeng Sewu sebagai 

acara berkumpul bersama dan makan bersama 

pastinya memiliki makna simbolis yang kuat dalam 

memperkuat hubungan sosial. Terlebih lagi bagi 

remaja Osing yang merantau ke Malang yang mana 

menerapkan tradisi ini dengan tetap menganggap 

penting nilai kebersamaan meskipun hidup dalam 

lingkungan yang lebih individualistis. Karena, 

bagaimanapun, adanya tradisi Tumpeng Sewu di 

dalamnya menjadi pengingat akan pentingnya nilai 

gotong-royong, yang mereka upayakan untuk 

diterapkan dalam interaksi sosial baik dengan 

sesama remaja Osing maupun teman dari budaya 

lain. 

Kedua, responden menganggap bahwa 

Tumpeng Sewu merupakan salah satu media utama 

dalam melestarikan identitas budaya Suku Osing. 

Banyak responden menyatakan bahwa hidup di 

kota besar seperti Malang membuat individu 

merasa perlu memperkuat jati diri sebagai bagian 

dari masyarakat Osing. Bahkan juga mereka 

menganggap bahwa menjaga tradisi Tumpeng 

Sewu menjadi salah satu cara untuk menegaskan 

identitas budaya mereka di tengah masyarakat yang 

heterogen. Hal ini didasarkan pada jawaban dari 

salah satu responden yang menyebutkan bahwa 

keterlibatan dalam kegiatan budaya di Malang 

memberikan rasa “pulang” dan mengurangi rasa 

rindu terhadap kampung halaman. 

Ketiga, dalam konteks kehidupan urban 

remaja Osing mencoba untuk merepresentasikan 

nilai-nilai Tumpeng Sewu melalui partisipasi aktif 

dalam kegiatan sosial dan budaya. Di mana banyak 

dari mereka yang berupaya memperkenalkan 

tradisi Tumpeng Sewu kepada teman-teman 

mereka di Malang, misalnya saja melalui perayaan 

kecil atau kegiatan kebudayaan yang 

diselenggarakan bersama FKMB. Mereka percaya 

bahwa memperkenalkan tradisi ini kepada orang 

lain dapat menumbuhkan apresiasi terhadap 

keberagaman budaya dan membangun pemahaman 

lintas budaya. 

Meskipun demikian, dari hasil penelitian 

ini juga menemukan beberapa tantangan tersendiri 

terhadap Eksplorasi tradisi Tumpeng Sewu. Teori 

Clifford Geertz memberikan kerangka interpretasi 

mendalam terhadap tradisi Tumpeng Sewu. Tradisi 

ini tidak hanya merupakan situs sosial, tetapi juga 

ekspresi simbolik dari nilai-nilai luhur masyarakat 

Banyuwangi, seperti rasa syukur, kebersamaan, 

dan harmoni dengan alam. Pendekatan Geertz 

membantu mengungkapkan bagaimana kearifan 

lokal dalam Tumpeng Sewu mencerminkan 

identitas budaya dan pandangan hidup 

masyarakat setempat. Karena tradisi Tumpeng 

Sewu memberikan makna yang mendalam bagi 

remaja Osing, lingkungan perkotaan yang serba 

cepat serta adanya tuntutan akademik yang 

membuat mereka sulit untuk melibatkan diri secara 

penuh dalam kegiatan budaya ini. Sehingga dari 

pernyataan ketiga responden menjelaskan bahwa 

meskipun terdapat keinginan untuk melestarikan 

tradisi, keterbatasan waktu, dan lingkungan yang 

kurang mendukung  menyebabkan keterlibatan 

mereka menjadi terbatas. 

Oleh karena itu, secara keseluruhan hasil 

dari penelitian ini menunjukkan bahwa remaja 

Suku Osing di Malang masih memandang tradisi 

Tumpeng Sewu sebagai simbol penting dalam 

menjaga nilai-nilai sosial dan budaya Suku Osing. 

Yang mana tradisi ini tidak hanya berperan sebagai 

ajang kebersamaan tetapi juga sebagai cara untuk 

menegaskan identitas budaya terutama bagi 

generasi muda Osing dalam menjaga dan 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

101 
 

merepresentasikan nilai-nilai Tumpeng Sewu di 

lingkungan tempat mereka tinggal.  

Setelah mengetahui hasil dari penelitian 

maka perlu ditekankan juga adanya penyesuaian 

antara penelitian ini dengan teori milik Clifford 

Geertz yang mana dalam penelitian ini 

memberikan kerangka interpretasi mendalam 

terhadap tradisi Tumpeng Sewu. Karena tradisi ini 

tidak hanya merupakan ritus sosial, tetapi juga 

ekspresi simbolik dari nilai-nilai luhur masyarakat 

Banyuwangi, seperti rasa syukur, kebersamaan, 

dan harmoni dengan alam, sehingga pendekatan 

Geertz ini dapat membantu mengungkapkan 

bagaimana kearifan lokal dalam Tumpeng Sewu 

mencerminkan identitas budaya dan pandangan 

hidup masyarakat setempat. Dengan beberapa 

manfaat serta nilai-nilai sosial dan budaya yang 

terdapat dalam tradisi Tumpeng Sewu.  

 

PENUTUP  

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi 

Tumpeng Sewu ternyata memiliki peran penting 

dalam merepresentasikan nilai sosial budaya dan 

kearifan lokal masyarakat Suku Osing. Tradisi ini 

mengandung nilai simbolis kebersamaan, 

silaturahmi, dan identitas budaya yang mempererat 

hubungan sosial. Bahkan lebih dari sekadar ritual 

adat, Tumpeng Sewu memiliki makna spiritual, 

dan sosial yang tetap dijaga, bahkan oleh generasi 

muda Osing yang menempuh pendidikan di 

Malang. Adapun hasil wawancara pada penelitian 

ini juga mengungkapkan bahwa remaja Suku Osing 

termotivasi melestarikan tradisi ini sebagai bagian 

dari identitas mereka, meski berada di perantauan. 

Dengan demikian, eksplorasi kearifan lokal budaya 

Tumpeng Sewu berfungsi sebagai media ekspresi 

budaya yang tetap relevan dan signifikan untuk 

diterapkan dalam lingkungan perguruan tinggi dan 

masyarakat guna menjaga persatuan antar sesama 

khususnya bagi generasi muda Osing yang tinggal 

di perantauan.  

DAFTAR PUSTAKA 

Buaq, D., & Lorensius, L. (2022). Internalization 

of Pancasila Values in Catholic Schools: 
Efforts to Strengthen National 

Commitment. EDUCATIONIST: Journal 

of Educational and Cultural Studies, 1(1), 

47-59. 

Danugroho, A. (2022). Komodifikasi dan 
Penguatan Ketahanan Budaya: Studi 

PadaTradisi Tumpeng Sewu di Desa 

Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. Salus 
Cultura: Jurnal Pembangunan Manusia 

dan Kebudayaan, 2(2) , 92-104. 

Encung, E. (2023). Fungsi Kearifan Lokal Dalam 
Menanggulangi Fundametalisme 

Beragama Di Madura. Jurnal Reflektika 

Volume 18 Nomor 2, 312-345. 

Fitriyah, C. Z., & Wardani, R. P. (2022). Analisis 
kebutuhan pengembangan LKPD berbasis 

kearifan lokal daerah Banyuwangi di 

Sekolah Dasar. Jurnal Pemikiran Dan 
Pengembangan Sekolah Dasar (JP2SD), 

10(1),, 62-79. 

Hazhan, L., & Adriyanto, O. D. (2021). Tradisi 
Tumpeng Sewu Di Desa Kemiren 

Kecamatan Glagah Kabupaten 

Banyuwangi (Kajian Folklor). Jurnal 

Online Baradha,17 (2) , 8-22. 
Hediati, H. D. (2020). Perilaku Adaptif Mahasiswa 

Rantau Fakultas Psikologi Universitas 

Airlangga. Repository UNAIR Surabaya. 
Indiarti, W., Amri, M. S., Bayu, A., Puwwadi, A., 

& Marhadi, S. (2015). Jagat Osing seni, 

Tradisi, dan Kearifan Lokal Osing. In W. 

Indiarti, Makna Kultural Hidangan Ritual 
Tumpeng Sewu di Kemiren (p. 109). 

Banyuwangi. Banyuwangi: Rumah 

Budaya Osing- Lembaga Masyarakat Adat 
Osing. 

Jannah, M., Hermawan, A., & Winarno, A. (2021). 

Implementation of local wisdom values: 
Create opportunities and motivation in 

entrepreneurship of Bugis-Makassar 

migrant in Malang city. nternational 

Journal of Business, Economics and Law, 
24(2),, 118-124. 

Kiranawati, T. M. (2021). Identifikasi dan Filosofi 

Hidangan Tradisi Tumpeng Sewu Suku 
Osing. Seminar Nasional Keparawisataan. 

Malang: Senorita. 

Kiranawati, T. M. (2021). Identifikasi dan Filososfi 
Hidangan Tradisi Tumpeng Sewu Osing di 

Desa Kemiren Kecamatan Glagah 

Banyuwangi. Junal Nasional 

Keparawisataan , 60-71. 
Lystra, K. (1983). Clifford Geertz and the concept 

of culture. Prospects, 8, 31-47. 

Nahak, H. M. (2019). Upaya Melestarikan Budaya 
Indonesia di Era Globalisasi. Jurnal 

Sosiologi Nusantara, 5(1), 65-79. 

Prabasari, A. D. (2021). Makna Tradisi Mepe 

Kasur Merah Hitam Pada Suku Bangsa 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 13, No 2, Desember 2024, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

102 

 

Osing. Biokultur, Volume 10, Number 2, 

135-144. 

Rizkina, H., Harahap, I. F., Amanda, K., & Sonang, 

J. (2024). Degradasi Identitias Nasional: 
Munculnya Individualisme Dikalangan 

Generasi Z. JIIC: Jurnal Intelek Insan 

Cendikia Vol : 1 No: 9., 4772-4780. 
Sari, M. S., & Zefri, M. (2019). Pengaruh 

Akuntabilitas, Pengetahuan, dan 

Pengalaman Pegawai Negeri Sipil Beserta 
Kelompok Masyarakat (Pokmas) 

Terhadap Kualitas Pengelola Dana 

Kelurahan Di Lingkungan Kecamatan 

Langkapura. Jurnal Ekonomi, Volume 21 
Nomor 3., 308-315. 

Sartini, S. (2004). Menggali Kearifan Lokal 

Nusantara Sebuah Kajian Filsafati. Jurnal 
Filsafat,14 (2), 111-120. 

Soetopo, D. (2016). Hagemoni Kepala Desa Dalam 

Tradisi Selametan Kampung Dan Ider 

Bumi Di Rejosari Kecamatan Glagah 

Kabupaten Banyuwangi. Jurnal Khazanah 

Pendidikan, 110-124. 

Widodo, I. A. (2020). Peran Pengganti Orang Tua 
bagi Kehidupan Mahasiswa Perantauan di 

Kota Malang. Indonesian Journal of 

Sociology, Education, and Development 
(IJSED), 2 (2), 95-104. 

Yusof, K. d. (2016). Relasi Islam Dan Budaya 

Lokal: Studi Tentang Tradisi Nyadran di 
Desa Sumogawe Kecamatan Getasan 

Kabupaten Semarang. Kontemplasi, 

Volume 04 Nomor 01, 52-74. 

 

 

  

 

 

 

 


	DAFTAR PUSTAKA

