)

Pendidikan Pesantren
Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

Abstract

Indonesian education today has been far from the goal tafagqub fi ad-deen. Instead various edncational

institutions became one machine controller protégé life and led them to become man who stuck by worldly

materialisnm and spirituality increasingly away from the soul, not to mention the Islamic world. Not a bit
2ly away

of boarding school education that has been washed away global education bring their students to be human

beings with bodies without mind, without critical power and creativity. Everything has been programmed,

uniforn and standardized. Therefore, Boarding schools nust restore educational purposes; tafagquh i

ad-din to print generation of intelligent and virtuous character.

Pendidikan Indonesia hari ini telah jauh dari tujuan tafaqquh fi ad-diin. Sebaliknya berbagai
lembaga pendidikan justru menjadi satu mesin pengendali kehidupan anak didik dan

menggiring mereka untuk menjadi insan yang terpasung oleh materialisme duniawi dan

kian jauh dari ruh spiritualitas, tak terkecuali dunia pesantren. Tidak sedikit pendidikan

pesantren yang telah jauh terbawa arus pendidikan global yang membawa anak didiknya

untuk menjadi manusia-manusia dengan tubuh-tubuh tanpa pikiran, tanpa daya kritis dan

kreativitas. Semuanya telah diprogram, diseragamkan dan distandardisasi. Oleh karenanya,

Pesantren harus mengembalikan tujuan pendidikan; tafaqquh fi ad-din untuk mencetak

generasi yang cerdas dan berbudi pekerti.

Kata kunci: Pendidikan, Pesantren, Global

Oleh:

Tina Siska Hardiansyah

Kepala Bidang Penerbitan I KP2M Periode 2011
Mabasiswa Pendidikan Bahasa Arab

tina_siska(@gmal.com

Pendahuluan

Membincangkan sistem pendidikan yang
sukses dalam aplikasi dan aktualisasinya,
maka yang muncul di otak mayoritas warga
Negara Indonesia adalah Barat, bukan
Mesir, Maroko atau Negara Timur lainnya.
Sehingga tidak heran, jika model pendidikan
Indonesia di bangku sekolah, mulai dari
sekolah dasar (SD), sekolah menengah
pertama (SMP) hingga ke perguruan tinggi

41

(PT) menerapkan format pendidikan barat.
Segalanya mengacu pada standardisasi
pendidikan yang telah dipatenkan oleh
Negara Barat, baik pendidikan yang berada
di bawah naungan Menteri Pendidikan
Nasional (Mendiknas) maupun pendidikan
yang dinaungi Kementrian Agama (Kemenag).
Kita masih sedikit memaklumi ketika itu
adalah pendidikan nasional di bawah
naungan Mendiknas, akan tetapi model ini



Tina Siska Hardiansyah # Aurtikel Fokus LoroNG

tidak relevan untuk pendidikan madrasah
yang hakikatnya berakar dari pendidikan
pesantren.

Sebagai contoh konkret, saat ini untuk
menjadi seorang guru di lingkup madrasah
harus memenuhi persyaratan minimal lulusan
S-1 untuk tingkat madrasah aliyah (MA), D-3
untuk tingkat Madrasah Tsanawiyah (MTs)
dan D-2 untuk tingkat madrasah ibtidaiyah
(MI)". Padahal, itu semua adalah produk
Negara Barat. Para pejabat di Kemenag telah
lupa akan sejarah pendidikan Indonesia
pra-kolonialisme, di mana pendidikan kita
berawal dari halagoh-halagoh kecil dengan
metode sorogan. Untuk menjadi seorang
guru madrasah tidak membutuhkan title
seperti S-1, D-3 dan sejenisnya karena pada
dasarnya madrasah dibangun atas adanya
keinginan bersama untuk bertafagquh fial-
din? dan karena strata dalam pendidikan
seperti D-1, D-2, 5-1 hingga S3 merupakan
produk kolonial yang sengaja dihadirkan
untuk menggeser pendidikan pesantren
Indonesia yang selama ini diperjuangkan
oleh para alim ulama’ kita dan dianggap
membahayakan pemerintahan. Belajar pun
tidak dibatasi usia (long live education), tidak
membutuhkan biaya yang membumbung
tinggi (komersialisasi pendidikan) seperti
yang terjadi saat ini dan tidak ada tujuan lain
melainkan mencari ilmu untuk kemudian
dapat diaplikasikan dalam kehidupan
sehari-hari demi kemaslahatan umat.

Namun realita pendidikan madrasah di
Indonesia hari ini berkata lain. Banyak dari
pesantren telah jauh menyimpang dari rel
pendidikan yang bertujuan tafagquh fial-din.
Pesantren dan madrasah pun tidak lepas dari

1 Departemen Agama RI. Desain Pengembangan Ma-
drasah. Hal: 61. 2005. Jakarta
2 Ibid, hal: 23

42

pengaruh konsep pendidikan Barat. Dalam
hal ini Mubarok: 2009 mengklasifikasikan
tipologi pendidikan pesantren ke dalam
empat kelompok. Pertama, pesantren yang
tetap konsisten seperti pesantren zaman
dulu, disebut salafi. Kedua, pesantren yang
memadukan sistem lama dengan sistem
pendidikan sekolah, disebut pesantren
modern. Ketiga, pesantren yang sebenarnya
hanya sekolah biasa namun siswanya
diasramakan 24 jam. Keempat, pesantren
yang tidak mengajarkan ilmu agama karena
semangat keagamaan telah dimasukkan
dalam kurikulum sekolah dan kehidupan
sehari-hari di asrama.

Terlepas dari beragam corak
pendidikannya, formalisasi pesantren
menuntut adanya kepatuhan terhadap
peraturan yang diseragamkan. Itu berarti
sebuah kelaziman untuk tunduk dan
mengekor pada konsep pendidikan
barat, hingga lambat laun tanpa disadari
pendidikan pesantren kehilangan jati
dirinya. Pembelajaran pesantren tidak lagi
menganut sistem belajar-tuntas namun
sistem kejar kurikulum sebagaimana
sekolah formal: idealnya sekolah dasar
diselesaikan 6 tahun, sekolah menengah
pertama dan atas masing-masing 3 tahun,
seorang mahasiswa dapat dinyatakan lulus
apabila telah menyelesaikan jumlah SKS
tertentu. Untuk menyelesaikan pendidikan
Sarjana (S1), seorang mahasiswa diwajibkan
untuk mengambil 144-160 satuan kredit
semester (sks) yang diambil selama delapan
sampai dua belas semester. Pada jenjang
Magister (S2), seorang mahasiswa harus
menyelesaikan 39 sampai 50 sks selama
kurun waktu empat sampai sepuluh
semester, dan untuk jenjang doktoral (S3)

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9015



Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

harus menempubh sekitar 79 sampai 88 sks
dalam jangka waktu delapan sampai empat
belas semester.?

Padahal asal-muasal sistem pendidikan
pesantren mensyaratkan ketuntasan santri
dalam mempelajari suatu bidang tertentu
dalam kurun waktu yang tidak terbatas.
Bisa saja seorang santri menguasai bidang
tauhid satu atau dua bulan dan lekas beranjak
ke keilmuan lainnya. Sebaliknya, bisa saja
lama menggeluti bidang tersebut namun
tidak juga tuntas. Maka ia masih harus terus
mendalaminya hingga mencapai pemahaman
yang tuntas. Sistem belajar-tuntas tersebut,
sedikit demi sedikit telah bergeser mengikuti
standardisasi pendidikan formal.

Paradigma masyarakat kita telah
digiring dan diindoktrinasi sedemikian rupa
hingga mereka berasumsi bahwa jika tidak
sekolah maka kita akan bodoh, biadab (tidak
memiliki adab), menjadi pengangguran,
terbelakang, konservatif, primitif, miskin
dan buta huruf.* Padahal jika melihat pada
fakta sejarah, sistem sekolah baru muncul
sejak adanya politik etis di tahun 1900-an.
Jauh sebelum itu, masyarakat kita telah
sedemikian maju dan berperadaban. Ini
terbukti dengan banyaknya bangunan
berupa prasasti, candi, arca yang begitu
megah, yang secara nalar tidak mungkin
diciptakan oleh orang-orang bodoh dan
primitif.

Di abad 1 M masyarakat nusantara
telah mampu menciptakan kalender sendiri,
yakni kalender pranoto mongso dan
kalender pakuwon. Di abad 6 M mereka

3 Situs resmi Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi

4 Disampaikan oleh K. Ng. H Agus Sunyoto dalam
diskusi rutinan, Jum’at, 13 September 2013 di Pe-
santren Global

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Noveml)ey 9015

mampu membuat huruf sendiri; ho, no,
co, ro, ko, dst... Juga berbagai mahakarya
seperti Kakawin Sutasoma karya Mpu
Tantular yang mengajak pada toleransi antar
agama, terutama antar agama Hindu-Siwa
dan Buddha®, Kakawin Nagarakretagama
karya Mpu Prapanca yang menjelaskan
keadaan di keraton Majapahit dalam masa
pemerintahan Prabu Hayam Wuruk, raja
agung di tanah Jawa dan juga Nusantara,
dan masih banyak lagi karya-karya pribumi
yang tidak mungkin karya-karya tersebut
dituliskan oleh orang yang buta huruf.

Kaum kolonialisme telah berhasil
menanamkan asumsi-asumsi tersebut
hingga mengakar kuat di benak masyarakat
Indonesia hingga hari ini. Sehingga sebagai
kaum pribumi alias inlander, masyarakat kita
merasa menjadi masyarakat yang kerdil di
mata dunia. Di samping itu, penggiringan
yang dilakukan kaum kapitalis membawa
kita menjadi konsumen dalam segala aspek
kehidupan, tak terkecuali dunia pendidikan.
Dan ini menjadi satu pertanda bahwa bangsa
kita tengah mengalami masa kemunduran.
Hal ini sebagaimana disampaikan Ibnu
Khaldun dikutip oleh Ahmad Mubarok
dalam bukunya Psikologi Islam Kearifan &
Kecerdasan Hidup bahwa jatuh bangunnya
bangsa ditandai oleh lahirnya tiga generasi®.
Pertama, generasi pendobrak. Kedua, generasi
pembangun. Ketiga, generasi penikmat
alias konsumen, dan hari ini masyarakat
kita tengah menduduki posisi generasi
ketiga, yakni generasi yang hanya asyik
menikmati pembangunan. Anehnya lagi,

5 http://id.wikipedia.org/wiki/Kakawin_Sutaso-
ma diakses pada Senin, 23 September 2013 pukul
12:16 WIB

6 Prof. Dr. Achmad Mubarok, MA. Psikologi Islan
Kearifan & Kecerdasan Hidup. 2009. Jakarta: The
IIIT dan WAP. Hal: 243

45



Tina Siska Harcliansg ah # Aurtikel Fokus LoroNG

mereka bukan hanya kurang terpelajar tetapi
justru kebanyakan kelompok terpelajar.

Potret Pendidikan Indonesia Masa Kini

Pendidikan wajib 9 tahun, sesuai
undang-undang Republik Indonesia nomor
20 tahun 2003 tentang sistem pendidikan
nasional. Inilah pendidikan negera kita
hari ini, yang pada praktiknya justru
menggiring pada kondisi “yang kaya terus
sekolah, yang miskin gigit jari’. Apa yang
salah dengan pendidikan kita dewasa ini?
Sekurang-kurangnya, menurut Achmad
Mubarok” ada Sembilan poin kekeliruan
pendidikan nasional kita selama ini:

a) Pengelolaan pendidikan di masa
lampau terlalu berlebihan pada
aspek  kognitif,
dimensi lainnya sehingga buahnya

mengabaikan

melahirkan generasi split personality,
kepribadian yang pecah.

b) Pendidikan
sehingga melahirkan generasi yang

terlalu  sentralistik
memandang]Jakarta (ibukota) sebagai
satu-satunyatumpuanharapantanpa
mampu melihat peluang dan potensi
besar di daerah masing-masing.

c) Gagal melahirkan lulusan SDM yang
siap berkompetisi di dunia global.

d) Pendidikan
sendi-sendi

gagal  meletakkan
dasar pembangunan

masyarakat yang berdisiplin.

e) Pengelolaan pendidikan selama ini

mengabaikan demokratisasi dan

hak-hak asasi
contoh, pada masa orde baru guru

manusia.

Sebagai

negeri di sekolah lingkungan diknas

7 Ibid. hal: 244

44

mencapai 1 guru untuk 14 siswa,
(di bawah
naungan depag) 1 guru negeri untuk

namun di madrasah
2000 siswa. Anggaran pendidikan
SMA negeri mencapai Rp. 400.000,-/
siswa/tahun sementara madrasah
aliyah hanya Rp. 4.000,-/siswa/
tahun.

f) Pemberdayaan masyarakat dalam
pengembangan pendidikan dan
SDM dikalahkan oleh uniformitas
yang sangat sentralistik, sehingga
kreatifitas dalam pengembangan

pendidikan menjadi tidak tumbuh.

g) Sentralisasi pendidikan nasional
mengakibatkan tumpulnya gagasan-

gagasan otonomi daerah

h) Pendidikan
menghargai kemajemukan budaya,

nasional kurang

bertentangan dengan semangat

Bhineka Tunggal Ika.

i) Muatan indoktrinasi nasionalisme
dan patriotism yang dipaksakan
melalui PPKN terlalu kering hingga
kontraproduktif.

Sembilan poin di atas melahirkan buah
yang pahit®:

a) Generasi muda yang langitnya
rendah, tidak memiliki imajinasi
idealistik

b) Angkatan kerja yang tidak bisa
berkompetisi dalam lapangan kerja

pasar global

¢) Birokrasi yang lamban, korup dan
tidak kreatif

d) Masyarakat luas mudah bertindak
anarkis

8 Ibid. hal:245

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novern]oey 2013



Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

e) Cendekiawan yang hipokrit

f) Pelaku ekonomi yang tida siap
bermain fair

g) Hutang luar

tertanggungkan

negeri yang tak

h) Merajalelanya tokoh pemimpin yang
bermoral rendah

i) Pemimpindaerahyangkebingungan.
Bupati daerah minus tetap berharap
kucuran dari pusat, bupati daerah
plus menghambur-hamburkan

untuk hal-hal yang tidak strategis.

Kondisi pendidikan di atas tidak hanya
terjadi di tingkatan SD hingga SMA namun
juga di pendidikan perguruan tinggi. Lebih
parah, (Yasraf: 2005) menyebut pendidikan
tinggi kita sebagai tempat industrialisasi,
institusi total, panopticon, dan tempat
lahirnya kekerasan simbol.

Pendidikan tinggi sebagai industrialisasi
pendidikan. Hal ini meminjam istilah Hans
Magnus Enzensberger di dalam Dreamers
of Absolute, bahwa pendidikan tinggi
menjadi sebuah industri besar pikiran
yang dilengkapi dengan mesin-mesin
pikiran yang memproduksi pikiran-pikiran
seragam, tingkah laku yang seragam. Segala
sesuatunya diseragamkan, mulai dari
pakaian, nama, kurikulum, metode, buku
ajar bahkan tingkah laku sehari-hari. Dari
sini tercipta sebuah totalitas keseragaman
masyarakat yang tidak memberi tempat
bagi perbedaan, keunikan dan pluralitas. Di
samping adanya fenomena penyeragaman
dalam segala hal, Adorno dan Horkheimer
juga melihat bahwa pendidikan dijadikan
sebagai alat ekonomi, di mana pemaksaan
pendidikan tinggi hanya untuk melahirkan
lulusan yang hanya siap bekerja di dunia

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

industri. Sistem pendidikan kita memaksa
seseorang untuk menjadi pekerja; sekrup di
dalam sebuah mesin industrialisasi.

Pendidikan kita juga dikatakan sebagai
institusi total, yakni sebuah institusi yang
mengendalikan seluruh waktu, tenaga dan
pikiran mahasiswa. Semua digiring dan
digembleng untuk tetap berada dalam area
yang telah “mereka’ ciptakan. Hubungan
sosial mereka dibatasi sedemikian rupa,
cara berpikir, jalan pikiran, bahkan ideologi
dikendalikan agar tak mampu berpikir kritis.
Mahasiswa dididik ibarat manusia robot di
mana ia dikendalikan oleh sebuah remot
yang dikendalikan oleh ‘mereka’ yang sarat
akan kepentingan. Sistem totalitarianisme
yang demikian akan menghasilkan manusia-
manusia dengan tubuh-tubuh tanpa pikiran,
tanpa daya kritis dan kreativitas, oleh karena
kesemuanya telah diprogram, diseragamkan
dan distandardisasi.

Pendidikan tinggi seperti yang dijelaskan
di atas, menurut Michael Foucault akan
menyebabkannya menjadi sebuah panopticon,
yakni sebuah situasi antara yang diawasi dan
yang mengawasi, antara yang dikontrol dan
orang yang mengontrol. Di sini mahasiswa
seolah telah mati, karena ibarat boneka,
yang hanya bergerak saat digerakkan,
tanpa memiliki kreativitas murni dari
dalam dirinya. Padahal sebagai makhluk
unik, manusia memiliki segudang potensi
dalam dirinya yang jika masing-masing
individu mengaktualisasikannya sesuai
potensi yang dimiliki akan tercipta kekayaan
karya anak bangsa.

Masih menurut Yasraf, bahwa sistem
pendidikan nasional kita hari ini merupakan
satu penghambat terbentuknya sebuah iklim
pendidikan yang dinamis, produktif dan

45



Tina Siska Hardiansyah # Aurtikel Fokus LoroNG

kreatif. Mengapa? Pertama, pendidikan
kita bersifat hegemonik, yakni ia dijadikan
alat untuk mendominasi, menanamkan
pengaruh, dan menumbuhkan kepatuhan
semata. Kedua, bersifat sentralistik, yakni
pendidikan diorganisir berdasar pada
sebuah model pengendalian dan manajemen
memusat. Sentralisasi terjadi hampir di segala
bidang: landasan ideologi, visi, misi, tujuan,
struktur, kurikulum, metode pengajaran,
dan mekanisme pendidikan.

Ketiga, bersifat monologis, yakni
pendidikan dengan model komunikasi
satu arah, di mana pengajar dan pejabat/
birokrat pendidikan ibarat raja, di mana segala
yang disampaikannya haruslah diamini
dan dibenarkan, maka yang terjadi adalah
pengalihan pengetahuan atau reproduksi
pengetahuan semata. Keempat, bersifat
reaktif, yakni pendidikan kita diarahkan dan
dilaksanakan untuk merespon kebutuhan
pasar semata. Kelima, bersifat formalistik,
yakni pendidikan yang mengarahkan anak
didiknya hanya untuk memperoleh gelar
dan kerja. Pendidikan tidak membekali
anak didiknya dengan sikap mandiri dan
kreatif. Dengan sistem pendidikan yang
demikian dapat dipastikan Negara ini akan
melahirkan generasi penikmat saja, bukan
pembangun apalagi pendobrak.

Pendidikan Masa Depan

Di dunia global yang terus berkembang,
jika berbagai bentuk industrialisasi pendidikan,
panopticon, dan kekerasan simbol tetap
dipertahankan, niscaya bangsa ini tidak
akan pernah mengalami kemajuan karena
sumber daya manusia yang akan dilahirkan
dari rahim pendidikan kita adalah bayi-bayi

46

yang tak dapat berpikir kritis, dialektis, lateral
dan argumentatif. Padahal, empat poin
tersebut merupakan sebuah pondasi bagi
tumbuh kembangnya intelektualitas.

Di sinilah kiranya perlu dirumuskan
sistem pendidikan yang non komersil,
berorientasi pada masa depan bangsa
sehingga fungsi pendidikan sebagaimana
termaktub dalam undang-undang 1945
untuk mencerdaskan kehidupan bangsa
tidak sia-sia. Berikut beberapa hal yang
perlu diperhatikan dalam melahirkan sumber
daya manusia yang dinamis, produktif dan
kreatif®.

Pertama, pendidikan yang demokratis,
yakni pendidikan yang di dalamnya terjadi
proses saling belajar antara guru dan murid,
antara dosen dan mahasiswa. Di antara
dosen dan mahasiswa terjadi hubungan
relasi bukan pakar-non pakar. Diantara guru
dan murid terjadi hubungan saling belajar
bukan hubungan antara tuan dan budak yang
bersifat diktator. Di dalam pendidikan yang
demokratis terdapat adanya penghargaan
dan penghormatan atas keragaman siswa
dengan segala kreativitasnya. Seringkali kita
temui di dalam proses belajar-mengajar di
mana seorang guru mendikte anak didiknya
untuk melakukan A, B, C dan D. Lantas
ketika anak didik memiliki pendapat atau
cara berbeda Guru bukannya mengapresiasi
inovasi siswa melainkan mengatakan, “Kok
tidak sama dengan cara yang tadi Bapak/
Ibu jelaskan? Ayo dibenarkan!” Kondisi
demikian sama sekali tidak menggambarkan
pola pendidikan yang demokratis.

Dengan pola pendidikan yang memasung
kreativitas, akan membentuk pribadi anak
didik yang berpikir sempit, sehingga anak
9 Ibid, 278-282

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Novern]oey 2013



Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

didik tidak akan mampu menjadi sosok
dengan cakrawala berpikir yang luas alias
one open minded. Menjadi guru yang tidak
selalu beranggapan bahwa dirinya yang
paling tahu dan paling benar akan membantu
siswa menumbuhkan kepercayaan diri dan
keberanian untuk menyampaikan pendapat
pribadinya terlepas dari penilaian apakah
pendapat tersebut salah atau benar.

Kedua, pendidikan dialogisme. Tentang
pendidikan dialogisme akan sangat tepat
diterapkan dalam dunia pendidikan
perguruan tinggi. Proses pembelajaran
tidak menggunakan komunikasi satu arah
di mana dosen berceramah dan mahasiswa
bersikap pasif dengan hanya duduk manis
mendengarkan tanpa ada proses dialektis.
Komunikasi bersifat interaktif dengan sistem
monolog disertai dengan diskusi di akhir,
seminar dan debat sangat ditekankan, karena
usia mahasiswa merupakan saat untuk
menumbuhkembangkan kemampuan kritis,
kemampuan argumentatif, dan kemampuan
analitis. Dengan demikian, mahasiswa dapat
berperan dalam proses menuju pemahaman
yang lebih mendalam.

Ketiga, pendidikan desentralistis,
yakni pendidikan yang berangkat dari local
genius, ciri lokal, atau muatan lokal, di mana
potensi lokal diberikan porsi lebih banyak
dibanding materi yang lain. Disesuaikan
dengan kebijaksanaan otonomi daerah, maka
visi, misi, arah, tujuan, bentuk, kurikulum
dan metode pendidikan disesuaikan dengan
potensi daerah setempat dengan pertimbangan
proyeksi pengembangannya ke depan.

Pendidikan kita hari inijustru menjauhkan
anak daerah dari beragam potensi yang ada
di daerah masing-masing. Sebagai contoh,
di sebuah desa dengan pertanian sebagai

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

potensi utamanya, bukannya diperkenalkan
bagaimana kondisi pertanian hari ini, apa
permasalahannya, bagaimana mengatasi
problematika tersebut, siswajustru diintervensi
dengan paradigma buruk tentang betapa
nestapanya nasib petani, hidup dalam serba
kekurangan, segalanya sulit, harus berjemur
di bawah terik matahari, berkotor-kotor
karena bergelut dengan tanah, rumput, dan
semacamnya.

Paradigma demikian membuat siswa
enggan dengan dunia pertanian, mereka kian
dijauhkan dari apa yang menjadi potensi
utama daerah mereka demi iming-iming
kemapanan kehidupan. Dalam benak mereka
terpatri, bahwa untuk dapat hidup enak dan
mapan harus menjadi pegawai, PNS kalau bisa
sehingga gaji setiap bulan terjamin bahkan saat
pensiun. Saat menempuh pendidikan tinggi
di kota, mereka tak lagi ingat untuk kembali
ke desa dan melakukan perbaikan-perbaikan
yang kiranya memerlukan intelektualitas,
tenaga, dan waktunya.

Keempat, pendidikan proaktif. Pendidkan
yang mendidik anak bangsa menjadi insan
pemberani, berpandangan jauh ke depan
demi kemaslahatan umat. Berani menghadapi
berbagai tantangan di dunia yang kian
pesat berkembang, mencari dan mengambil
peluang dalam setiap momen disertai dengan
kematangan diri, bermental auant-garde, berani
memasuki ketidakpastian (chaos), berani
menciptakan ketidakberaturan (disorder),
mempunyai inisiatif, bermental mandiri,
tidak menggantungkan diri pada kerja,
mempunyai motivasi untuk berprestasi.

Kelima, pendidikan berorientasi
pengetahuan/produk. Anak didik diarahkan
untuk memiliki motivasi tinggi dalam mencari
pengetahuan dalam mengembangkan

47



Tina Siska Hardiansyah # Aurtikel Fokus LoroNG

sesuatu yang baru, bukan mencari status
atau tiket untuk dapat bekerja.

Keenam, pendidikanalternative'’. Sebuah
pendidikan yang memberikan peluang dan
ruang untuk dapat berkembangnya aspek
pluralitas, baik dalam ideologi, bentuk,
strategi dan metodenya.

Relevansi Pendidikan Pesantren

Nilai-nilai yang harus ada dalam
pendidikan masa depan sebagaimana
digagas Yasraf sesungguhnya telah ada di
dunia pendidikan pesantren. Mastuhu dalam
bukunya yang berjudul Dinamika Sistem
Pendidikan Pesantren, 1994 menjelaskan
empat prinsip pendidikan di pesantren.
Pertama, prinsip mencari kebijaksanaan.
Dengan prinsip ini, santri diajak untuk
sadar akan tanggung jawabnya di tengah
kehidupan bermasyarakat. Kedua, prinsip
bebas terpimpin, di sini anak didik belajar
secara mandiri dan ustadz berperan sebagai
pembimbing. Ketiga, prinsip self government,
merupakan prinsip yang mengajari santri
untuk mengorganisir diri sendiri, mengatur
kehidupan sehari-hari selama di pesantren.
Keempat, prinsip kolektivisme, prinsip yang
mendidik santri untuk tidak semata-mata
mementingkan diri sendiri, namun meletakkan
kepentingan umum di atas kepentingan
diri sendiri.

Pada tahun 1930-an Soetomo
menganjurkan agar asas-asas sistem
pendidikan pesantren digunakan sebagai
dasar pembangunan pendidikan nasional

10 Paulo Freire (et.al). 1999. Menggugat Pendidikan
Fundanmentalisme, Konservatisme, 1.iberal, Anarkis.
Pustaka Pelajar.

48

Indonesia". Hal ini dikarenakan pendidikan
pesantren mengandung ruh atau spiritualitas
moral.

Hasbullah turut mendukung dengan
pernyataannya, bahwa sistem pendidikan
di dunia pesantren memiliki keunikan
dibanding pendidikan pada umumnya,
beberapa keunikan tersebut di antaranya:

1. Memakai sistem tradisional dengan
kebebasan penuh dibandingkan dengan
sekolah modern sehingga terjadi hubungan
dua arah antara santri dan kiai.

2. Kehidupan di pesantren menampakkan
semangat demokrasi karena mereka
praktis bekerja sama mengatasi problem
non kurikuler mereka.

3. Para santri tidak mengidap penyakit
simbolis, yaitu perolehan gelar dan
ijazah, karena sebagian besar pesantren
tidak mengeluarkan ijazah, sedangkan
santri dengan ketulusan hatinya masuk
ke pesantren tersebut meski tanpa adanya
fjazah. Hal itu karena demi mencari ridlo
Allah swt semata.

4. Sistem pesantren mengutamakan
kesederhanaan, idealisme persaudaraan,
persamaan, percaya diri dan keberanian
hidup. Alumninya tidak ingin menduduki
posisi pemerintahan sehingga
mereka hampir tak bisa dikuasai oleh
pemerintah.'

Keunikan pesantren tersebut tidak hanya
didapati dalam pendekatan pembelajaran yang
digunakan, namun juga dalam pandangan
hidup dan tatanan nilai yang dianut™. Dulu,

11 Nurcholis Madjid. Biik-bilik Pesantren. Hal.112

12 Hasbullah, Se¢jarah Pendidikan Islam di Indonesia,
hal. 141

13 Departemen Agama R1, Pondok Pesantren dan Ma-
drasah Diniyah, hal. 28

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9015



Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

sebelum pendidikan sekolah masuk ke
Nusantara, figur seorang kiai menjadi tokoh
utama dalam dunia pendidikan pesantren
oleh karena kiai mencerminkan ketinggian
ilmu agama, luasnya pengalaman, darah
biru, kaya dan “sakti” sehingga kedudukan
kiai sebagai sentral sistem menjadi sangat
efektif 1

Pusat perhatian sistem pendidikan
pesantren kuno lebih pada mendidik santri
agar menjadi insan al-kamil dan sama sekali
belum menghubungkan dengan konsep pasar
tenaga kerja. Sosok kiai pengasuh pesantren
sekaligus berperan sebagai “kurikulum”
dari pesantrennya. Hal ini dimaksudkan
bahwa program utama akademik pesantren
ditentukan oleh klasifikasi keahlian yang
dimiliki sang kiai. Sebagai misal, jika kiainya
ahli ilmu figh maka ilmu yang paling
dominan dikaji adalah ilmu figh sehingga
diperoleh pemahaman secara mendalam
dan tuntas. Prinsip demikian sesungguhnya
sangat modern, seperti yang berlaku di
universitas-universitas terkenal di barat,
yakni pembukaan suatu program studi
tergantung ada tidaknya guru besar dari
cabang keilmuan tersebut®, tidak seperti
di Indonesia yang lebih suka memaksakan
diri tanpa melihat sumber daya pendidik
yang ada sehingga kondisi pendidikannya
keteteran, tertatih dan merangkak.

Namun hari ini, kelemahan mayoritas
pesantren justru terletak pada figur kiai,
baik dari aspek keilmuan, “keanggunan
kepribadian” maupun distorsi lingkungan.
Hal senada disampaikan pula oleh Nawawi
bahwa pesantren-pesantren yang dulu pernah
mengalami kejayaan, sebagian mengalami

14 Mubarok, Psikologi Islam, hal 247
15 Ibid, hal. 248
16 Op. ¢it, hal. 250

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Noveml)ey 9015

kesurutan sejarah karena regenerasi para
kiainya tidak disiapkan dalam pengkaderan
serius. Sementara arus sedemikian kuat
terhadap pesantren, justru dunia pesantren
tertantang untuk menjawab problematika
pendidikan di masyarakat".

Melihat peranan penting pesantren
di masa depan, maka perlu dilakukan
perubahan-perubahan agar pendidikan
pesantren relevan dengan situasi dan
kondisi dewasa ini, di mana kita hidup
dalam dunia global dengan segala tawaran
menggiurkan di dalamnya, sebab pesantren
merupakan alternatif pembangunan yang
berpusat pada masyarakat itu sendiri (people
centered development) dan sekaligus sebagai
pusat pengembangan pembangunan
yang berorientasi pada nilai (value oriented
development)™s.

Daftar Pustaka

Mubarok, Achmad. 2009. Psikologi Islam
Kearifan & Kecerdasan Hidup. Jakarta:
The IIIT dan WAP

Departemen Agama RI. 2003. Pondok
Pesantren dan Madrasah Diniyah:
Pertumbuhan dan Perkembangannya.
Jakarta: Direktur Jenderal Kelembagaan
Agama Islam

Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama
Islam. 2005. Desain Pengembangan
Madrasah. Jakarta: Departemen
Agama RI

Hasbullah. 2001. Sejarah Pendidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada

17 Nawawi, S¢jarah dan Perkentbangan Pesantren, hal. 6
18 Nur Cholis Madjid, Bilik-bilif Pesantren, hal. xxi

49



Tina Siska Hardiansyah # Aurtikel Fokus LoroNG

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-bilik Pesantren: =~ Nawawi. 2006. Sejarah dan Perkembangan

Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: Pesantren dalam Jurna Ibda’ Vol. 4
Paramadina No. 1 Jan-Jun

Freire, Paulo (etal). 1999. Mengqugat Pendidikan ~ http:/ /www.dikti.go.id/?page_
Fundamentalisme, Konservatisme, id=68&lang=id diakses pada, Senin 23
Liberal, Anarkis. Yogyakarta: Pustaka September 2013 pukul 11: 41 WIB
Pelajar

Yasraf Amir Piliang. Transpolitika Dinamika
Politik di Era Virtualitas. 2005.
Yogyakarta: Jalasutra

50 LOYONG, Volume 5 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9013



