
41



Pendidikan Pesantren 
Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

Abstract
Indonesian education today has been far from the goal tafaqquh fi ad-deen. Instead various educational 
institutions became one machine controller protégé life and led them to become man who stuck by worldly 
materialism and spirituality increasingly away from the soul, not to mention the Islamic world. Not a bit 
of  boarding school education that has been washed away global education bring their students to be human 
beings with bodies without mind, without critical power and creativity. Everything has been programmed, 
uniform and standardized. Therefore, Boarding schools must restore educational purposes; tafaqquh Fi 
ad-din to print generation of  intelligent and virtuous character.

Pendidikan Indonesia hari ini telah jauh dari tujuan tafaqquh fi ad-diin. Sebaliknya berbagai 
lembaga pendidikan justru menjadi satu mesin pengendali kehidupan anak didik dan 
menggiring mereka untuk menjadi insan yang terpasung oleh materialisme duniawi dan 
kian jauh dari ruh spiritualitas, tak terkecuali dunia pesantren. Tidak sedikit pendidikan 
pesantren yang telah jauh terbawa arus pendidikan global yang membawa anak didiknya 
untuk menjadi manusia-manusia dengan tubuh-tubuh tanpa pikiran, tanpa daya kritis dan 
kreativitas. Semuanya telah diprogram, diseragamkan dan distandardisasi. Oleh karenanya, 
Pesantren harus mengembalikan tujuan pendidikan; tafaqquh fi ad-din untuk mencetak 
generasi yang cerdas dan berbudi pekerti.

Kata kunci: Pendidikan, Pesantren, Global

Oleh:

Tina Siska Hardiansyah
Kepala Bidang Penerbitan LKP2M Periode 2011

Mahasiswa Pendidikan Bahasa Arab
 tina_siska@gmail.com 

Pendahuluan

Membincangkan sistem pendidikan yang 
sukses dalam aplikasi dan aktualisasinya, 
maka yang muncul di otak mayoritas warga 
Negara Indonesia adalah Barat, bukan 
Mesir, Maroko atau Negara Timur lainnya. 
Sehingga tidak heran, jika model pendidikan 
Indonesia di bangku sekolah, mulai dari 
sekolah dasar (SD), sekolah menengah 
pertama (SMP) hingga ke perguruan tinggi 

(PT) menerapkan format pendidikan barat. 
Segalanya mengacu pada standardisasi 
pendidikan yang telah dipatenkan oleh 
Negara Barat, baik pendidikan yang berada 
di bawah naungan Menteri Pendidikan 
Nasional (Mendiknas) maupun pendidikan 
yang dinaungi Kementrian Agama (Kemenag). 
Kita masih sedikit memaklumi ketika itu 
adalah pendidikan nasional di bawah 
naungan Mendiknas, akan tetapi model ini 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201342

Tina Siska Hardiansyah # Artikel Fokus LoroNG

tidak relevan untuk pendidikan madrasah 
yang hakikatnya berakar dari pendidikan 
pesantren. 

Sebagai contoh konkret, saat ini untuk 
menjadi seorang guru di lingkup madrasah 
harus memenuhi persyaratan minimal lulusan 
S-1 untuk tingkat madrasah aliyah (MA), D-3 
untuk tingkat Madrasah Tsanawiyah (MTs) 
dan D-2 untuk tingkat madrasah ibtidaiyah 
(MI)1. Padahal, itu semua adalah produk 
Negara Barat. Para pejabat di Kemenag telah 
lupa akan sejarah pendidikan Indonesia 
pra-kolonialisme, di mana pendidikan kita 
berawal dari halaqoh-halaqoh kecil dengan 
metode sorogan. Untuk menjadi seorang 
guru madrasah tidak membutuhkan title 
seperti S-1, D-3 dan sejenisnya karena pada 
dasarnya madrasah dibangun atas adanya 
keinginan bersama untuk bertafaqquh fi al-
din2 dan karena strata dalam pendidikan 
seperti D-1, D-2, S-1 hingga S3 merupakan 
produk kolonial yang sengaja dihadirkan 
untuk menggeser pendidikan pesantren 
Indonesia yang selama ini diperjuangkan 
oleh para alim ulama’ kita dan dianggap 
membahayakan pemerintahan. Belajar pun 
tidak dibatasi usia (long live education), tidak 
membutuhkan biaya yang membumbung 
tinggi (komersialisasi pendidikan) seperti 
yang terjadi saat ini dan tidak ada tujuan lain 
melainkan mencari ilmu untuk kemudian 
dapat diaplikasikan dalam kehidupan 
sehari-hari demi kemaslahatan umat. 

Namun realita pendidikan madrasah di 
Indonesia hari ini berkata lain. Banyak dari 
pesantren telah jauh menyimpang dari rel 
pendidikan yang bertujuan tafaqquh fi al-din. 
Pesantren dan madrasah pun tidak lepas dari 
1	 Departemen Agama RI. Desain Pengembangan Ma-

drasah. Hal: 61. 2005. Jakarta
2	 Ibid, hal: 23

pengaruh konsep pendidikan Barat. Dalam 
hal ini Mubarok: 2009 mengklasifikasikan 
tipologi pendidikan pesantren ke dalam 
empat kelompok. Pertama, pesantren yang 
tetap konsisten seperti pesantren zaman 
dulu, disebut salafi. Kedua, pesantren yang 
memadukan sistem lama dengan sistem 
pendidikan sekolah, disebut pesantren 
modern. Ketiga, pesantren yang sebenarnya 
hanya sekolah biasa namun siswanya 
diasramakan 24 jam. Keempat, pesantren 
yang tidak mengajarkan ilmu agama karena 
semangat keagamaan telah dimasukkan 
dalam kurikulum sekolah dan kehidupan 
sehari-hari di asrama.

Terlepas dari  beragam corak 
pendidikannya, formalisasi pesantren 
menuntut adanya kepatuhan terhadap 
peraturan yang diseragamkan. Itu berarti 
sebuah kelaziman untuk tunduk dan 
mengekor pada konsep pendidikan 
barat, hingga lambat laun tanpa disadari 
pendidikan pesantren kehilangan jati 
dirinya. Pembelajaran pesantren tidak lagi 
menganut sistem belajar-tuntas namun 
sistem kejar kurikulum sebagaimana 
sekolah formal: idealnya sekolah dasar 
diselesaikan 6 tahun, sekolah menengah 
pertama dan atas masing-masing 3 tahun, 
seorang mahasiswa dapat dinyatakan lulus 
apabila telah menyelesaikan jumlah SKS 
tertentu. Untuk menyelesaikan pendidikan 
Sarjana (S1), seorang mahasiswa diwajibkan 
untuk mengambil 144-160 satuan kredit 
semester (sks) yang diambil selama delapan  
sampai dua belas semester. Pada jenjang 
Magister (S2), seorang mahasiswa harus 
menyelesaikan 39 sampai 50 sks selama 
kurun waktu empat sampai sepuluh 
semester,  dan untuk jenjang doktoral (S3) 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 43

Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

harus menempuh sekitar 79 sampai 88 sks 
dalam jangka waktu delapan sampai empat 
belas semester.3

Padahal asal-muasal sistem pendidikan 
pesantren mensyaratkan ketuntasan santri 
dalam mempelajari suatu bidang tertentu 
dalam kurun waktu yang tidak terbatas. 
Bisa saja seorang santri menguasai bidang 
tauhid satu atau dua bulan dan lekas beranjak 
ke keilmuan lainnya. Sebaliknya, bisa saja 
lama menggeluti bidang tersebut namun 
tidak juga tuntas. Maka ia masih harus terus 
mendalaminya hingga mencapai pemahaman 
yang tuntas. Sistem belajar-tuntas tersebut, 
sedikit demi sedikit telah bergeser mengikuti 
standardisasi pendidikan formal. 

Paradigma masyarakat kita telah 
digiring dan diindoktrinasi sedemikian rupa 
hingga mereka berasumsi bahwa jika tidak 
sekolah maka kita akan bodoh, biadab (tidak 
memiliki adab), menjadi pengangguran, 
terbelakang, konservatif, primitif, miskin 
dan buta huruf.4 Padahal jika melihat pada 
fakta sejarah, sistem sekolah baru muncul 
sejak adanya politik etis di tahun 1900-an. 
Jauh sebelum itu, masyarakat kita telah 
sedemikian maju dan berperadaban. Ini 
terbukti dengan banyaknya bangunan 
berupa prasasti, candi, arca yang begitu 
megah, yang secara nalar tidak mungkin 
diciptakan oleh orang-orang bodoh dan 
primitif. 

Di abad 1 M masyarakat nusantara 
telah mampu menciptakan kalender sendiri, 
yakni kalender pranoto mongso dan 
kalender pakuwon. Di abad 6 M mereka 

3	 Situs resmi Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 
Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi 

4	 Disampaikan oleh K. Ng. H Agus Sunyoto dalam 
diskusi rutinan, Jum’at, 13 September 2013 di Pe-
santren Global

mampu membuat huruf sendiri; ho, no, 
co, ro, ko, dst… Juga berbagai mahakarya 
seperti Kakawin Sutasoma karya Mpu 
Tantular yang mengajak pada toleransi antar 
agama, terutama antar agama Hindu-Siwa 
dan Buddha5, Kakawin Nagarakretagama 
karya Mpu Prapanca yang menjelaskan 
keadaan di keraton Majapahit dalam masa 
pemerintahan Prabu Hayam Wuruk, raja 
agung di tanah Jawa dan juga Nusantara, 
dan masih banyak lagi karya-karya pribumi 
yang tidak mungkin karya-karya tersebut 
dituliskan oleh orang yang buta huruf.

Kaum kolonialisme telah berhasil 
menanamkan asumsi-asumsi tersebut 
hingga mengakar kuat di benak masyarakat 
Indonesia hingga hari ini. Sehingga sebagai 
kaum pribumi alias inlander, masyarakat kita 
merasa menjadi masyarakat yang kerdil di 
mata dunia. Di samping itu, penggiringan 
yang dilakukan kaum kapitalis membawa 
kita menjadi konsumen dalam segala aspek 
kehidupan, tak terkecuali dunia pendidikan. 
Dan ini menjadi satu pertanda bahwa bangsa 
kita tengah mengalami masa kemunduran. 
Hal ini sebagaimana disampaikan Ibnu 
Khaldun dikutip oleh Ahmad Mubarok 
dalam bukunya Psikologi Islam Kearifan & 
Kecerdasan Hidup bahwa jatuh bangunnya 
bangsa ditandai oleh lahirnya tiga generasi6. 
Pertama, generasi pendobrak. Kedua, generasi 
pembangun. Ketiga, generasi penikmat 
alias konsumen, dan hari ini masyarakat 
kita tengah menduduki posisi generasi 
ketiga, yakni generasi yang hanya asyik 
menikmati pembangunan. Anehnya lagi, 
5	 http://id.wikipedia.org/wiki/Kakawin_Sutaso-

ma diakses pada Senin, 23 September 2013 pukul 
12:16 WIB

6	 Prof. Dr. Achmad Mubarok, MA. Psikologi Islam 
Kearifan & Kecerdasan Hidup. 2009. Jakarta: The 
IIIT dan WAP. Hal: 243



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201344

Tina Siska Hardiansyah # Artikel Fokus LoroNG

mereka bukan hanya kurang terpelajar tetapi 
justru kebanyakan kelompok terpelajar. 

Potret Pendidikan Indonesia Masa Kini

Pendidikan wajib 9 tahun, sesuai 
undang-undang Republik Indonesia nomor 
20 tahun 2003 tentang sistem pendidikan 
nasional. Inilah pendidikan negera kita 
hari ini, yang pada praktiknya justru 
menggiring pada kondisi ‘yang kaya terus 
sekolah, yang miskin gigit jari’. Apa yang 
salah dengan pendidikan kita dewasa ini? 
Sekurang-kurangnya, menurut Achmad 
Mubarok7 ada Sembilan poin kekeliruan 
pendidikan nasional kita selama ini: 

Pengelolaan pendidikan di masa a)	
lampau terlalu berlebihan pada 
aspek kognitif, mengabaikan 
dimensi lainnya sehingga buahnya 
melahirkan generasi split personality, 
kepribadian yang pecah.

Pendidikan terlalu sentralistik b)	
sehingga melahirkan generasi yang 
memandang Jakarta (ibukota) sebagai 
satu-satunya tumpuan harapan tanpa 
mampu melihat peluang dan potensi 
besar di daerah masing-masing.

Gagal melahirkan lulusan SDM yang c)	
siap berkompetisi di dunia global.

Pendidikan gagal meletakkan d)	
sendi-sendi dasar pembangunan 
masyarakat yang berdisiplin.

Pengelolaan pendidikan selama ini e)	
mengabaikan demokratisasi dan 
hak-hak asasi manusia. Sebagai 
contoh, pada masa orde baru guru 
negeri di sekolah lingkungan diknas 

7	  Ibid. hal: 244

mencapai 1 guru untuk 14 siswa, 
namun di madrasah (di bawah 
naungan depag) 1 guru negeri untuk 
2000 siswa. Anggaran pendidikan 
SMA negeri mencapai Rp. 400.000,-/
siswa/tahun sementara madrasah 
aliyah hanya Rp. 4.000,-/siswa/
tahun.

Pemberdayaan masyarakat dalam f)	
pengembangan pendidikan dan 
SDM dikalahkan oleh uniformitas 
yang sangat sentralistik, sehingga 
kreatifitas dalam pengembangan 
pendidikan menjadi tidak tumbuh. 

Sentralisasi pendidikan nasional g)	
mengakibatkan tumpulnya gagasan-
gagasan otonomi daerah

Pendidikan nasional kurang h)	
menghargai kemajemukan budaya, 
bertentangan dengan semangat 
Bhineka Tunggal Ika.

Muatan indoktrinasi nasionalisme i)	
dan patriotism yang dipaksakan 
melalui PPKN terlalu kering hingga 
kontraproduktif.

Sembilan poin di atas melahirkan buah 
yang pahit8: 

Generasi muda yang langitnya a)	
rendah, tidak memiliki imajinasi 
idealistik

Angkatan kerja yang tidak bisa b)	
berkompetisi dalam lapangan kerja 
pasar global

Birokrasi yang lamban, korup dan c)	
tidak kreatif

Masyarakat luas mudah bertindak d)	
anarkis

8	  Ibid. hal:245



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 45

Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

Cendekiawan yang hipokrite)	

Pelaku ekonomi yang tida siap f)	
bermain fair

Hutang luar negeri yang tak g)	
tertanggungkan

Merajalelanya tokoh pemimpin yang h)	
bermoral rendah

Pemimpin daerah yang kebingungan. i)	
Bupati daerah minus tetap berharap 
kucuran dari pusat, bupati daerah 
plus menghambur-hamburkan 
untuk hal-hal yang tidak strategis.

Kondisi pendidikan di atas tidak hanya 
terjadi di tingkatan SD hingga SMA namun 
juga di pendidikan perguruan tinggi. Lebih 
parah, (Yasraf: 2005) menyebut pendidikan 
tinggi kita sebagai tempat industrialisasi, 
institusi total, panopticon, dan tempat 
lahirnya kekerasan simbol. 

Pendidikan tinggi sebagai industrialisasi 
pendidikan. Hal ini meminjam istilah Hans 
Magnus Enzensberger di dalam Dreamers 
of Absolute, bahwa pendidikan tinggi 
menjadi sebuah industri besar pikiran 
yang dilengkapi dengan mesin-mesin 
pikiran yang memproduksi pikiran-pikiran 
seragam, tingkah laku yang seragam. Segala 
sesuatunya diseragamkan, mulai dari 
pakaian, nama, kurikulum, metode, buku 
ajar bahkan tingkah laku sehari-hari. Dari 
sini tercipta sebuah totalitas keseragaman 
masyarakat yang tidak memberi tempat 
bagi perbedaan, keunikan dan pluralitas. Di 
samping adanya fenomena penyeragaman 
dalam segala hal, Adorno dan Horkheimer 
juga melihat bahwa pendidikan dijadikan 
sebagai alat ekonomi, di mana pemaksaan 
pendidikan tinggi hanya untuk melahirkan 
lulusan yang hanya siap bekerja di dunia 

industri. Sistem pendidikan kita memaksa 
seseorang untuk menjadi pekerja; sekrup di 
dalam sebuah mesin industrialisasi. 

Pendidikan kita juga dikatakan sebagai 
institusi total, yakni sebuah institusi yang 
mengendalikan seluruh waktu, tenaga dan 
pikiran mahasiswa. Semua digiring dan 
digembleng untuk tetap berada dalam area 
yang telah ‘mereka’ ciptakan. Hubungan 
sosial mereka dibatasi sedemikian rupa, 
cara berpikir, jalan pikiran, bahkan ideologi 
dikendalikan agar tak mampu berpikir kritis. 
Mahasiswa dididik ibarat manusia robot di 
mana ia dikendalikan oleh sebuah remot 
yang dikendalikan oleh ‘mereka’ yang sarat 
akan kepentingan. Sistem totalitarianisme 
yang demikian akan menghasilkan manusia-
manusia dengan tubuh-tubuh tanpa pikiran, 
tanpa daya kritis dan kreativitas, oleh karena 
kesemuanya telah diprogram, diseragamkan 
dan distandardisasi. 

Pendidikan tinggi seperti yang dijelaskan 
di atas, menurut Michael Foucault akan 
menyebabkannya menjadi sebuah panopticon, 
yakni sebuah situasi antara yang diawasi dan 
yang mengawasi, antara yang dikontrol dan 
orang yang mengontrol. Di sini mahasiswa 
seolah telah mati, karena ibarat boneka, 
yang hanya bergerak saat digerakkan, 
tanpa memiliki kreativitas murni dari 
dalam dirinya. Padahal sebagai makhluk 
unik, manusia memiliki segudang potensi 
dalam dirinya yang jika masing-masing 
individu mengaktualisasikannya sesuai 
potensi yang dimiliki akan tercipta kekayaan 
karya anak bangsa. 

Masih menurut Yasraf, bahwa sistem 
pendidikan nasional kita hari ini merupakan 
satu penghambat terbentuknya sebuah iklim 
pendidikan yang dinamis, produktif dan 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201346

Tina Siska Hardiansyah # Artikel Fokus LoroNG

kreatif. Mengapa? Pertama, pendidikan 
kita bersifat hegemonik, yakni ia dijadikan 
alat untuk mendominasi, menanamkan 
pengaruh, dan menumbuhkan kepatuhan 
semata. Kedua, bersifat sentralistik, yakni 
pendidikan diorganisir berdasar pada 
sebuah model pengendalian dan manajemen 
memusat. Sentralisasi terjadi hampir di segala 
bidang: landasan ideologi, visi, misi, tujuan, 
struktur, kurikulum, metode pengajaran, 
dan mekanisme pendidikan. 

Ketiga, bersifat monologis, yakni 
pendidikan dengan model komunikasi 
satu arah, di mana pengajar dan pejabat/ 
birokrat pendidikan ibarat raja, di mana segala 
yang disampaikannya haruslah diamini 
dan dibenarkan, maka yang terjadi adalah 
pengalihan pengetahuan atau reproduksi 
pengetahuan semata. Keempat, bersifat 
reaktif, yakni pendidikan kita diarahkan dan 
dilaksanakan untuk merespon kebutuhan 
pasar semata. Kelima, bersifat formalistik, 
yakni pendidikan yang mengarahkan anak 
didiknya hanya untuk memperoleh gelar 
dan kerja. Pendidikan tidak membekali 
anak didiknya dengan sikap mandiri dan 
kreatif. Dengan sistem pendidikan yang 
demikian dapat dipastikan Negara ini akan 
melahirkan generasi penikmat saja, bukan 
pembangun apalagi pendobrak.

Pendidikan Masa Depan 

Di dunia global yang terus berkembang, 
jika berbagai bentuk industrialisasi pendidikan, 
panopticon, dan kekerasan simbol tetap 
dipertahankan, niscaya bangsa ini tidak 
akan pernah mengalami kemajuan karena 
sumber daya manusia yang akan dilahirkan 
dari rahim pendidikan kita adalah bayi-bayi 

yang tak dapat berpikir kritis, dialektis, lateral 
dan argumentatif. Padahal, empat poin 
tersebut merupakan sebuah pondasi bagi 
tumbuh kembangnya intelektualitas. 

Di sinilah kiranya perlu dirumuskan 
sistem pendidikan yang non komersil, 
berorientasi pada masa depan bangsa 
sehingga fungsi pendidikan sebagaimana 
termaktub dalam undang-undang 1945 
untuk mencerdaskan kehidupan bangsa 
tidak  sia-sia. Berikut beberapa hal yang 
perlu diperhatikan dalam melahirkan sumber 
daya manusia yang dinamis, produktif dan 
kreatif9. 

Pertama, pendidikan yang demokratis, 
yakni pendidikan yang di dalamnya terjadi 
proses saling belajar antara guru dan murid, 
antara dosen dan mahasiswa. Di antara 
dosen dan mahasiswa terjadi hubungan 
relasi bukan pakar-non pakar. Di antara guru 
dan murid terjadi hubungan saling belajar 
bukan hubungan antara tuan dan budak yang 
bersifat diktator. Di dalam pendidikan yang 
demokratis terdapat adanya penghargaan 
dan penghormatan atas keragaman siswa 
dengan segala kreativitasnya. Seringkali kita 
temui di dalam proses belajar-mengajar di 
mana seorang guru mendikte anak didiknya 
untuk melakukan A, B, C dan D. Lantas 
ketika anak didik memiliki pendapat atau 
cara berbeda Guru bukannya mengapresiasi 
inovasi siswa melainkan mengatakan, “Kok 
tidak sama dengan cara yang tadi Bapak/ 
Ibu jelaskan? Ayo dibenarkan!” Kondisi 
demikian sama sekali tidak menggambarkan 
pola pendidikan yang demokratis.

Dengan pola pendidikan yang memasung 
kreativitas, akan membentuk pribadi anak 
didik yang berpikir sempit, sehingga anak 
9	  Ibid, 278-282



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 47

Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

didik tidak akan mampu menjadi sosok 
dengan cakrawala berpikir yang luas alias 
one open minded. Menjadi guru yang tidak 
selalu beranggapan bahwa dirinya yang 
paling tahu dan paling benar akan membantu 
siswa menumbuhkan kepercayaan diri dan 
keberanian untuk menyampaikan pendapat 
pribadinya terlepas dari penilaian apakah 
pendapat tersebut salah atau benar. 

Kedua, pendidikan dialogisme. Tentang 
pendidikan dialogisme akan sangat tepat 
diterapkan dalam dunia pendidikan 
perguruan tinggi. Proses pembelajaran 
tidak menggunakan komunikasi satu arah 
di mana dosen berceramah dan mahasiswa 
bersikap pasif dengan hanya duduk manis 
mendengarkan tanpa ada proses dialektis. 
Komunikasi bersifat interaktif dengan sistem 
monolog disertai dengan diskusi di akhir, 
seminar dan debat sangat ditekankan, karena 
usia mahasiswa merupakan saat untuk 
menumbuhkembangkan kemampuan kritis, 
kemampuan argumentatif, dan kemampuan 
analitis. Dengan demikian, mahasiswa dapat 
berperan dalam proses menuju pemahaman 
yang lebih mendalam.

Ketiga, pendidikan desentralistis, 
yakni pendidikan yang berangkat dari local 
genius, ciri lokal, atau muatan lokal, di mana 
potensi lokal diberikan porsi lebih banyak 
dibanding materi yang lain. Disesuaikan 
dengan kebijaksanaan otonomi daerah, maka 
visi, misi, arah, tujuan, bentuk, kurikulum 
dan metode pendidikan disesuaikan dengan 
potensi daerah setempat dengan pertimbangan 
proyeksi pengembangannya ke depan. 

Pendidikan kita hari ini justru menjauhkan 
anak daerah dari beragam potensi yang ada 
di daerah masing-masing. Sebagai contoh, 
di sebuah desa dengan pertanian sebagai 

potensi utamanya, bukannya diperkenalkan 
bagaimana kondisi pertanian hari ini, apa 
permasalahannya, bagaimana mengatasi 
problematika tersebut, siswa justru diintervensi 
dengan paradigma buruk tentang betapa 
nestapanya nasib petani, hidup dalam serba 
kekurangan, segalanya sulit, harus berjemur 
di bawah terik matahari, berkotor-kotor 
karena bergelut dengan tanah, rumput, dan 
semacamnya. 

Paradigma demikian membuat siswa 
enggan dengan dunia pertanian, mereka kian 
dijauhkan dari apa yang menjadi potensi 
utama daerah mereka demi iming-iming 
kemapanan kehidupan. Dalam benak mereka 
terpatri, bahwa untuk dapat hidup enak dan 
mapan harus menjadi pegawai, PNS kalau bisa 
sehingga gaji setiap bulan terjamin bahkan saat 
pensiun. Saat menempuh pendidikan tinggi 
di kota, mereka tak lagi ingat untuk kembali 
ke desa dan melakukan perbaikan-perbaikan 
yang kiranya memerlukan intelektualitas, 
tenaga, dan waktunya. 

Keempat, pendidikan proaktif. Pendidkan 
yang mendidik anak bangsa menjadi insan 
pemberani, berpandangan jauh ke depan 
demi kemaslahatan umat. Berani menghadapi 
berbagai tantangan di dunia yang kian 
pesat berkembang, mencari dan mengambil 
peluang dalam setiap momen disertai dengan 
kematangan diri, bermental avant-garde, berani 
memasuki ketidakpastian (chaos), berani 
menciptakan ketidakberaturan (disorder), 
mempunyai inisiatif, bermental mandiri, 
tidak menggantungkan diri pada kerja, 
mempunyai motivasi untuk berprestasi. 

Kelima, pendidikan berorientasi 
pengetahuan/produk. Anak didik diarahkan 
untuk memiliki motivasi tinggi dalam mencari 
pengetahuan dalam mengembangkan 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201348

Tina Siska Hardiansyah # Artikel Fokus LoroNG

sesuatu yang baru, bukan mencari status 
atau tiket untuk dapat bekerja.

Keenam, pendidikan alternative10. Sebuah 
pendidikan yang memberikan peluang dan 
ruang untuk dapat berkembangnya aspek 
pluralitas, baik dalam ideologi, bentuk, 
strategi dan metodenya.

Relevansi Pendidikan Pesantren 

Nilai-nilai yang harus ada dalam 
pendidikan masa depan sebagaimana 
digagas Yasraf sesungguhnya telah ada di 
dunia pendidikan pesantren. Mastuhu dalam 
bukunya yang berjudul Dinamika Sistem 
Pendidikan Pesantren, 1994 menjelaskan 
empat prinsip pendidikan di pesantren. 
Pertama, prinsip mencari kebijaksanaan. 
Dengan prinsip ini, santri diajak untuk 
sadar akan tanggung jawabnya di tengah 
kehidupan bermasyarakat. Kedua, prinsip 
bebas terpimpin, di sini anak didik belajar 
secara mandiri dan ustadz berperan sebagai 
pembimbing. Ketiga, prinsip self government, 
merupakan prinsip yang mengajari santri 
untuk mengorganisir diri sendiri, mengatur 
kehidupan sehari-hari selama di pesantren. 
Keempat, prinsip kolektivisme, prinsip yang 
mendidik santri untuk tidak semata-mata 
mementingkan diri sendiri, namun meletakkan 
kepentingan umum di atas kepentingan 
diri sendiri.

Pada tahun 1930-an Soetomo 
menganjurkan agar asas-asas sistem 
pendidikan pesantren digunakan sebagai 
dasar pembangunan pendidikan nasional 

10 Paulo Freire (et.al). 1999. Menggugat Pendidikan 
Fundamentalisme, Konservatisme, Liberal, Anarkis. 
Pustaka Pelajar.

Indonesia11. Hal ini dikarenakan pendidikan 
pesantren mengandung ruh atau spiritualitas 
moral. 

Hasbullah turut mendukung dengan 
pernyataannya, bahwa sistem pendidikan 
di dunia pesantren memiliki keunikan 
dibanding pendidikan pada umumnya, 
beberapa keunikan tersebut di antaranya:

Memakai sistem tradisional dengan 1.	
kebebasan penuh dibandingkan dengan 
sekolah modern sehingga terjadi hubungan 
dua arah antara santri dan kiai.

Kehidupan di pesantren menampakkan 2.	
semangat demokrasi karena mereka 
praktis bekerja sama mengatasi problem 
non kurikuler mereka.

Para santri tidak mengidap penyakit 3.	
simbolis, yaitu perolehan gelar dan 
ijazah, karena sebagian besar pesantren 
tidak mengeluarkan ijazah, sedangkan 
santri dengan ketulusan hatinya masuk 
ke pesantren tersebut meski tanpa adanya 
ijazah. Hal itu karena demi mencari ridlo 
Allah swt semata. 

Sistem pesantren mengutamakan 4.	
kesederhanaan, idealisme persaudaraan, 
persamaan, percaya diri dan keberanian 
hidup. Alumninya tidak ingin menduduki 
posisi  pemerintahan sehingga 
mereka hampir tak bisa dikuasai oleh 
pemerintah.12 

Keunikan pesantren tersebut tidak hanya 
didapati dalam pendekatan pembelajaran yang 
digunakan, namun juga dalam pandangan 
hidup dan tatanan nilai yang dianut13. Dulu, 

11 Nurcholis Madjid. Bilik-bilik Pesantren. Hal.112
12 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, 

hal. 141
13 Departemen Agama RI, Pondok Pesantren dan Ma-

drasah Diniyah, hal. 28



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 49

Pendidikan Pesantren, Sholihun Likulli Zaman Wa Makan

sebelum pendidikan sekolah masuk ke 
Nusantara, figur seorang kiai menjadi tokoh 
utama dalam dunia pendidikan pesantren 
oleh karena kiai mencerminkan ketinggian 
ilmu agama, luasnya pengalaman, darah 
biru, kaya dan “sakti” sehingga kedudukan 
kiai sebagai sentral sistem menjadi sangat 
efektif.14 

Pusat perhatian sistem pendidikan 
pesantren kuno lebih pada mendidik santri 
agar menjadi insan al-kamil dan sama sekali 
belum menghubungkan dengan konsep pasar 
tenaga kerja. Sosok kiai pengasuh pesantren 
sekaligus berperan sebagai “kurikulum” 
dari pesantrennya. Hal ini dimaksudkan 
bahwa program utama akademik pesantren 
ditentukan oleh klasifikasi keahlian yang 
dimiliki sang kiai. Sebagai misal, jika kiainya 
ahli ilmu fiqh maka ilmu yang paling 
dominan dikaji adalah ilmu fiqh sehingga 
diperoleh pemahaman secara mendalam 
dan tuntas. Prinsip demikian sesungguhnya 
sangat modern, seperti yang berlaku di 
universitas-universitas terkenal di barat, 
yakni pembukaan suatu program studi 
tergantung ada tidaknya guru besar dari 
cabang keilmuan tersebut15, tidak seperti 
di Indonesia yang lebih suka memaksakan 
diri tanpa melihat sumber daya pendidik 
yang ada sehingga kondisi pendidikannya 
keteteran, tertatih dan merangkak. 

Namun hari ini, kelemahan mayoritas 
pesantren justru  terletak pada figur kiai, 
baik dari aspek keilmuan, “keanggunan 
kepribadian” maupun distorsi lingkungan16. 
Hal senada disampaikan pula oleh Nawawi 
bahwa pesantren-pesantren yang dulu pernah 
mengalami kejayaan, sebagian mengalami 
14 Mubarok, Psikologi Islam, hal 247
15 Ibid, hal. 248
16 Op. cit, hal. 250

kesurutan sejarah karena regenerasi para 
kiainya tidak disiapkan dalam pengkaderan 
serius. Sementara arus sedemikian kuat 
terhadap pesantren, justru dunia pesantren 
tertantang untuk menjawab problematika 
pendidikan di masyarakat17. 

Melihat peranan penting pesantren 
di masa depan, maka perlu dilakukan 
perubahan-perubahan agar pendidikan 
pesantren relevan dengan situasi dan 
kondisi dewasa ini, di mana kita hidup 
dalam dunia global dengan segala tawaran 
menggiurkan di dalamnya, sebab pesantren 
merupakan alternatif pembangunan yang 
berpusat pada masyarakat itu sendiri (people 
centered development) dan sekaligus sebagai 
pusat pengembangan pembangunan 
yang berorientasi pada nilai (value oriented 
development)18. 

Daftar Pustaka

Mubarok, Achmad. 2009. Psikologi Islam 
Kearifan & Kecerdasan Hidup. Jakarta: 
The IIIT dan WAP 

Departemen Agama RI. 2003. Pondok 
Pesantren dan Madrasah Diniyah: 
Pertumbuhan dan Perkembangannya. 
Jakarta: Direktur Jenderal Kelembagaan 
Agama Islam

Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama 
Islam. 2005. Desain Pengembangan 
Madrasah. Jakarta: Departemen 
Agama RI

Hasbullah. 2001. Sejarah Pendidikan Islam di 
Indonesia. Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada

17 Nawawi, Sejarah dan Perkembangan Pesantren, hal. 6
18 Nur Cholis Madjid, Bilik-bilik Pesantren, hal. xxi



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201350

Tina Siska Hardiansyah # Artikel Fokus LoroNG

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-bilik Pesantren: 
Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: 
Paramadina 

Freire, Paulo (et.al). 1999. Menggugat Pendidikan 
Fundamentalisme, Konservatisme, 
Liberal, Anarkis. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar

Yasraf Amir Piliang. Transpolitika Dinamika 
Politik di Era Virtualitas. 2005. 
Yogyakarta: Jalasutra

Nawawi. 2006. Sejarah dan Perkembangan 
Pesantren dalam Jurna Ibda’ Vol. 4 
No. 1 Jan-Jun

ht tp ://www.dikt i .go . id/?page_
id=68&lang=id diakses pada, Senin 23 
September 2013 pukul 11: 41 WIB


