5N
(Gesis)
4

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter
Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

Abstract

Pesantren (Islamic boarding school) as religious educational institutions as well as commmnity, was able
1o play its role as a renewal precursor. The existence of Islamic boarding school in fact willing to give
alternative bids model of education, thought and action. This proved to be Islanic boarding school as
the oldest educational institutions and survive anid the current transformation of socialcultural swifth.
15. These el s that can form

a Islamic boarding school, that Kiai (priest), mosque, dormitories, santri (student of Islamic boarding

Sociocultural alteration can be overcome with five el s are the el

school), and kitab kuning (classical textbook). These elements have a function as sociocultural education
in shaping bebavior of sociocultural.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan keagamaan sekaligus kemasyarakatan, ternyata mampu
memainkan peranannya sebagai pelo0(perubahan) sosial budaya masyarakat. Perubahan
sosial budaya tersebut dapat diatasi dengan lima elemen. Elemen-elemen tersebut adalah
unsur yang dapat membentuk pondok pesantren, yaitu kiai, masjid, asrama, santri, dan
kitab kuning, Unsur-unsur yang membentuk pesantren tersebut berfungsi sebagai sarana
pendidikan dalam membentuk perilaku sosial budaya masyarakat.

Kata kunci: Pesantren, Modernisasi, Sosial Budaya, Masyarakat

Oleh

Muhammad N. Hassan

Pengurus Biro Kajian Saintek LKP2M Periode 2013
Mabasiswa Jurusan Biologi ULN Maliki Malang

Pendahuluan

Pada era modernisasi sekarang ini,
Alvin Toffler penulis buku The Third Wave,
membayangkan akan terciptanya “masyarakat
informasi” (the information society), sebagai
dampak adanya abad informasi (information
age) yang sulit dihindari oleh negara manapun,
termasuk Indonesia. Sehingga fenomena
globalisasi yang begitu cepat mengalami
akselerasi dalam berbagai aspek, sebagai
konsekuensi-logis dari penerapan teknologi

17

tinggi (high-technology), menyebabkan bangsa
Indonesia tergiring pada pola interaksi yang
amat cepat dan massif dengan negara-negara
lain di dunia. Daniel Bell, menyebutnya
dengan abad masyarakat pasca-industri
(the post industrialized society).!

Pondok pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam tertua di Indonesia

tidak saja memiliki peran strategis dalam

1 Moh. Toriqul Chaer, 2013, Inklusifisme Pe-
santren, diakses dari http://m.cyberdakwah.
com/2013/07/inklusifisme-pesantren/,  pada
tanggal 02 Oktober 2013 pukul 13:30 WIB




Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

aspek pencerahan keilmuan. Namun ia
juga merupakan lembaga pemberdayaan
layaknya Lembaga SwadayaMasyarakat (LSM)
yang ada di Indonesia saat ini. Itu artinya
pondok pesantren merupakan LSM tertua di
Indonesia. Dengan demikian, multi peran
pesantren memberikan harapan pesantren
sebagai agen perubahan (agent of change), baik
dalam aspek keilmuan, sosial, budaya, dan
pemberdayaan ekonomi. Tidak berlebihan
kiranya obsesi tersebut karena pesantren
memiliki komponen-komponen bagi
ekspektasi terhadap terjadinya perubahan.
Berbagai komponen itu adalah diantaranya
posisi kiai yang memiliki kharisma, budaya
keilmuan yang selalu menuntut nilai-nilai
idealisme, dan kemampuan memobilisasi
massa untuk menumbuhkan partisipasi
masyarakat terhadap suatu program.
Sayangnya di beberapa pondok pesantren
saat ini, komponen-komponen tersebut telah
dimanfaatkan oleh pihak-pihak tertentu bagi
kepentingan hegemoni politik nasional.?

Lembaga ini juga semakin memperlebar
wilayah garapannya yang tidak melulu
mengakselerasikan mobilitas vertikal (dengan
penjejalan materi-materi keagamaan), tetapi
juga mobilitas horizontal (kesadaran sosial).
Pesantren kini tidak lagi berkutat pada
kurikulum yang berbasis keagamaan dan
cenderung melangit, tetapi juga kurikulum
yang menyentuh persoalan kekinian
masyarakat. Dengan demikian, pesantren
tidak bisa lagi didakwa semata-mata sebagai
lembaga keagamaan murni, tetapi juga
(seharusnya) menjadi lembaga sosial yang

hidup yang terus merespon carut-marut

2 Drs. H. Maskul Haji, M.Pd.1, Halagah: Dari
Pesantren untuk Indonesia Kepala Kantor Wilayah
Kementerian Agama Provinsi Daerah Istimewa
Yogyakarta, (dilansir dari SKH Kedaulatan
Rakyat, Sabtu 28 Januari 2012).

18

persoalan masyarakat di sekitarnya.

Pergeseran orientasi semacam ini tidak
berarti meraibkan identitas pesantren dengan
segala keunikannya, melainkan justru
semakin mempertegas bahwa pesantren
sejak berdirinya adalah lembaga milik
masyarakat yang dikembangkan atas swadaya
masyarakat itu sendiri. Demikianlah dalam
perkembangannya, pesantren semakin
menyadari perlunya reintegrasi kehidupan
di dalamnya dengan realitas di luarnya
yang dalam masa-masa sebelumnya dua
ranah ini demikian berjarak, untuk tidak
mengatakan bersebrangan.

Dipihak yang lain, belantika?®
perkembangan pesantren sekarang ditandai
dengan munculnya generasi baru. Generasi
baru pesantren ini disamping tetap mewarisi
tradlisi keilmuwan pesantren sebelumnya, juga
berhasil meng-create tradisi yang sama sekali
baru sekaligus berhasil mensinergikannya
dengan perkembangan keilmuan mutakhir.
Dengan demikian, lahirnya generasi baru
tidak terlepas dari jaringan intelektual
era sebelumnya, di samping juga berhasil
membentuk jaringan yang sama sekali
baru. Generasi baru ini dalam wujudnya
berhasil membentuk gernre baru dengan rantai
intlektual yang baru pula yang kemudian
dapat dibedakan dengan genre generasi
sebelumnya. Genre generasi baru inilah yang
saya sebut dengan genre intelektual pesantren
era keemasan. Genre intelektual pesantren
era keemasan ditandai dengan muculnya
tradisi intelektual baru di dunia pesantren,
sebuah tradisi yang tidak dijumpai dalam
era-era sebelumnya (baik era pertumbuhan
maupun era perkembangan pesantren).

3 be‘lan-ti-ka n usaha dagang atau jasa dl
dunia permusikan (lagu-lagu, kaset, dsb)
atau pertunjukan (tari, dsb): -- musik

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9015



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Buclaga Masgarakat

Kalau pada era sebelumnya, genre
intelektual pesantren lebih menekankan
pada transmisi mistisisme dalam arti yang
sangat luas dan kemudian bergeser pada
pemekaran kurikulum yang tidak melalui
pada transmisi mistisisme dan pendalaman,
tetapi pada variasi kurikulum yang beragam.
Namun pada era keemasannya, pesantren
semakin memperluas ruang implementasinya
dengan melengkapi dan menciptakan
alternatif-alternatif baru yang dapat menopang
destabilisasi* pesantren di tengah ancaman
modernitas. Di era ini, pesantren berhasil
menjadi lembaga pendidikan islam yang
mondial® dan kosmopolitan®.

Oleh karenanya, pesantren telah mampu
berperan dalam membentuk prilaku sosial
budaya masyarakat dan memenuhi eksistensi
kehadiran di tengah-tengah masyarakat.
Sehingga menanamkan kepercayaan
masyarakat terhadap pesantren.

Mengenal Pesantren

Pondok pesantren adalah lembaga
pendidikan berbasis agama, pesantren pada
mulanya merupakan pusat penggemblengan
nilai-nilai dan penyiaran agama islam.
Namun, dalam perkembangannya, pesantren
mengalami perubahan, yaitu perubahan
dari dalam untuk kepentingan penunjukan
identitas. Meskipun kepemimpinan dipegang
oleh otoritas kiai sebagai sentral pesantren,

4 de-sta-bi-li-sa'si /déstabilisasi/ n perbua-
tan dsb yg menyebabkan tidak stabil (mantap);
men-de-sta-bi‘li-sa-si v menjadikan tidak stabil
(mantap): tujuan gerakan para pemberontak ialah
mencoba ~ pemerintahan yg baru

5 mon-di-al a berkaitan dng seluruh dunia

6 kos'mo-po-li‘tan a 1 mempunyai wawasan dan
pengetahuan yg luas; 2 terjadi dr orang-orang
atau unsur-unsur yg berasal dr pelbagai bagian
dunia

LOYONG, Volume 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

tetapi pesantren sebagai institusi sudah
membuka diri bagi perubahan. Lihat saja
bermula dari “langgar” atau mushola untuk
tempat pengajaran, kemudian berkembang
menjadi sebuah institusi modern, dengan
kelas-kelasnya, dengan metodenya, dengan
kurikulum bahkan dengan penataan
organisasinya.

Pesantren mempunyai akar sejarah
panjang, sekalipun pesantren-pesantren
besar yang ada sekarang hanya dapat
dilacak asal usulnya sampai akhir abad
ke-19 atau awal abad ke-20. Dalam hal ini
Zamakhsyari Dhofier telah membuat peta
pesantren-pesantren di Jawa dari abad
ke-19 dan abad ke-20 yang menunjukan
adanya 40 pemusatan pesantren dengan
Jawa Timur sebagai pemegang terbesar,
diikuti secara berurutan oleh Jawa Tengah
dan Jawa Barat. Mengingat umurnya yang
tua dan luasnya penyebaran pesantren,
dapat dipahami bahwa pengaruh lembaga
itu pada masyarakat sekitarnya sangat besar.
Banyak peristiwa sejarah pada abad ke-19
yang menunjukan betapa besar pengaruh
pesantren dalam mobilisasi masyarakat
pedesaan untuk aksi-aksi protes terhadap
masuknya kekuasaan birokrasi kolonial
di pedesaan. Dengan asumsi yang sama,
sekarang ini pemerintah dan lembaga-
lembaga swasta seperti LSM, mencoba
meletakan harapan pada pesantren dalam
usaha mereka memajukan pembangunan
desa. Pesantren sebagai lembaga sosial
yang berada di akar bawah mempunyai
peranan strategis dalam melaksanakan
cita-cita pembangunan yang memerlukan
peran serta masyarakat dan perencanaan
dari bawah.”

7 Nurchois Madjid, Buletin Bina Pesantren, (Jakarta:
Depag RI, 2009), hlm. 8-11

19



Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Lembaga pendidikan yang khas
Indonesia (indigenous)® ini bisa dilacak sejak
kehadiran dan da'wah Islam di Indonesia.
Penyiaran Islam khususnya di Jawa relatif
tidak menimbulkan problem konfliktual
karena proses akulturasi, akomodasi dan
transformasi terhadap lembaga semisal yang
telah eksis sebelumnya yang dimainkan oleh
agama Hindu-Budha.’ Ia merupakan pioner
dan corong sosialisasi Islam di Indonesia dan
bahkan pada era kolonialisme, pesantren
tidak saja bermain dalam wilayah da’wah
dan pendidikan akan tetapi juga secara
signifikan telah memberikan kontribusi
bagi terwujudnya iklim kemerdekaan.

Sejarah menunjukkan bahwa
pesantren mempunyai akar tradisi yang
sangat kuat di lingkungan masyarakat
Indonesia. Ia merupakan produk budaya
orisinil masyarakat Indonesia. Sejak awal
kehadirannya pesantren telah menunjukkan
watak populisnya dengan memberikan sistem
pendidikan yang dapat diakses oleh semua
golongan masyarakat. Hal itu merupakan
pengejawantahan dari konsep “ummah”
dalam Islam yang menempatkan harkat dan
martabat manusia secara egaliter di hadapan
Tuhan. Karena itulah, dalam perjalanan
sejarah keindonesiaan, pesantren tidak
pernah lekang oleh waktu, bahkan secara
kuantitas terus mengalami kenaikan.'

Karena itu masyarakat pesantren
sejak awal merupakan komposisi besar

8 Nurcholis Madjid yang dikutip oleh Hasan
Mu’arif Ambari dalam, Menemukan Per-
adaban; Jejak Arkeologis dan Historis
Islam Indonesia (Jakarta: Logos, 2001),
hlm. 319

9 Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam
di Indonesia (Jakarta: Logos, 2001), hlm.
145

10 Husni Rahim, /bid, him. 146

20

kelompok sosial budaya di Indonesia.
Hal itu sebagaimana Geertz membagi
kategori sosial masyarakat Jawa menjadi
santri, priyayi dan abangan, walaupun
pilahan sosial tersebut dalam era global
semakin absurd. Selama ini kelompok santri
yang terlembagakan dalam masyarakat
pesantren identik dengan masyarakat
tradisional. Berbeda dengan masyarakat
modern, masyarakat tradisional merupakan
kelompok terbesar dalam pelapisan sosial
di Indonesia.

Pesantren dari masa ke masa

Sejak awal masuknya Islam ke Indonesia,
pendidikan Islam merupakan kepentingan
tinggi bagi kaum muslimin. Tetapi hanya
sedikit sekali yang dapat kita ketahui tentang
perkembangan pesantren di masa lalu,
terutama sebelum Indonesia dijajah Belanda,
karena dokumentasi sejarah sangat kurang.
Bukti yang dapat kita pastikan menunjukkan
bahwa pemerintah penjajahan Belanda
memang membawa kemajuan teknologi
ke Indonesia dan memperkenalkan sistem
dan metode pendidikan baru. Namun,
pemerintahan Belanda tidak melaksanakan
kebijaksanaan yang mendorong sistem
pendidikan yang sudah ada di Indonesia,
yaitu sistem pendidikan Islam. Malah
pemerintahan penjajahan Belanda membuat
kebijaksanaan dan peraturan yang membatasi
dan merugikan pendidikan Islam. Ini bisa
kita lihat dari kebijaksanaan berikut:

Pada tahun 1882 pemerintah Belanda
mendirikan Priesterreden (Pengadilan
Agama) yang bertugas mengawasi kehidupan
beragama dan pendidikan pesantren. Tidak
begitu lama setelah itu, dikeluarkan Ordonansi
tahun 1905 yang berisi peraturan bahwa
guru-guru agama yang akan mengajar

LOYONG, Volurne 5 NOI’I‘IOY 1, Novernl)ey 9015



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Buclaga Masgarakat

harus mendapatkan izin dari pemerintah
setempat." Peraturan yang lebih ketat lagi
dibuat pada tahun 1925 yang membatasi
siapa yang boleh memberikan pelajaran
mengaji. Akhirnya, pada tahun 1932 peraturan
dikeluarkan yang dapat memberantas dan
menutup madrasah dan sekolah yang tidak
ada izinnya atau yang memberikan pelajaran
yang tak disukai oleh pemerintah.'

Peraturan-peraturan tersebut
membuktikan ketidakadilan dan tidak
bijaksana pemerintah penjajahan Belanda
terhadap pendidikan Islam di Indonesia.
Namun demikian, pendidikan pondok
pesantren juga menghadapi tantangan
pada masa kemerdekaan Indonesia. Setelah
penyerahan kedaulatan pada tahun 1949,
pemerintah Republik Indonesia mendorong
pembangunan sekolah umum seluas-
luasnya dan membuka secara luas jabatan-
jabatan dalam administrasi modern bagi
bangsa Indonesia yang terdidik dalam
sekolah-sekolah umum tersebut. Dampak
kebijaksanaan itu adalah bahwa kekuatan
pesantren sebagai pusat pendidikan Islam
di Indonesia menurun. Ini berarti jumlah
anak-anak muda yang dulu tertarik kepada
pendidikan pesantren menurun dibandingkan
dengananak-anak muda yang ingin mengikuti
pendidikan sekolah umum yang baru
saja diperluas. Akibatnya, banyak sekali
pesantren-pesantren kecil mati sebab
santrinya kurang cukup banyak."

Jika kita melihat peraturan-peraturan
tersebut baik yang dikeluarkan pemerintah
Belanda selama bertahun-tahun maupun

11 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Ten-
tang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: LP3ES, 1985),
him. 41

12 Zuhaitini. Sgjarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi
Aksara, 1997). 149.

13 Zamakhsyari Dhofier, Op.Cit., hlm. 41

LOYONG, Volume 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

yang dibuat pemerintah RI, memang masuk
akal untuk menarik kesimpulan bahwa
perkembangan dan pertumbuhan sistem
pendidikan Islam, dan terutama sistem
pesantren, cukup pelan karena ternyata
sangat terbatas. Akan tetapi, apa yang
dapat disaksikan dalam sejarah adalah
pertumbuhan pendidikan pesantren yang
kuatnya dan pesatnya luar biasa. Seperti
yang dikatakan Zuhairini (1997:150), ternyata
“jiwa Islam tetap terpelihara dengan baik”
di Indonesia.

Menurut survei yang diselenggarakan
kantor Urusan Agama yang dibentuk oleh
Pemerintah Militer Jepang di Jawa tahun 1942
mencatat jumlah madrasah, pesantren dan
murid-muridnya seperti terlihat berikutnya
dalam Tabel 1:

TABEL 1': Jumlah pesantren, madrasah

dan santri di Jawa dan Madura pada tahun
1942 (Survai kantor Urusan Agama)

Jumlah Pesantren Jumlah

Propinsi Daerah dan Madrasah Santri

Jakarta 167 14 513
Jawa Barat 1046 69 954
Jawa Tengah 351 21 957
Tawa Timur 307 32931
Jumlah: 1871 139415

TABEL 2%: Jumlah pesantren dan santri
di Jawa pada tahun 1978. (Laporan

Departement Agama RI)
Propinsi Jumlah Jumlah
Daerah Pesantren Santri
Jakarta 27 15767
Jawa Barat | 2237 305 747
14 1bid, hlm. 40

15 Hasbullah, S¢jarah Pendidikan Isiam di Indonesia:
Lintasan Sejarah Pertumbuban dan  Perkentbangan,
(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), hlm.
140

21



Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Jawa 430 65070
Tengah

Tawa 1051 290 790
Timur

Jumlah: 3745 675 364

Dalam Tabel 2, dapat kita melihat
bahwa hampir empat dasawarsa kemudian,
jumlah pesantren di Jawa telah bertambah
kurang lebih empat kali. Statistik dari
Tabel 2, yang dikumpulkan dari laporan
Departemen Agama RI pada tahun 1978
yang mengenai keadaan pesantren di Jawa,
menunjukkan bahwa sistem pendidikan
pesantren di Jawa dipelihara, dikembangkan
dan dihargai oleh masyarakat umat Islam
di Indonesia. Kekuatan pondok pesantren
dapat dilihat dari segi lain, yaitu walaupun
setelah Indonesia merdeka telah berkembang
jenis-jenis pendidikan Islam formal dalam
bentuk madrasah dan pada tingkat tinggi
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN),
namun secara luas, kekuatan pendidikan
Islam di Jawa masih berada pada sistem
pesantren.'

Dari data-data tersebut harus kita
bertanya, mengapa pesantren begitu
sanggup menahan dan berkembang selama
bertahun-tahun penuh dengan tantangan
dan kesulitan yang dibuat baik pemerintah
Belanda maupun pemerintah RI? Sistem
pendidikan pondok pesantren mampu
bertahan dan tetap berkembang karena
siap menyesuaikan dan memoderenkan
tergantung pada keadaan yang sebenarnya
ada di Indonesia. Sejak awalnya, pesantren di
Indonesia telah mengalami banyak perubahan
dan tantangan karena dipengaruhi keadaan
sosial, politik, dan perkembangan teknologi

diIndonesia serta tuntutan dari masyarakat
16 Zamakhsyari Dhofier, Op.Cit., hlm. 20

22

umum. Oleh karena itu, pada masa ini di
dunia pesantren terjadi pembangunan
sistem pendidikan pesantren modern yang
berorientasi kepada pemberdayaan santri
dan masyarakat.

Sehingga pesantren menjadi akar
budaya yang dari dulu hingga sekarang
sangat mempengaruhi seluruh lapisan
masyarakat baik secara langsung maupun
tidak langsung. Menurut Tjahjo Kumolo
(2007), secara sosio demografi, masyarakat
kita masih sangat menonjolkan perilaku
ketokohan seseorang di dalam lingkungan
pesantren. Dan diakui atau tidak, pesantren
dengan berbagai bentuk dan variasi proses
pembelajarannya, merupakan bagian dari
peradaban bangsa yang telah melekat kuat
dalam sejarah bangsa. Keunggulan pesantren
terletak pada prinsip “memanusiakan
manusia”" dalam proses pembelajarannya
(M.H. Said Abdullah, 2007).

Sebagai lembaga pendidikan yang
sangat berakar masyarakat, pada umumnya
pesantren hidup, dari, oleh, dan untuk
masyarakat. Pesantren berusaha mendidik
parasantri, kemudian dapat mengajarkannya
pada masyarakat. Eksistensi pesantren
menjadi istimewa karena menjadi pendidikan
alternatif (penyeimbang) pendidikan yang
dikembangkan oleh kaum kolonial sehigga
diharapkan dapat menumbuhkan kaum
intelektual yang berwawasan luas dengan
landasan spiritual yang kuat.

Abdurrahman Wahid (1995) menjelaskan

17 Memanusiakan manusia berarti perilaku manusia
menghargai dan menghormati harkat dan derajat
manusia lainnya. Memanusiakan manusia adalah
tidak menindas sesame, tidak menghardik, tidak
bersifat kasar, tidak menyakiti, dan perilaku-pe-
rilaku buruk lainnya. Herimanto dan Winarno,
Limn Sosial & Budaya Dasar, (Jakarta: Bumi Ak-
sara, 2010), hlm. 32

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novern]oey 2013



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Buclaga Masgarakat

pula bahwa pondok pesantren memegang
prinsip dasar dalam menyikapi perubahan
sebagai berikut: “Al-muhaafadzatu alal-qadiimi
as-Shaalihi Wal- Akhidzu bin-Jadidiil Ashlah”,
yaitu memegang tradisi lama yang baik dan
mengambil inovasi baru yang lebih baik.
Persoalan yang berpautan dengan civic
values akan bisa dibenahi melalui prinsip-
prinsip yang dipegang pesantren selama
ini dan tentunya dengan perombakan
yang efektif, berdaya guna, serta mampu
memberikan kesejajaran sebagai umat
manusia (al musawah bain-nas).

Transformasi Perilaku Sosial Budaya

Sebelum kita melangkah lebih jauh
dalam konteks kajian ini, setidaknya ada
dua istilah kunci yang perlu mendapat
eksplanasi secara tepisah, yaitu: “sosial”
dan “budaya”. Hal ini dimaksudkan untuk
memberikan suatu rumusan definitif secara
jelas tentang artikulasi perubahan sosial
budaya.

Konsep pertama adalah konsep “sosial”
atau sering disebut dengan masyarakat
(community) yang berarti sekelompok ikatan
nilai dan norma-norma sosial. Sekumpulan
orang yang tinggal bersama dalam satu
tempat. Istilah sosial dapat juga diartikan
sebagai wadah atau tempat orang-orang
saling berhubungan dengan hukum dan
budaya tertentu untuk mencapai tujuan
bersama.'® Sosial atau masyarakat merupakan
suatu kelompok manusia yang telah hidup
dan bekerja sama cukup dalam, sehingga
mereka dapat mengatur diri mereka dan
menganggap diri mereka sebagai satu
kesatuan sosial dan batas-batas yang

18 A. Sani, Sosiologi dan Perubaban Masyarakat, (Ja-
karta: Pustaka Jaya, 1995), him. 23

LOYONG, Volume 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

dirumuskan dengan jelas, suatu masyarakat
yang lebih terrefleksi dalam seni, sastra,
religi dan moral.”

Konsep kedua dari term ini adalah konsep
“budaya” yang selanjutnya mendapat afiks
ke-an menjadi kebudayaan atau culture.
Menurut Koentjaraningrat, kata kebudayaan
berasal dari sansekerta buddhayah, ialah
jamak dari buddhi yang berarti budi atau
akal. Dengan demikian kebudayaan dapat
diartikan sebagai hal-hal yang bersangkutan
dengan budi dan akal. Sementara P.J. Van
Der Peet, memandang bahwa asal kata
“kebudayaan” merupakan perkembangan
dari kata majemuk budi-daya, yang artinya
daya dari budi, kekuatan dari akal. Istilah
budaya sendiri dalam bahasa inggris
berasal dari kata latin colere, yanga berarti
mengolah, mengerjakan, terutama mengolah
tanah atau bertani. Dari arti ini berkembang
arti, culture sebagai segala daya dan usaha
manusia untuk mengubah alam.

Pada dasarnya suatu masyarakat
serta kebudayaan yang dihasilkannya
tidak berhenti berproses, kecuali apabila
masyarakat dan kebudayaan tersebut telah
mati. Setiap masyarakat dan kebudayaan,
pasti mengalami perubahan. Mungkin saja
perubahan yang terjadi tidak begitu tampalk,
karena manusia kurang menyadarinya atau
merasa dirinya kurang terlibat. Di Indonesia
ini sering dikatakan bahwa, masyarakat
desa sama sekali tidak berubah, atau suku-
suku bangsa yang terasing, sama sekali
masih murni. Ini semua sekali tidak benar,
mungkin pandangan tersebut didasarkan
padasudut pandangan yang sangat sempit.
Perkembangan ilmu pengetahuan dan

19 Titik Triwulan T, Transformasi Sosial Budaya, (Ja-
karta: Lintas Pustaka, 2008), hlm. 24
20 Titik Triwulan T, 1bid, hlm. 25

25



Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

teknologi yang sangat pesat, hampir-
hampir tidak memungkinkan manusia dan
kelompoknya untuk menutup diri terhadap
pengaruh dari luar. Memang perlu diakui
di satu pihak pengaruh tersebut masuk
dengan mudah, namun dipihak lain, ada
pula pengaruh yang lebih sukar.

Tranformasi perubahan sosial budaya
dalam konteks ini adalah proses perubahan
yang diakibatkan oleh kemajuan pola pikir,
gagasan dan ide-ide manusia mengakibatkan
terjadinya perbedaan dengan keadaan
sebelumnya dengan keadaan yang sedang
dihadapi. # perubahan kebudayaan mencakup
banyak aspek, baik nemtuk, sifat perubahan,
dampak perubahan, dan mekanisme
yang dilaluinya. Perubahan kebudayaan
yang terjadi bias memunculkan masalah,
antara lain perubahan akan merugikan
manusia jika perubahan itu bersifat regress
(kemunduran) bukan progress (kemajuan);
perubahan bias berdampak buruk atau
menjadi bencana jika dilakukan melalui
revolusi, berlangsung cepat, dan di luar
kendali manusia. %

Perubahan kebudayaan di dalamnya
mencakup perkembangan kebudayaan.
Pembangunan dan modernisasi termasuk
pula perubahan kebudayaan. Pengertian
modernisasi tersebut hendaknya dikaitkan
dengan tujuannya, dan bukan terhadap
caranya semata-mata pengkaitan
terhadap caranya semata-mata, mungkin
menghasilkan kesalapahaman yang dapat
menghasilkan sikap-sikap berprasangka
terhadap kebudayaan tradisional maupun
kebudayaan barat.”?

21 A. Sani, Op.Cit., hlm. 157

22 Hetimanto dan Winarno, Iimu Sosial & Budaya
Dasar, (Jakarta: Bumi Aksara, 2010), hlm. 32

23 Soerjono Sockanto, Memperkenalkan Sosiolog, (Ja-

24

Keberhasilan modernisasi telah
menunjukkan eksistensi yang sangat
menjanjikan dan membanggakan. Terbukti,
apa yang belum dikenal manusia, sekarang
sudah tidak asing lagi. Bahwa kelaparan
dan penyakit menular yang dahulu sangat
ditakuti, sekarang sudah dapat dihindari :
kesulitan dan bahaya-bahaya alamiah yang
dahulu menyakitkan dan menghambat
perhubungan, sekarang bukan masalah
lagi. Pendek kata, kemajuan saintek telah
menghasilkan produk-produk yang
memudahkan kehidupan, memberikan
kesenangan dan kenikmatan, sehingga
kebutuhan-kebutuhan jasmani tidak lagi
pemenuhannya.

Kondisi dan hasil kemajuan saintek itu
seharusnya membawa kebahagiaan dan
kemaslahatan yang lebih banyak kepada
manusia dalam kehidupannya. Akan
tetapi suatu kenyataan yang menyedihkan,
bahwa kebahagiaan itu ternyata semakin
jauh, hidup semakin sukar dan kesukaran-
kesukaran material berganti dengan kesukaran
mental-spiritual. Beban jiwa semakin berat,
kegelisahan dan ketegangan serta tekanan
perasaan lebih sering terasa dan lebih menekan
sehingga mengurangi kebahagiaan.

Persoalan tersebut tidak lain adalah
akibat terjajahnya bangsa oleh modernisasi
dan globalisasi dalam arus yang semakin
kuat. Sehingga saat ini tugas dan peran
lembaga pendidikan dalam menggali ilmu
pengetahuan dan teknologi serta informasi
tanpa menghilangkan jati diri Indonesia
melalui pelestarian nilai-nilai dan moral
bangsa Indonesia.?*

karta: Rajawali Pers, 1992), him 43-44
24 Elly M. Setiadi, ez al., Iimn Sosial dan Budaya Dasar,
(Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 60-61

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9015



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Buclaga Masgarakat

Peran Pesantren dalam Membentuk
Perilaku Sosial Budaya Masyarakat

Sebagai lembaga pendidikan keagamaan
sekaligus kemasyarakatan, pesantren ternyata
mampu memainkan peranannya sebagai
pelopor pembaruan. Keberadaan pesantren
dalam kenyataannya sanggup memberikan
tawaran alternatif model pendidikan,
pemikiran dan tindakan. Pesantren terbukti
sebagai institusi pendidikan yang paling
lama dan bertahan ditengah derasnya arus
perubahan sosial.

Pesantren merupakan perintis pendidikan
islam di Indonesia, sehingga sudah sewajarnya
menjadi panutan bagi pendidikan Islam secara
makro. Apalagi belakangan pesantren yang
juga mengakomodasi model pendidikan
modern dengan kurikulum dan sistem
pembelajarannya. Berbagai ilmu-ilmu
di luar ilmu keagamaan sudah mulai di
ajarkan di pesantren. Bahkan pembelajaran
bahasa Inggris, selain bahasa Arab juga
mulai di ajarkan di pesantren, tampaknya
menjadi benar bahwa pesantren bukan saja
tempat untuk mengkaji tiga ilmu agama,
yaitu bahasa Arab, Figih dan Tauhid, tetapi
ilmu humanitis, bahasa Inggris dan sejarah.
Tentu tidak cukup itu saja, pesantren
ternyata juga mengajarkan soft skills bagi
santri-santrinya agar memiliki kesiapan
memasuki dunia kerja.

Dalam pesantren terdapat berbagai
unsur yang kemudian membentuk pokok
pesantren, baik kiai, masjid, asrama, santri,
dan kitab kuning. Menurut Dhofier (1985:
44-66) kelima elemen itulah menjadi elemen
dasar dari tradisi pesantren. Melalui
konstruksi dan relasi kelima elemen tersebut
akhirnya pondok pesantren menciptakan
dan membentuk perilaku sosial kebudayaan

LOYONG, Volurne 5 NOl’l‘lOY 1, Noveml)ey 9015

yang mungkin berbeda dengan masyarakat
lainnya di luar pesantren. Perilaku sosial
kebudayaan tersebut terbentuk tidak
hanya pada karakteristik fisik pesantren,
melainkan juga bidang terbatas perilaku
kebudayaan dari komunitas pesantren.
Dalam konteks demikian, pesantren oleh
Abdurrahman Wahid kemudian dianggap
sebagai sebuah sub kultur dalam kultur
masyarakat yang lebih luas.

Menurut Abdurrahman Wahid (1988:40-
47) unsur-unsur yang membentuk pesantren
berfungsi sebagai sarana pendidikan dalam
membentuk perilaku sosial budaya. Peranan
kiai dan santri dalam menjaga tradisi
keagamaan dalam kurun waktu relatif
panjang. Pola kebudayaan yang terbentuk
tercipta sebagai sebuah kebiasaan atau tradisi
yang muncul sebagai implikasi logis dari
polarelasi dan fungsionalisme yang terjalin
dalam komunitas pesantren.”

Sungguhpun demikian, pandangan-
pandangan sumir terhadap kiai —biasanya
dilakukan oleh para modernis dan puritan —
tetap tak mampu menggeser pengaruh kiai
di masyarakat. Keberadaan pesantren yang
manunggal dengan lingkungan sekitarnya,
memang unik. la seperti berada di wilayah
periferi kekuasaan negara, sekaligus hadir
dijantung masyarakat. Dan, sebagai figure
sentral pesantren dan masyarakat, kiai
dituntut bersikap kontekstual, fleksibel
dan elastis menyikapi dinamika sosial,
sekaligus menjaga agar jati diri dan sistem
nilai pesantren tidak luntur. Dalam strategi
sosial kebudayaan, kepercayaan diri self
confidence yang berkelindan dengan sikap
pertahanan diri (self defensive) seperti ini,

25 Abdurohman Wahid, dalam Makalah Listiyono
Santoso, Kamampuan Internal Pesantren Mengakomo-

dasi Perubahan, (1988), hlm. 40-47

25



Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

akan memberikan landasan kuat bagi
transformasi sosial .

Pelestarian tradisi dan budaya pesantren
ini, diharapkan dapat memberikan kontribusi
bagi upaya membangun karakter bangsa.
Tiga hal yang ingin dicapai, dari acara
tersebut yakni, pertama menegaskan budaya
pesantren, sebagai sub kultur Indonesia
yang lebih adaptatif dan menghargai
tradisi serta kearifan budaya lokal, kedua,
mengembalikan akar budaya Indonesia
yang cinta damai, toleran, ramah.”

Saat ini pesantren justru lebih banyak
terjebak dalam perjuangan kepentingan yang
bersifat pragmatis oportunis, terlebih lagi
pada era pasca Orde Baru, terutama sekali
pada saat-saat menjelang Pemilu. Pesantren
dalam banyak kesempatan justru menjadi
ajang pertarungan kepentingan perebutan
kekuasaan atas nama agama. Generasi
masa lalu menjadikan politik sebagai media
memperjuangkan kepentingan agama, saat
ini justru agama dijadikan “tunggangan”
kepentingan politik. Ini bisa terjadi karena
Pesantren tidak memiliki visi dan misi yang
jelas dalam konstalasi perubahan sosial
yang sedang berlangsung. Pesantren saat
ini ibarat sebuah kapal yang berlayar di
tengah gelombang laut dengan tanpa tujuan.
Ia akan berlayar menuju ke tempat yang
diinginkan oleh nahkodanya. Di tengah
arus perubahan tata nilai sosial-budaya
seperti sekarang ini, Pesantren tampak tidak

26 Rizal Mumazziq, Cermin Bening dari Pesantren;
Potret Keteladanan Para Kiai, (Surabaya: Khalista,
2009) Resensi oleh A. Khoirul Anam, Santri Pe-
santren Ciganjur, 2010.

27 Nusron, dalam acara Festival Budaya Pesantren
bertajuk “Dari Pesantren untuk Bangsa, Merevitalisa-
st Tradisi dan Menghargai Budaya 1okal”, (Kegiatan
tersebut dihelat untuk memperingati Harlah ke-
79 Gerakan Pemuda (GP) Ansor, Jakarta, 2013)

26

memiliki sense of crisis sama sekali.?®

Pesantren memiliki karakteristik
tersendiri yang khas yang hingga saat ini
menunjukkan kemampuannya yang
cemerlang melewati berbagai episode zaman
dengan kemajemukan masalah yang
dihadapinya. Bahkan dalam perjalanan
sejarahnya, ia telah memberikan andil
yang sangat besar dalam ikut serta
mencerdaskan kehidupan bangsa dan
memberikan pencerahan terhadap
masyarakat.

Salah satu hal yang membuat pesantren
di Indonesia tetap bertahan adalah ia
tetap mempertahankan budaya (budaya
pesantren), kebudayaan sangat erat
hubungannya dengan masyarakat. segala
sesuatu yang terdapat dalam masyarakat
ditentukan oleh kebudayaan yang dimiliki
oleh masyarakat itu sendiri. Istilah
untuk pendapat itu adalah cultural-
determinism.”

Pesantren dianggap sebagai instrumen
penting. Sebab, pesantren adalah sebuah
lembaga pendidikan dan “pendidikan”
sampai sekarang masih diyakini mempunyai
peran besar dalam membentuk karakter
individu-individu yang dididiknya, dan
mampu menjadi “guiding light” bagi generasi
muda penerus bangsa.*

Oleh karena itu, sudah tidak diragukan

tren memiliki kontribusi

28 Drs. Yasmadi, MA., Modernisasi Pesantren, (Jakarta:
Ciputat Press, 2002), him. 61

29 Arifur Rahman, Pesantren Budaya Sebagai Pusat
Kegiatan Pondok Pesantren di Singosari, (Malang: Tu-
gas Akhir Jurusan Teknik Arsitektur UIN MA-
LANG, 2011)

30 Syamsul Ma’arif, Transformative 1.earning dalam
Membangun Pesantren Berbasis Multikultnral, (Jurnal
Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi,
Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo Semarang,
Volume 1, Nomor 1, Juni, 2012), hlm. 8

LOYONG, Vo]urne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 9013



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Buclaga Masgarakat

nyata dalam pembangunan pendidikan.
Apalagi dilihat secara historis, pesantren
memiliki pengalaman yang luar biasa
dalam membina dan mengembangkan
masyarakat. Bahkan, pesantren mampu
meningkatkan perannya secara mandiri
dengan menggali potensi yang dimiliki
masyarakat di sekelilingnya.

Sehingga eksistensi pesantren di
tengah-tengah masyarakat mampu
menjadikan kehadiran pesantren tetap
menjadi idaman masyarakat di tengah
penggerusan moral yang diakibatkan oleh
budaya konsumeris. Strategi budaya yang
dimainkan pesantren terbukti efektif dalam
mempertahankan nilai-nilai agama dan
moralitas di samping pada saat yang sama
terus berusaha mengapresiasi sekaligus
berkreasi menciptakan nilai-nilai baru yang
mungkin menopang keberlangsungan
tradisi pesantren.

Demikianlah, pesantren dengan ragam
variannya terus berusaha menciptakan
strategi-strategi baru untuk terus
menyumbangkan kemampuannya dalam
ikut serta mencerdaskan kehidupan bangsa.
Strategi-strategi itu terus diujiterapkan
sesuai dengan skala prioritas dan tantangan
masing-masing pesantren.* Oleh karenanya
masyarakat diharapkan mempercayai
pondok pesantren mampu hadir sebagai
solusi transformasi sosial budaya.

Penutup

Pondok pesantren adalah lembaga
pendidikan yang komplit memenuhi berbagai
aspek, terutama aspek pendidikan moral
dan karakter. Meskipun dewasa ini segala

31 Mastuki, M.A., Intelektnalisme Pesantren, (Jakarta:
Diva Pustaka, 2006), hlm. 7

LOYONG, Volume 5 NOl’l‘lOY 1, Novem]oey 9015

cakupan mengenai kehidupan tidak bisa
terlepas dari perubahan-perubahan nilai
akibat globalisasi. Akan tetapi, pondok
pesantren dengan pendidikan di dalamnya
dinilai mampu menciptakan dan membentuk
perilaku sosial budaya masyarakat.

Hal demikian dikarenakan pesantren
terdapat berbagai unsur yang kemudian
membentuk pokok pesantren, baik kiai,
masjid, asrama, santri, dan kitab kuning.
Kelima elemen itulah menjadi elemen dasar
dari tradisi pesantren. Melalui konstruksi dan
relasi kelima elemen tersebut akhirnya pondok
pesantren menciptakan dan membentuk
perilaku sosial kebudayaan yang bisa jadi
berbeda dengan masyarakat lainnya di
luar pesantren.

Perilaku sosial kebudayaan tersebut
terbentuk tidak hanya pada karakteristik
fisik pesantren, melainkan juga bidang
terbatas perilaku kebudayaan dari komunitas
pesantren. Dalam konteks demikian, pesantren
oleh Abdurrahman Wahid kemudian
dianggap sebagai sebuah sub kultur dalam
kultur masyarakat yang lebih luas.

Harapannya, pondok pesantren benar-
benar mampu hadir berkontribusi dalam
transformasi sosial budaya dan sebagai solusi
mengurangi budaya konsumtif masyarakat.
Sehingga masyarakat dapat mengilangkan
asumsi tentang citra pesantren sebagai
pendidikan yang ketinggalan zaman, dan
kehadiran pesantren tetap menjadiidaman
masyarakat di tengah penggerusan budaya
yang diakibatkan oleh peradaban global.

Daftar Pustaka

Abdullah, Said. 2007. Pesantren, Jati diri dan
Pencerahan Masyarakat. Sumenep: Said

27



Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Abdullah Institute Publishing

Chaer, Moh. Toriqul. 2013. Inklusifisme
Pesantren. diakses dari http://m.
cyberdakwah.com/2013/07/
inklusifisme-pesantren/ pada tanggal
02 Oktober 2013 pukul 13:30 WIB

Dhofier, Zamakhsyari. 1985. Tradisi Pesantren:
Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai.
Jakarta: LP3ES

Haji, Maskul. Halaqah: Dari Pesantren untuk
Indonesia Kepala Kantor Wilayah
Kementerian Agama Provinsi Daerah
Istimewa Yogyakarta, (dilansir dari
SKH Kedaulatan Rakyat, Sabtu 28
Januari 2012)

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di
Indonesia:Lintasan Sejarah Pertumbuhan
dan Perkembangan. Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada

Ma'arif, Syamsul. Transformative Learning
dalam Membangun Pesantren Berbasis
Multikultural. Jurnal Pembangunan
Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi.
Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo
Semarang. Volume 1, Nomor 1, Juni,
2012. hal. 8

Madjid, Nurcholis. 2006. Buletin Bina
Pesantren. Jakarta: Depag RI

Madjid, Nurcholis (yang dikutip oleh Hasan
Mu’arif Ambari). 2001. Menemukan
Peradaban; Jejak Arkeologis dan Historis
Islam Indonesia. Jakarta: Logos

Mastuki. 2006. Intelektualisme Pesantren.
Jakarta: Diva Pustaka

Mumazziq, Rizal. 2009. Cermin Bening dari
Pesantren; Potret Keteladanan Para Kiai.
Surabaya: Khalista

Nusron. 2013. Dari Pesantren untuk Bangsa,
Merevitalisasi Tradisi dan Menghargai
Budaya Lokal. Jakarta: Festival Budaya

28

Pesantren, Harlah ke-79 Gerakan
Pemuda (GP) Ansor

Rahim, Husni. 2001. Arah Baru Pendidikan
Islam di Indonesia. Jakarta: Logos

Rahman, Arifur. 2011. Pesantren Budaya
Sebagai Pusat Kegiatan Pondok Pesantren
di Singosari. Malang: Tugas Akhir
Jurusan Teknik Arsitektur UIN
Malang

Setiadi, Elly M., et al. 2011. Ilmu Sosial dan
Budaya Dasar. Jakarta: Kencana

Soekanto, Soerjono. 1992. Memperkenalkan
Sosiologi. Jakarta: Rajawali Pers

Sani, A. 1995. Sosiologi dan Perubahan
Masyarakat. Jakarta: Pustaka Jaya

Triwulan T., Titik. 2008. Transformasi Sosial
Budaya. Jakarta: Lintas Pustaka

Wahid, Abdurrahman. 1995. Pesantren
Sebagai Subkultural, dalam Pesantren
dan Pembaruan. Jakarta: LP3ES

Wahid, Abdurahman. 1988. Kamampuan
Internal Pesantren Mengakomodasi
Perubahan. (dalam Makalah Listiyono
Santoso)

Yasmadi, Drs., MA. 2002. Modernisasi Pesantren.
Jakarta: Ciputat Press

Zuhairini. 1997. Sejarah Pendidikan Islam.
Jakarta: Bumi Aksara

LOYONG, Volurne 3 NOl’l‘lOY 1, Novernl)ey 2013



