
17



Konstribusi Pesantren dalam Memfilter 
Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

Abstract
Pesantren (Islamic boarding school) as religious educational institutions as well as community, was able 
to play its role as a renewal precursor. The existence of  Islamic boarding school in fact willing to give 
alternative bids model of  education, thought and action. This proved to be Islamic boarding school as 
the oldest educational institutions and survive amid the current transformation of  socialcultural swiftly. 
Sociocultural alteration can be overcome with five elements. These elements are the elements that can form 
a Islamic boarding school, that Kiai (priest), mosque, dormitories, santri (student of  Islamic boarding 
school), and kitab kuning (classical textbook). These elements have a function as sociocultural education 
in shaping behavior of  sociocultural.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan keagamaan sekaligus kemasyarakatan, ternyata mampu 
memainkan peranannya sebagai pelo0(perubahan) sosial budaya masyarakat. Perubahan 
sosial budaya tersebut dapat diatasi dengan lima elemen. Elemen-elemen tersebut adalah 
unsur yang dapat membentuk pondok pesantren, yaitu kiai, masjid, asrama, santri, dan 
kitab kuning. Unsur-unsur yang membentuk pesantren tersebut berfungsi sebagai sarana 
pendidikan dalam membentuk perilaku sosial budaya masyarakat.

Kata kunci: Pesantren, Modernisasi, Sosial Budaya, Masyarakat

Oleh

Muhammad N. Hassan
 Pengurus Biro Kajian Saintek LKP2M Periode 2013

Mahasiswa Jurusan Biologi UIN Maliki Malang

Pendahuluan

Pada era modernisasi sekarang ini, 
Alvin Toffler penulis buku The Third Wave, 
membayangkan akan terciptanya “masyarakat 
informasi” (the information society), sebagai 
dampak adanya abad informasi (information 
age) yang sulit dihindari oleh negara manapun, 
termasuk Indonesia. Sehingga fenomena 
globalisasi yang begitu cepat mengalami 
akselerasi dalam berbagai aspek, sebagai 
konsekuensi-logis dari penerapan teknologi 

tinggi (high-technology), menyebabkan bangsa 
Indonesia tergiring pada pola interaksi yang 
amat cepat dan massif dengan negara-negara 
lain di dunia. Daniel Bell, menyebutnya 
dengan abad masyarakat pasca-industri 
(the post industrialized society).1

Pondok pesantren sebagai lembaga 
pendidikan Islam tertua di Indonesia 
tidak saja memiliki peran strategis dalam 
1	 Moh. Toriqul Chaer, 2013, Inklusifisme Pe-

santren, diakses dari http://m.cyberdakwah.
com/2013/07/inklusifisme-pesantren/, pada 
tanggal 02 Oktober 2013 pukul 13:30 WIB



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201318

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

aspek pencerahan keilmuan. Namun ia 
juga merupakan lembaga pemberdayaan 
layaknya Lembaga Swadaya Masyarakat (LSM) 
yang ada di Indonesia saat ini. Itu artinya 
pondok pesantren merupakan LSM tertua di 
Indonesia. Dengan demikian, multi peran 
pesantren memberikan harapan pesantren 
sebagai agen perubahan (agent of change), baik 
dalam aspek keilmuan, sosial, budaya, dan 
pemberdayaan ekonomi. Tidak berlebihan 
kiranya obsesi tersebut karena pesantren 
memiliki komponen-komponen bagi 
ekspektasi terhadap terjadinya perubahan. 
Berbagai komponen itu adalah diantaranya 
posisi kiai yang memiliki kharisma, budaya 
keilmuan yang selalu menuntut nilai-nilai 
idealisme, dan kemampuan memobilisasi 
massa untuk menumbuhkan partisipasi 
masyarakat terhadap suatu program. 
Sayangnya di beberapa pondok pesantren 
saat ini, komponen-komponen tersebut telah 
dimanfaatkan oleh pihak-pihak tertentu bagi 
kepentingan hegemoni politik nasional.2

Lembaga ini juga semakin memperlebar 
wilayah garapannya yang tidak melulu 
mengakselerasikan mobilitas vertikal (dengan 
penjejalan materi–materi keagamaan), tetapi 
juga mobilitas horizontal (kesadaran sosial). 
Pesantren kini tidak lagi berkutat pada 
kurikulum yang berbasis keagamaan dan 
cenderung melangit, tetapi juga kurikulum 
yang menyentuh persoalan kekinian 
masyarakat. Dengan demikian, pesantren 
tidak bisa lagi didakwa semata–mata sebagai 
lembaga keagamaan murni, tetapi juga 
(seharusnya) menjadi lembaga sosial yang 
hidup yang terus merespon carut-marut 
2	 Drs. H. Maskul Haji, M.Pd.I, Halaqah: Dari 

Pesantren untuk Indonesia Kepala Kantor Wilayah 
Kementerian Agama Provinsi Daerah Istimewa 
Yogyakarta, (dilansir dari SKH Kedaulatan 
Rakyat, Sabtu 28 Januari 2012).

persoalan masyarakat di sekitarnya.

Pergeseran orientasi semacam ini tidak 
berarti meraibkan identitas pesantren dengan 
segala keunikannya, melainkan justru 
semakin mempertegas bahwa pesantren 
sejak berdirinya adalah lembaga milik 
masyarakat yang dikembangkan atas swadaya 
masyarakat itu sendiri. Demikianlah dalam 
perkembangannya, pesantren semakin 
menyadari perlunya reintegrasi kehidupan 
di dalamnya dengan realitas di luarnya 
yang dalam masa–masa sebelumnya dua 
ranah ini demikian berjarak, untuk tidak 
mengatakan bersebrangan.

Dipihak yang lain, belantika3 
perkembangan pesantren sekarang ditandai 
dengan munculnya generasi baru. Generasi 
baru pesantren ini disamping tetap mewarisi 
tradisi keilmuwan pesantren sebelumnya, juga 
berhasil meng-create tradisi yang sama sekali 
baru sekaligus berhasil mensinergikannya 
dengan perkembangan keilmuan mutakhir. 
Dengan demikian, lahirnya generasi baru 
tidak terlepas dari jaringan intelektual 
era sebelumnya, di samping juga berhasil 
membentuk jaringan yang sama sekali 
baru. Generasi baru ini dalam wujudnya 
berhasil membentuk genre baru dengan rantai 
intlektual yang baru pula yang kemudian 
dapat dibedakan dengan genre generasi 
sebelumnya. Genre generasi baru inilah yang 
saya sebut dengan genre intelektual pesantren 
era keemasan. Genre intelektual pesantren 
era keemasan ditandai dengan muculnya 
tradisi intelektual baru di dunia pesantren, 
sebuah tradisi yang tidak dijumpai dalam 
era-era sebelumnya (baik era pertumbuhan 
maupun era perkembangan pesantren).
3	 be·lan·ti·ka n usaha dagang atau jasa dl 

dunia permusikan (lagu-lagu, kaset, dsb) 
atau pertunjukan (tari, dsb): -- musik



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 19

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

Kalau pada era sebelumnya, genre 
intelektual pesantren lebih menekankan 
pada transmisi mistisisme dalam arti yang 
sangat luas dan kemudian bergeser pada 
pemekaran kurikulum yang tidak melalui 
pada transmisi mistisisme dan pendalaman, 
tetapi pada variasi kurikulum yang beragam. 
Namun pada era keemasannya, pesantren 
semakin memperluas ruang implementasinya 
dengan melengkapi dan menciptakan 
alternatif-alternatif baru yang dapat menopang 
destabilisasi4 pesantren di tengah ancaman 
modernitas. Di era ini, pesantren berhasil 
menjadi lembaga pendidikan islam yang 
mondial5 dan kosmopolitan6.

Oleh karenanya, pesantren telah mampu 
berperan dalam membentuk prilaku sosial 
budaya masyarakat dan memenuhi eksistensi 
kehadiran di tengah-tengah masyarakat. 
Sehingga menanamkan kepercayaan 
masyarakat terhadap pesantren.

Mengenal Pesantren

Pondok pesantren adalah lembaga 
pendidikan berbasis agama, pesantren pada 
mulanya merupakan pusat penggemblengan 
nilai-nilai dan penyiaran agama islam. 
Namun, dalam perkembangannya, pesantren 
mengalami perubahan, yaitu perubahan 
dari dalam untuk kepentingan penunjukan 
identitas. Meskipun kepemimpinan dipegang 
oleh otoritas kiai sebagai sentral pesantren, 

4	 de·sta·bi·li·sa·si /déstabilisasi/ n perbua-
tan dsb yg menyebabkan tidak stabil (mantap); 
men·de·sta·bi·li·sa·si v menjadikan tidak stabil 
(mantap): tujuan gerakan para pemberontak ialah 
mencoba ~ pemerintahan yg baru

5	 mon·di·al a berkaitan dng seluruh dunia
6	 kos·mo·po·li·tan a 1 mempunyai wawasan dan 

pengetahuan yg luas; 2 terjadi dr orang-orang 
atau unsur-unsur yg berasal dr pelbagai bagian 
dunia

tetapi pesantren sebagai institusi sudah 
membuka diri bagi perubahan. Lihat saja 
bermula dari “langgar” atau mushola untuk 
tempat pengajaran, kemudian berkembang 
menjadi sebuah institusi modern, dengan 
kelas-kelasnya, dengan metodenya, dengan 
kurikulum bahkan dengan penataan 
organisasinya. 

Pesantren mempunyai akar sejarah 
panjang, sekalipun pesantren-pesantren 
besar yang ada sekarang hanya dapat 
dilacak asal usulnya sampai akhir abad 
ke-19 atau awal abad ke-20. Dalam hal ini 
Zamakhsyari Dhofier telah membuat peta 
pesantren-pesantren di Jawa dari abad 
ke-19 dan abad ke-20 yang menunjukan 
adanya 40 pemusatan pesantren dengan 
Jawa Timur sebagai pemegang terbesar, 
diikuti secara berurutan oleh Jawa Tengah 
dan Jawa Barat. Mengingat umurnya yang 
tua dan luasnya penyebaran pesantren, 
dapat dipahami bahwa pengaruh lembaga 
itu pada masyarakat sekitarnya sangat besar. 
Banyak peristiwa sejarah pada abad ke-19 
yang menunjukan betapa besar pengaruh 
pesantren dalam mobilisasi masyarakat 
pedesaan untuk aksi-aksi protes terhadap 
masuknya kekuasaan birokrasi kolonial 
di pedesaan. Dengan asumsi yang sama, 
sekarang ini pemerintah dan lembaga-
lembaga swasta seperti LSM, mencoba 
meletakan harapan pada pesantren dalam 
usaha mereka memajukan pembangunan 
desa. Pesantren sebagai lembaga sosial 
yang berada di akar bawah mempunyai 
peranan strategis dalam melaksanakan 
cita-cita pembangunan yang memerlukan 
peran serta masyarakat dan perencanaan 
dari bawah.7
7 Nurchois Madjid, Buletin Bina Pesantren, (Jakarta: 

Depag RI, 2009), hlm. 8-11



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201320

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Lembaga pendidikan yang khas 
Indonesia (indigenous)8 ini bisa dilacak sejak 
kehadiran dan da’wah Islam di Indonesia. 
Penyiaran Islam khususnya di Jawa relatif 
tidak menimbulkan problem konfliktual 
karena proses akulturasi, akomodasi dan 
transformasi terhadap lembaga semisal yang 
telah eksis sebelumnya yang dimainkan oleh 
agama Hindu-Budha.9 Ia merupakan pioner 
dan corong sosialisasi Islam di Indonesia dan 
bahkan pada era kolonialisme, pesantren 
tidak saja bermain dalam wilayah da’wah 
dan pendidikan akan tetapi juga secara 
signifikan telah memberikan kontribusi 
bagi terwujudnya iklim kemerdekaan.

Sejarah menunjukkan bahwa 
pesantren mempunyai akar tradisi yang 
sangat kuat di lingkungan masyarakat 
Indonesia. Ia merupakan produk budaya 
orisinil masyarakat Indonesia. Sejak awal 
kehadirannya pesantren telah menunjukkan 
watak populisnya dengan memberikan sistem 
pendidikan yang dapat diakses oleh semua 
golongan masyarakat. Hal itu merupakan 
pengejawantahan dari konsep “ummah” 
dalam Islam yang menempatkan harkat dan 
martabat manusia secara egaliter di hadapan 
Tuhan. Karena itulah, dalam perjalanan 
sejarah keindonesiaan, pesantren tidak 
pernah lekang oleh waktu, bahkan secara 
kuantitas terus mengalami kenaikan.10 

Karena itu masyarakat pesantren 
sejak awal merupakan komposisi besar 

8 Nurcholis Madjid yang dikutip oleh Hasan 
Mu’arif Ambari dalam, Menemukan Per-
adaban; Jejak Arkeologis dan Historis 
Islam Indonesia (Jakarta: Logos, 2001), 
hlm. 319

9 Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam 
di Indonesia (Jakarta: Logos, 2001), hlm. 
145

10 Husni Rahim, Ibid, hlm. 146

kelompok sosial budaya di Indonesia. 
Hal itu sebagaimana Geertz membagi 
kategori sosial masyarakat Jawa menjadi 
santri, priyayi dan abangan, walaupun 
pilahan sosial tersebut  dalam era global 
semakin absurd. Selama ini kelompok santri 
yang terlembagakan dalam masyarakat 
pesantren identik dengan masyarakat 
tradisional. Berbeda dengan masyarakat 
modern, masyarakat tradisional merupakan 
kelompok terbesar dalam pelapisan sosial 
di Indonesia.

Pesantren dari masa ke masa

Sejak awal masuknya Islam ke Indonesia, 
pendidikan Islam merupakan kepentingan 
tinggi bagi kaum muslimin. Tetapi hanya 
sedikit sekali yang dapat kita ketahui tentang 
perkembangan pesantren di masa lalu, 
terutama sebelum Indonesia dijajah Belanda, 
karena dokumentasi sejarah sangat kurang. 
Bukti yang dapat kita pastikan menunjukkan 
bahwa pemerintah penjajahan Belanda 
memang membawa kemajuan teknologi 
ke Indonesia dan memperkenalkan sistem 
dan metode pendidikan baru. Namun, 
pemerintahan Belanda tidak melaksanakan 
kebijaksanaan yang mendorong sistem 
pendidikan yang sudah ada di Indonesia, 
yaitu sistem pendidikan Islam. Malah 
pemerintahan penjajahan Belanda membuat 
kebijaksanaan dan peraturan yang membatasi 
dan merugikan pendidikan Islam. Ini bisa 
kita lihat dari kebijaksanaan berikut:

Pada tahun 1882 pemerintah Belanda 
mendirikan Priesterreden (Pengadilan 
Agama) yang bertugas mengawasi kehidupan 
beragama dan pendidikan pesantren. Tidak 
begitu lama setelah itu, dikeluarkan Ordonansi 
tahun 1905 yang berisi peraturan bahwa 
guru-guru agama yang akan mengajar 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 21

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

harus mendapatkan izin dari pemerintah 
setempat.11 Peraturan yang lebih ketat lagi 
dibuat pada tahun 1925 yang membatasi 
siapa yang boleh memberikan pelajaran 
mengaji. Akhirnya, pada tahun 1932 peraturan 
dikeluarkan yang dapat memberantas dan 
menutup madrasah dan sekolah yang tidak 
ada izinnya atau yang memberikan pelajaran 
yang tak disukai oleh pemerintah.12 

Peraturan-peraturan tersebut 
membuktikan ketidakadilan dan tidak 
bijaksana pemerintah penjajahan Belanda 
terhadap pendidikan Islam di Indonesia. 
Namun demikian, pendidikan pondok 
pesantren juga menghadapi tantangan 
pada masa kemerdekaan Indonesia. Setelah 
penyerahan kedaulatan pada tahun 1949, 
pemerintah Republik Indonesia mendorong 
pembangunan sekolah umum seluas-
luasnya dan membuka secara luas jabatan-
jabatan dalam administrasi modern bagi 
bangsa Indonesia yang terdidik dalam 
sekolah-sekolah umum tersebut. Dampak 
kebijaksanaan itu adalah bahwa kekuatan 
pesantren sebagai pusat pendidikan Islam 
di Indonesia menurun. Ini berarti jumlah 
anak-anak muda yang dulu tertarik kepada 
pendidikan pesantren menurun dibandingkan 
dengan anak-anak muda yang ingin mengikuti 
pendidikan sekolah umum yang baru 
saja diperluas. Akibatnya, banyak sekali 
pesantren-pesantren kecil mati sebab 
santrinya kurang cukup banyak.13 

Jika kita melihat peraturan-peraturan 
tersebut baik yang dikeluarkan pemerintah 
Belanda selama bertahun-tahun maupun 
11 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Ten-

tang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: LP3ES, 1985), 
hlm. 41

12 Zuhairini. Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 
Aksara, 1997). 149.

13 Zamakhsyari Dhofier, Op.Cit., hlm. 41

yang dibuat pemerintah RI, memang masuk 
akal untuk menarik kesimpulan bahwa 
perkembangan dan pertumbuhan sistem 
pendidikan Islam, dan terutama sistem 
pesantren, cukup pelan karena ternyata 
sangat terbatas. Akan tetapi, apa yang 
dapat disaksikan dalam sejarah adalah 
pertumbuhan pendidikan pesantren yang 
kuatnya dan pesatnya luar biasa. Seperti 
yang dikatakan Zuhairini (1997: 150), ternyata 
“jiwa Islam tetap terpelihara dengan baik” 
di Indonesia.

Menurut survei yang diselenggarakan 
kantor Urusan Agama yang dibentuk oleh 
Pemerintah Militer Jepang di Jawa tahun 1942 
mencatat jumlah madrasah, pesantren dan 
murid-muridnya seperti terlihat berikutnya 
dalam Tabel 1:

TABEL 114: Jumlah pesantren, madrasah 
dan santri di Jawa dan Madura pada tahun 
1942 (Survai kantor Urusan Agama)

Propinsi Daerah Jumlah Pesantren 
dan Madrasah

Jumlah 
Santri

Jakarta 167 14 513
Jawa Barat 1 046 69 954
Jawa Tengah 351 21 957
Tawa Timur 307 32 931
Jumlah: 1 871 139 415

TABEL 215: Jumlah pesantren dan santri 
di Jawa pada tahun 1978. (Laporan 

Departement Agama RI)

Propinsi 
Daerah

Jumlah 
Pesantren

Jumlah 
Santri

Jakarta 27 15 767
Jawa Barat 2 237 305 747

14	  Ibid, hlm. 40
15 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: 

Lintasan Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan, 
(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), hlm. 
140



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201322

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Jawa 
Tengah

430 65 070

Tawa 
Timur

1 051 290 790

Jumlah: 3 745 675 364

Dalam Tabel 2, dapat kita melihat 
bahwa hampir empat dasawarsa kemudian, 
jumlah pesantren di Jawa telah bertambah 
kurang lebih empat kali. Statistik dari 
Tabel 2, yang dikumpulkan dari laporan 
Departemen Agama RI pada tahun 1978 
yang mengenai keadaan pesantren di Jawa, 
menunjukkan bahwa sistem pendidikan 
pesantren di Jawa dipelihara, dikembangkan 
dan dihargai oleh masyarakat umat Islam 
di Indonesia. Kekuatan pondok pesantren 
dapat dilihat dari segi lain, yaitu walaupun 
setelah Indonesia merdeka telah berkembang 
jenis-jenis pendidikan Islam formal dalam 
bentuk madrasah dan pada tingkat tinggi 
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), 
namun secara luas, kekuatan pendidikan 
Islam di Jawa masih berada pada sistem 
pesantren.16 

Dari data-data tersebut harus kita 
bertanya, mengapa pesantren begitu 
sanggup menahan dan berkembang selama 
bertahun-tahun penuh dengan tantangan 
dan kesulitan yang dibuat baik pemerintah 
Belanda maupun pemerintah RI? Sistem 
pendidikan pondok pesantren mampu 
bertahan dan tetap berkembang karena 
siap menyesuaikan dan memoderenkan 
tergantung pada keadaan yang sebenarnya 
ada di Indonesia. Sejak awalnya, pesantren di 
Indonesia telah mengalami banyak perubahan 
dan tantangan karena dipengaruhi keadaan 
sosial, politik, dan perkembangan teknologi 
di Indonesia serta tuntutan dari masyarakat 
16 Zamakhsyari Dhofier, Op.Cit., hlm. 20

umum. Oleh karena itu, pada masa ini di 
dunia pesantren terjadi pembangunan 
sistem pendidikan pesantren modern yang 
berorientasi kepada pemberdayaan santri 
dan masyarakat.

Sehingga pesantren menjadi akar 
budaya yang dari dulu hingga sekarang 
sangat mempengaruhi seluruh lapisan 
masyarakat baik secara langsung maupun 
tidak langsung. Menurut Tjahjo Kumolo 
(2007), secara sosio demografi, masyarakat 
kita masih sangat menonjolkan perilaku 
ketokohan seseorang di dalam lingkungan 
pesantren. Dan diakui atau tidak, pesantren 
dengan berbagai bentuk dan variasi proses 
pembelajarannya, merupakan bagian dari 
peradaban bangsa yang telah melekat kuat 
dalam sejarah bangsa. Keunggulan pesantren 
terletak pada prinsip “memanusiakan 
manusia”17 dalam proses pembelajarannya 
(M.H. Said Abdullah, 2007).

Sebagai lembaga pendidikan yang 
sangat berakar masyarakat, pada umumnya 
pesantren hidup, dari, oleh, dan untuk 
masyarakat. Pesantren berusaha mendidik 
para santri, kemudian dapat mengajarkannya 
pada masyarakat. Eksistensi pesantren 
menjadi istimewa karena menjadi pendidikan 
alternatif (penyeimbang) pendidikan yang 
dikembangkan oleh kaum kolonial sehigga 
diharapkan dapat menumbuhkan kaum 
intelektual yang berwawasan luas dengan 
landasan spiritual yang kuat.

Abdurrahman Wahid (1995) menjelaskan 
17 Memanusiakan manusia berarti perilaku manusia 

menghargai dan menghormati harkat dan derajat 
manusia lainnya. Memanusiakan manusia adalah 
tidak menindas sesame, tidak menghardik, tidak 
bersifat kasar, tidak menyakiti, dan perilaku-pe-
rilaku buruk lainnya. Herimanto dan Winarno, 
Ilmu Sosial & Budaya Dasar, (Jakarta: Bumi Ak-
sara, 2010), hlm. 32 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 23

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

pula bahwa pondok pesantren memegang 
prinsip dasar dalam menyikapi perubahan 
sebagai berikut: “Al-muhaafadzatu alal-qadiimi 
as-Shaalihi Wal- Akhidzu bin-Jadidiil Ashlah”, 
yaitu memegang tradisi lama yang baik dan 
mengambil inovasi baru yang lebih baik. 
Persoalan yang berpautan dengan civic 
values akan bisa dibenahi melalui prinsip-
prinsip yang dipegang pesantren selama 
ini dan tentunya dengan perombakan 
yang efektif, berdaya guna, serta mampu 
memberikan kesejajaran sebagai umat 
manusia (al musawah bain-nas).

Transformasi Perilaku Sosial Budaya 

Sebelum kita melangkah lebih jauh 
dalam konteks kajian ini, setidaknya ada 
dua istilah kunci yang perlu mendapat 
eksplanasi secara tepisah, yaitu: “sosial” 
dan “budaya”. Hal ini dimaksudkan untuk 
memberikan suatu rumusan definitif secara 
jelas tentang artikulasi perubahan sosial 
budaya.

Konsep pertama adalah konsep “sosial” 
atau sering disebut dengan masyarakat 
(community) yang berarti sekelompok ikatan 
nilai dan norma-norma sosial. Sekumpulan 
orang yang tinggal bersama dalam satu 
tempat. Istilah sosial dapat juga diartikan 
sebagai wadah atau tempat orang-orang 
saling berhubungan dengan hukum dan 
budaya tertentu untuk mencapai tujuan 
bersama.18 Sosial atau masyarakat merupakan 
suatu kelompok manusia yang telah hidup 
dan bekerja sama cukup dalam, sehingga 
mereka dapat mengatur diri mereka dan 
menganggap diri mereka sebagai satu 
kesatuan sosial dan batas-batas yang 
18 A. Sani, Sosiologi dan Perubahan Masyarakat, (Ja-

karta: Pustaka Jaya, 1995), hlm. 23

dirumuskan dengan jelas, suatu masyarakat 
yang lebih terrefleksi dalam seni, sastra, 
religi dan moral.19

Konsep kedua dari term ini adalah konsep 
“budaya” yang selanjutnya mendapat afiks 
ke-an menjadi kebudayaan atau culture. 
Menurut Koentjaraningrat, kata kebudayaan 
berasal dari sansekerta buddhayah, ialah 
jamak dari buddhi yang berarti budi atau 
akal. Dengan demikian kebudayaan dapat 
diartikan sebagai hal-hal yang bersangkutan 
dengan budi dan akal. Sementara P.J. Van 
Der Peet, memandang bahwa asal kata 
“kebudayaan” merupakan perkembangan 
dari kata majemuk budi-daya, yang artinya 
daya dari budi, kekuatan dari akal. Istilah 
budaya sendiri dalam bahasa inggris 
berasal dari kata latin colere, yanga berarti 
mengolah, mengerjakan, terutama mengolah 
tanah atau bertani. Dari arti ini berkembang 
arti, culture sebagai segala daya dan usaha 
manusia untuk mengubah alam.20

Pada dasarnya suatu masyarakat 
serta kebudayaan yang dihasilkannya 
tidak berhenti berproses, kecuali apabila 
masyarakat dan kebudayaan tersebut telah 
mati. Setiap masyarakat dan kebudayaan, 
pasti mengalami perubahan. Mungkin saja 
perubahan yang terjadi tidak begitu tampak, 
karena manusia kurang menyadarinya atau 
merasa dirinya kurang terlibat. Di Indonesia 
ini sering dikatakan bahwa, masyarakat 
desa sama sekali tidak berubah, atau suku-
suku bangsa yang terasing, sama sekali 
masih murni. Ini semua sekali tidak benar, 
mungkin pandangan tersebut didasarkan 
pada sudut pandangan yang sangat sempit. 
Perkembangan ilmu pengetahuan dan 
19 Titik Triwulan T, Transformasi Sosial Budaya, (Ja-

karta: Lintas Pustaka, 2008), hlm. 24
20 Titik Triwulan T, Ibid, hlm. 25



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201324

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

teknologi yang sangat pesat, hampir-
hampir tidak memungkinkan manusia dan 
kelompoknya untuk menutup diri terhadap 
pengaruh dari luar. Memang perlu diakui 
di satu pihak pengaruh tersebut masuk 
dengan mudah, namun dipihak lain, ada 
pula pengaruh yang lebih sukar.

Tranformasi perubahan sosial budaya 
dalam konteks ini adalah proses perubahan 
yang diakibatkan oleh kemajuan pola pikir, 
gagasan dan ide-ide manusia mengakibatkan 
terjadinya perbedaan dengan keadaan 
sebelumnya dengan keadaan yang sedang 
dihadapi. 21 perubahan kebudayaan mencakup 
banyak aspek, baik nemtuk, sifat perubahan, 
dampak perubahan, dan mekanisme 
yang dilaluinya. Perubahan kebudayaan 
yang terjadi bias memunculkan masalah, 
antara lain perubahan akan merugikan 
manusia jika perubahan itu bersifat regress 
(kemunduran) bukan progress (kemajuan); 
perubahan bias berdampak buruk atau 
menjadi bencana jika dilakukan melalui 
revolusi, berlangsung cepat, dan di luar 
kendali manusia. 22

Perubahan kebudayaan di dalamnya 
mencakup perkembangan kebudayaan. 
Pembangunan dan modernisasi termasuk 
pula perubahan kebudayaan. Pengertian 
modernisasi tersebut hendaknya dikaitkan 
dengan tujuannya, dan bukan terhadap 
caranya semata-mata pengkaitan 
terhadap caranya semata-mata, mungkin 
menghasilkan kesalapahaman yang dapat 
menghasilkan sikap-sikap berprasangka 
terhadap kebudayaan tradisional maupun 
kebudayaan barat.23

21 A. Sani, Op.Cit., hlm. 157
22 Herimanto dan Winarno, Ilmu Sosial & Budaya 

Dasar, (Jakarta: Bumi Aksara, 2010), hlm. 32
23 Soerjono Soekanto, Memperkenalkan Sosiolog, (Ja-

Keberhasilan modernisasi telah 
menunjukkan eksistensi yang sangat 
menjanjikan dan membanggakan. Terbukti, 
apa yang belum dikenal manusia, sekarang 
sudah tidak asing lagi. Bahwa kelaparan 
dan penyakit menular yang dahulu sangat 
ditakuti, sekarang sudah dapat dihindari : 
kesulitan dan bahaya-bahaya alamiah yang 
dahulu menyakitkan dan menghambat 
perhubungan, sekarang bukan masalah 
lagi. Pendek kata, kemajuan saintek telah 
menghasilkan produk-produk yang 
memudahkan kehidupan, memberikan 
kesenangan dan kenikmatan, sehingga 
kebutuhan-kebutuhan jasmani tidak lagi 
pemenuhannya.

Kondisi dan hasil kemajuan saintek itu 
seharusnya membawa kebahagiaan dan 
kemaslahatan yang lebih banyak kepada 
manusia dalam kehidupannya. Akan 
tetapi suatu kenyataan yang menyedihkan, 
bahwa kebahagiaan itu ternyata semakin 
jauh, hidup semakin sukar dan kesukaran-
kesukaran material berganti dengan kesukaran 
mental-spiritual. Beban jiwa semakin berat, 
kegelisahan dan ketegangan serta tekanan 
perasaan lebih sering terasa dan lebih menekan 
sehingga mengurangi kebahagiaan.

Persoalan tersebut tidak lain adalah 
akibat terjajahnya bangsa oleh modernisasi 
dan globalisasi dalam arus yang semakin 
kuat. Sehingga saat ini tugas dan peran 
lembaga pendidikan dalam menggali ilmu 
pengetahuan dan teknologi serta informasi 
tanpa menghilangkan jati diri Indonesia 
melalui pelestarian nilai-nilai dan moral 
bangsa Indonesia.24

karta: Rajawali Pers, 1992), hlm 43-44 
24 Elly M. Setiadi, et al., Ilmu Sosial dan Budaya Dasar, 

(Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 60-61



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 25

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

Peran Pesantren dalam Membentuk 
Perilaku Sosial Budaya Masyarakat

Sebagai lembaga pendidikan keagamaan 
sekaligus kemasyarakatan, pesantren ternyata 
mampu memainkan peranannya sebagai 
pelopor pembaruan. Keberadaan pesantren 
dalam kenyataannya sanggup memberikan 
tawaran alternatif model pendidikan, 
pemikiran dan tindakan. Pesantren terbukti 
sebagai institusi pendidikan yang paling 
lama dan bertahan ditengah derasnya arus 
perubahan sosial.

Pesantren merupakan perintis pendidikan 
islam di Indonesia, sehingga sudah sewajarnya 
menjadi panutan bagi pendidikan Islam secara 
makro. Apalagi belakangan pesantren yang 
juga mengakomodasi model pendidikan 
modern dengan kurikulum dan sistem 
pembelajarannya. Berbagai ilmu-ilmu 
di luar ilmu keagamaan sudah mulai di 
ajarkan di pesantren. Bahkan pembelajaran 
bahasa Inggris, selain bahasa Arab juga 
mulai di ajarkan di pesantren, tampaknya 
menjadi benar bahwa pesantren bukan saja 
tempat untuk mengkaji tiga ilmu agama, 
yaitu bahasa Arab, Fiqih dan Tauhid, tetapi 
ilmu humanitis, bahasa Inggris dan sejarah. 
Tentu tidak cukup itu saja, pesantren 
ternyata juga mengajarkan soft skills bagi 
santri-santrinya agar memiliki kesiapan 
memasuki dunia kerja.

Dalam pesantren terdapat berbagai 
unsur yang kemudian membentuk pokok 
pesantren, baik kiai, masjid, asrama, santri, 
dan kitab kuning. Menurut Dhofier (1985: 
44-66) kelima elemen itulah menjadi elemen 
dasar dari tradisi pesantren. Melalui 
konstruksi dan relasi kelima elemen tersebut 
akhirnya pondok pesantren menciptakan 
dan membentuk perilaku sosial kebudayaan 

yang mungkin berbeda dengan masyarakat 
lainnya di luar pesantren. Perilaku sosial 
kebudayaan tersebut terbentuk tidak 
hanya pada karakteristik fisik pesantren, 
melainkan juga bidang terbatas perilaku 
kebudayaan dari komunitas pesantren. 
Dalam konteks demikian, pesantren oleh 
Abdurrahman Wahid kemudian dianggap 
sebagai sebuah sub kultur dalam kultur 
masyarakat yang lebih luas.

Menurut Abdurrahman Wahid (1988: 40-
47) unsur-unsur yang membentuk pesantren 
berfungsi sebagai sarana pendidikan dalam 
membentuk perilaku sosial budaya. Peranan 
kiai dan santri dalam menjaga tradisi 
keagamaan dalam kurun waktu relatif 
panjang. Pola kebudayaan yang terbentuk 
tercipta sebagai sebuah kebiasaan atau tradisi 
yang muncul sebagai implikasi logis dari 
pola relasi dan fungsionalisme yang terjalin 
dalam komunitas pesantren.25

Sungguhpun demikian, pandangan-
pandangan sumir terhadap kiai—biasanya 
dilakukan oleh para modernis dan puritan—
tetap tak mampu menggeser pengaruh kiai 
di masyarakat. Keberadaan pesantren yang 
manunggal dengan lingkungan sekitarnya, 
memang unik. Ia seperti berada di wilayah 
periferi kekuasaan negara, sekaligus hadir 
di jantung masyarakat. Dan, sebagai figure 
sentral pesantren dan masyarakat, kiai 
dituntut bersikap kontekstual, fleksibel 
dan elastis menyikapi dinamika sosial, 
sekaligus menjaga agar jati diri dan sistem 
nilai pesantren tidak luntur. Dalam strategi 
sosial kebudayaan, kepercayaan diri self 
confidence yang berkelindan dengan sikap 
pertahanan diri (self defensive) seperti ini, 
25 Abdurohman Wahid, dalam Makalah Listiyono 

Santoso, Kamampuan Internal Pesantren Mengakomo-
dasi Perubahan, (1988), hlm. 40-47



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201326

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

akan memberikan landasan kuat bagi 
transformasi sosial.26

Pelestarian tradisi dan budaya pesantren 
ini, diharapkan dapat memberikan kontribusi 
bagi upaya membangun karakter bangsa. 
Tiga hal yang ingin dicapai, dari acara 
tersebut yakni, pertama menegaskan budaya 
pesantren, sebagai sub kultur Indonesia 
yang lebih adaptatif dan menghargai 
tradisi serta kearifan budaya lokal, kedua, 
mengembalikan akar budaya Indonesia 
yang cinta damai, toleran, ramah.27

Saat ini pesantren justru lebih banyak 
terjebak dalam perjuangan kepentingan yang 
bersifat pragmatis oportunis, terlebih lagi 
pada era pasca Orde Baru, terutama sekali 
pada saat-saat menjelang Pemilu. Pesantren 
dalam banyak kesempatan justru menjadi 
ajang pertarungan kepentingan perebutan 
kekuasaan atas nama agama. Generasi 
masa lalu menjadikan politik sebagai media 
memperjuangkan kepentingan agama, saat 
ini justru agama dijadikan “tunggangan” 
kepentingan politik. Ini bisa terjadi karena 
Pesantren tidak memiliki visi dan misi yang 
jelas dalam konstalasi perubahan sosial 
yang sedang berlangsung. Pesantren saat 
ini ibarat sebuah kapal yang berlayar di 
tengah gelombang laut dengan tanpa tujuan. 
Ia akan berlayar menuju ke tempat yang 
diinginkan oleh nahkodanya. Di tengah 
arus perubahan tata nilai sosial-budaya 
seperti sekarang ini, Pesantren tampak tidak 

26 Rizal Mumazziq, Cermin Bening dari Pesantren; 
Potret Keteladanan Para Kiai, (Surabaya: Khalista, 
2009) Resensi oleh A. Khoirul Anam, Santri Pe-
santren Ciganjur, 2010.

27 Nusron, dalam acara Festival Budaya Pesantren 
bertajuk “Dari Pesantren untuk Bangsa, Merevitalisa-
si Tradisi dan Menghargai Budaya Lokal”, (Kegiatan 
tersebut dihelat untuk memperingati Harlah ke-
79 Gerakan Pemuda (GP) Ansor, Jakarta, 2013)

memiliki sense of crisis sama sekali.28

Pesantren memiliki karakteristik 
tersendiri yang khas yang hingga saat ini 
menunjukkan kemampuannya yang 
cemerlang melewati berbagai episode zaman 
dengan kemajemukan masalah yang 
dihadapinya. Bahkan dalam perjalanan 
sejarahnya, ia telah memberikan andil 
yang sangat besar dalam ikut serta 
mencerdaskan kehidupan bangsa dan 
memberikan pencerahan terhadap 
masyarakat.

Salah satu hal yang membuat pesantren 
di Indonesia tetap bertahan adalah ia 
tetap mempertahankan budaya (budaya 
pesantren), kebudayaan sangat erat 
hubungannya dengan masyarakat. segala 
sesuatu yang terdapat dalam masyarakat 
ditentukan oleh kebudayaan yang dimiliki 
oleh masyarakat itu sendiri. Istilah 
untuk pendapat itu adalah cultural-
determinism.29

Pesantren dianggap sebagai instrumen 
penting. Sebab, pesantren adalah sebuah 
lembaga pendidikan dan “pendidikan” 
sampai sekarang masih diyakini mempunyai 
peran besar dalam membentuk karakter 
individu-individu yang dididiknya, dan 
mampu menjadi “guiding light” bagi generasi 
muda penerus bangsa.30

Oleh karena itu, sudah tidak diragukan 
lagi bahwa pesantren memiliki kontribusi 
28 Drs. Yasmadi, MA., Modernisasi Pesantren, (Jakarta: 

Ciputat Press, 2002), hlm. 61
29 Arifur Rahman, Pesantren Budaya Sebagai Pusat 

Kegiatan Pondok Pesantren di Singosari, (Malang: Tu-
gas Akhir Jurusan Teknik Arsitektur UIN MA-
LANG, 2011) 

30 Syamsul Ma’arif, Transformative Learning dalam 
Membangun Pesantren Berbasis Multikultural, (Jurnal 
Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi, 
Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo Semarang, 
Volume 1, Nomor 1, Juni, 2012), hlm. 8



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 2013 27

Konstribusi Pesantren dalam Memfilter Modernisasi Sosial Budaya Masyarakat

nyata dalam pembangunan pendidikan. 
Apalagi dilihat secara historis, pesantren 
memiliki pengalaman yang luar biasa 
dalam membina dan mengembangkan 
masyarakat. Bahkan, pesantren mampu 
meningkatkan perannya secara mandiri 
dengan menggali potensi yang dimiliki 
masyarakat di sekelilingnya.

Sehingga eksistensi pesantren di 
tengah-tengah masyarakat mampu 
menjadikan kehadiran pesantren tetap 
menjadi idaman masyarakat di tengah 
penggerusan moral yang diakibatkan oleh 
budaya konsumeris. Strategi budaya yang 
dimainkan pesantren terbukti efektif dalam 
mempertahankan nilai-nilai agama dan 
moralitas di samping pada saat yang sama 
terus berusaha mengapresiasi sekaligus 
berkreasi menciptakan nilai-nilai baru yang 
mungkin menopang keberlangsungan 
tradisi pesantren.

Demikianlah, pesantren dengan ragam 
variannya terus berusaha menciptakan 
strategi-strategi baru untuk terus 
menyumbangkan kemampuannya dalam 
ikut serta mencerdaskan kehidupan bangsa. 
Strategi-strategi itu terus diujiterapkan 
sesuai dengan skala prioritas dan tantangan 
masing-masing pesantren.31 Oleh karenanya 
masyarakat diharapkan mempercayai 
pondok pesantren mampu hadir sebagai 
solusi transformasi sosial budaya.

Penutup

Pondok pesantren adalah lembaga 
pendidikan yang komplit memenuhi berbagai 
aspek, terutama aspek pendidikan moral 
dan karakter. Meskipun dewasa ini segala 
31 Mastuki, M.A., Intelektualisme Pesantren, (Jakarta: 

Diva Pustaka, 2006), hlm. 7

cakupan mengenai kehidupan tidak bisa 
terlepas dari perubahan-perubahan nilai 
akibat globalisasi. Akan tetapi, pondok 
pesantren dengan pendidikan di dalamnya 
dinilai mampu menciptakan dan membentuk 
perilaku sosial budaya masyarakat.

Hal demikian dikarenakan pesantren 
terdapat berbagai unsur yang kemudian 
membentuk pokok pesantren, baik kiai, 
masjid, asrama, santri, dan kitab kuning. 
Kelima elemen itulah menjadi elemen dasar 
dari tradisi pesantren. Melalui konstruksi dan 
relasi kelima elemen tersebut akhirnya pondok 
pesantren menciptakan dan membentuk 
perilaku sosial kebudayaan yang bisa jadi 
berbeda dengan masyarakat lainnya di 
luar pesantren.

Perilaku sosial kebudayaan tersebut 
terbentuk tidak hanya pada karakteristik 
fisik pesantren, melainkan juga bidang 
terbatas perilaku kebudayaan dari komunitas 
pesantren. Dalam konteks demikian, pesantren 
oleh Abdurrahman Wahid kemudian 
dianggap sebagai sebuah sub kultur dalam 
kultur masyarakat yang lebih luas.

Harapannya, pondok pesantren benar-
benar mampu hadir berkontribusi dalam 
transformasi sosial budaya dan sebagai solusi 
mengurangi budaya konsumtif masyarakat. 
Sehingga masyarakat dapat mengilangkan 
asumsi tentang citra pesantren sebagai 
pendidikan yang ketinggalan zaman, dan 
kehadiran pesantren tetap menjadi idaman 
masyarakat di tengah penggerusan budaya 
yang diakibatkan oleh peradaban global.

Daftar Pustaka

Abdullah, Said. 2007. Pesantren, Jati diri dan 
Pencerahan Masyarakat. Sumenep: Said 



LoroNG, Volume 3 Nomor 1, November 201328

Muhammad N. Hassan # Artikel Fokus LoroNG

Abdullah Institute Publishing

Chaer, Moh. Toriqul. 2013. Inklusifisme 
Pesantren. diakses dari http://m.
cyberdakwah.com/2013/07/
inklusifisme-pesantren/ pada tanggal 
02 Oktober 2013 pukul 13:30 WIB

Dhofier, Zamakhsyari. 1985. Tradisi Pesantren: 
Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. 
Jakarta: LP3ES

Haji, Maskul. Halaqah: Dari Pesantren untuk 
Indonesia Kepala Kantor Wilayah 
Kementerian Agama Provinsi Daerah 
Istimewa Yogyakarta, (dilansir dari 
SKH Kedaulatan Rakyat, Sabtu 28 
Januari 2012)

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di 
Indonesia:Lintasan Sejarah Pertumbuhan 
dan Perkembangan. Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada

Ma’arif, Syamsul. Transformative Learning 
dalam Membangun Pesantren Berbasis 
Multikultural. Jurnal Pembangunan 
Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi. 
Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo 
Semarang. Volume 1, Nomor 1, Juni, 
2012. hal. 8

Madjid, Nurcholis. 2006. Buletin Bina 
Pesantren. Jakarta: Depag RI

Madjid, Nurcholis (yang dikutip oleh Hasan 
Mu’arif Ambari). 2001. Menemukan 
Peradaban; Jejak Arkeologis dan Historis 
Islam Indonesia. Jakarta: Logos

Mastuki. 2006. Intelektualisme Pesantren. 
Jakarta: Diva Pustaka

Mumazziq, Rizal. 2009. Cermin Bening dari 
Pesantren; Potret Keteladanan Para Kiai. 
Surabaya: Khalista

Nusron. 2013. Dari Pesantren untuk Bangsa, 
Merevitalisasi Tradisi dan Menghargai 
Budaya Lokal. Jakarta: Festival Budaya 

Pesantren, Harlah ke-79 Gerakan 
Pemuda (GP) Ansor

Rahim, Husni. 2001. Arah Baru Pendidikan 
Islam di Indonesia. Jakarta: Logos

Rahman, Arifur. 2011. Pesantren Budaya 
Sebagai Pusat Kegiatan Pondok Pesantren 
di Singosari. Malang: Tugas Akhir 
Jurusan Teknik Arsitektur UIN 
Malang

Setiadi, Elly M., et al. 2011. Ilmu Sosial dan 
Budaya Dasar. Jakarta: Kencana

Soekanto, Soerjono. 1992. Memperkenalkan 
Sosiologi. Jakarta: Rajawali Pers

Sani, A. 1995. Sosiologi dan Perubahan 
Masyarakat. Jakarta: Pustaka Jaya

Triwulan T., Titik. 2008. Transformasi Sosial 
Budaya. Jakarta: Lintas Pustaka

Wahid, Abdurrahman. 1995. Pesantren 
Sebagai Subkultural, dalam Pesantren 
dan Pembaruan. Jakarta: LP3ES

Wahid, Abdurahman. 1988. Kamampuan 
Internal Pesantren Mengakomodasi 
Perubahan. (dalam Makalah Listiyono 
Santoso)

Yasmadi, Drs., MA. 2002. Modernisasi Pesantren. 
Jakarta: Ciputat Press

Zuhairini. 1997. Sejarah Pendidikan Islam. 
Jakarta: Bumi Aksara


