
LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

96 

 

 
 

HALAL-GREEN PERSPEKTIF PERMAKULTUR DALAM 

MENGATASI PERUBAHAN IKLIM: PERTEMUAN 

ANTARA ETIKA LINGKUNGAN ISLAM DAN 

PERMAKULTUR 

 
Muhammad Amir Fiqih1, Aziz Muslim2 

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 
2 Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 

mohammedamir.fiqh@gmail.com  

 

Abstract: This article aims to explore halal-green agriculture from a permaculture 

perspective in dealing with climate change.  This study uses field observations by 

interviewing permaculture activists at the Bumi Langit Yogyakarta Foundation and 

other secondary data sources from books, articles, journals, websites and e-books.  

This article explores the role of permaculture in managing regenerative agriculture 

and highlights Islamic environmental ethics.  Regenerative strategic solutions to the 

climate crisis are devised by analyzing the significant potential of sustainable 

agricultural rebuilding.  The expected practical implication of this article is to 

encourage Muslim communities to explore the potential of permaculture or other 

regenerative farming methods to develop and revive degraded lands to address the 

climate crisis. 

Keywords: religion, ecology, and permaculture. 

 

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengekplorasi pertanian halal-green perspektif 

permakuktur dalam menghadapi perubahan iklim. Studi ini menggunakan observasi 

Lapangan dengan mewawancarai para pegiat permakultur di Yayasan Bumi Langit 

Yogyakarta dan sumber data sekunder lainnya dari buku, artikel, jurnal, situs web dan 

e-book. Artikel ini mengeksplorasi peran permakultur dalam mengelola pertanian 

regeneratif dan menyoroti etika lingkungan Islam. Solusi strategis regeneratif untuk 

krisis iklim dirancang dengan menganalisis potensi signifikan dari pembangunan 

kembali pertanian yang berkelanjutan. Implikasi praktis yang diharapkan dari artikel 

ini adalah untuk mendorong masyarakat Muslim mengeksplorasi potensi permakultur 

atau metode pertanian regeneratif lainnya untuk mengembangkan dan menghidupkan 

kembali tanah yang rusak untuk mengatasi krisis iklim. 

Kata Kunci: agama, ekologi, dan permakultur. 

mailto:mohammedamir.fiqh@gmail.com


LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

97 
 

PENDAHULUAN  

Dalam beberapa tahun 

terakhir, ada peningkatan 

pertimbangan agama di bidang 

penelitian perubahan iklim. 

Meningkatnya fokus pada budaya, 

nilai, dan pandangan dunia dalam 

penelitian tentang perubahan iklim 

tampaknya telah mendorong 

mengarahkan perhatian pada agama 

(Otto dkk., 2020). Oleh karena itu, 

para pakar berpendapat bahwa ada 

kebutuhan mendasar untuk memahami 

peran Agama untuk sepenuhnya 

memahami dinamika budaya 

perubahan iklim. 

Pada saat yang sama, dengan 

menekankan kapasitas khusus agama, 

para peneliti dari bidang studi agama 

telah membuat klaim yang kuat 

tentang potensi agama dalam 

mengatasi degradasi lingkungan yang 

disebabkan oleh manusia (Hitzhusen & 

Tucker, 2013). 

Agama membentuk pandangan 

dunia dan sikap moral pemeluknya dan 

bagaimana mereka mendekati alam. 

Selain itu, para pemimpin dan 

organisasi agama sering menikmati 

kredibilitas yang tinggi. Mereka 

memiliki suara penting dalam debat 

publik dan dapat mempengaruhi 

pengambilan keputusan politik melalui 

jaringan mereka yang berbeda. Selain 

itu, beberapa lembaga keagamaan 

memiliki sumber daya keuangan dan 

organisasi yang sangat besar 

(misalnya, jaringan media, sekolah 

lokal) yang dapat mereka mobilisasi 

untuk mempromosikan transformasi 

menuju masyarakat yang lebih ramah 

lingkungan (Majeri Mangunjaya, 

2015).  

Akhirnya, beberapa peneliti 

telah membahas – beberapa dengan 

lebih skeptis dari pada yang lain, 

misalnya, proses 

“greening/penghijauan” agama yang 

berkelanjutan, yang berarti bahwa 

tradisi keagamaan dari waktu ke waktu 

menjadi lebih sadar dan terlibat dalam 

lingkungan (Koehrsen, 2017). Terlepas 

dari reinterpretasi “green/hijau” 

terhadap tradisi kepercayaan yang 

diberikan, komunitas agama telah 

mulai melakukan kegiatan lingkungan, 

seperti pernyataan publik, konsultasi 

dengan pemerintah pusat dan daerah, 

proyek daur ulang atau penanaman 

pohon, dan pendidikan lingkungan 

(Amri, 2014). Untuk alasan ini, para 

ahli telah menekankan potensi 

transformasi agama untuk 

memfasilitasi transisi menuju 

masyarakat yang lebih ramah 

lingkungan dan untuk mengatasi 

perubahan iklim. 

Sejauh mana agama menjadi 

“lebih hijau” dan berkontribusi pada 

mitigasi perubahan iklim masih 

menjadi pertanyaan terbuka. Terlepas 

Dari kenyataan bahwa banyak wilayah 

di mana sebagian besar Muslim tinggal 

sangat rentan terhadap perubahan 

iklim dan bahwa Islam sering 

Mengasumsikan relevansi sosial yang 

besar di wilayah ini, hanya sedikit 

studi ilmu sosial yang membahas 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

98 
 

hubungan antara Islam dan Perubahan 

iklim (Koehrsen dkk., 2022).  

Artikel ini bertujuan untuk 

menyatukan pengetahuan yang ada 

namun tersebar. Dengan demikian, 

memberikan wawasan tentang potensi 

komunitas Muslim untuk memfasilitasi 

(atau memblokir) mitigasi perubahan 

iklim di berbagai wilayah dunia. 

Tinjauan tersebut membedakan antara 

“Islam” sebagai sistem pengetahuan 

agama yang dianggap normatif dan 

“Muslim” sebagai aktor individu dan 

kolektif (misalnya, organisasi arus 

utama & komunitas akar rumput) 

terkait hubungannya dengan ekologi. 

Tinjauan ini dimulai dengan 

pengenalan singkat tentang Islam dan 

perubahan iklim. Bagian kedua 

membahas bagaimana Muslim 

mengatasi perubahan iklim di 

Indonesia. Bagian Ketiga menguraikan 

potensi permakultur untuk mitigasi 

perubahan iklim, menyebutkan 

berbagai bidang kegiatan khususnya 

pertanian regeneratif. Kemudian 

mengeksplorasi potensi pertanian 

regeneratif permakuktur yang 

berkesinambungan dengan etika dan 

prinsip lingkungan Islam, termasuk 

mengurai reinterpretasi “hijau” 

Muslim atas lingkungan dengan 

tawaran konsep halal-green yang 

dipraktikkan oleh komunitas 

permakultur Bumi Langit Yogyakarta. 

Aktivis permakultur ini memadukan 

konsep eko-teologi yang 

menginterpretasikan pengetahuan 

agama dengan pola kerja sistem 

pertanian berkelanjutan permakultur. 

 

METODE PENELITIAN  

Studi ini menggunakan 

observasi lapangan dengan 

mewawancarai para pegiat 

permakultur di Yayasan Bumi Langit 

Yogyakarta dan Sumber data sekunder 

lainnya dari buku, artikel, Jurnal, situs 

web dan e-book. Setelah data 

terkumpul, analisis selanjutnya adalah 

mengidentifikasi etika dan prinsip 

antara islam dan permakultur yang 

berkesinambungan kermudian 

menggali potensi lebih dari pada 

pemanfaatannya ke arah pertanian 

berkelanjutan untuk mengatasi 

perubahan iklim. Setelah ditemukan 

potensi pertanian regeneratif 

permakuktur kemudian membuat suatu 

skema atau konsep dalam 

hubungannya permakuktur, agama, 

dan pertanian regeneratif dalam 

konsep halal-green. Proses 

“greening/penghijauan” agama yang 

berkelanjutan, yang berarti bahwa 

tradisi keagamaan dari waktu ke waktu 

menjadi lebih sadar dan terlibat dalam 

lingkungan. Yang mampu 

menghasilkan hubungan timbal balik 

yang berkelanjutan antara alam dan 

manusia melalui interpretasi agama 

terhadap lingkungan dan etika 

permakultur. Fokus penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis 

pendekatan permakultur sebagai upaya 

mengelola tanah dengan pertanian 

regeneratif untuk mengatasi krisis 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

99 

 

iklim, sebagai cara untuk 

memakmurkan bumi dan 

memberdayakan masyarakat 

keagamaan lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Islam, Lingkungan, dan Perubahan 

Iklim 

Islam adalah agama dengan 

pertumbuhan tercepat dan, menurut 

prognostik, akan membentuk 31% dari 

populasi dunia pada tahun 2060, 

mencapai tingkat yang sama dengan 

agama Kristen (Islam - Penelitian dan 

data dari Pew Research Center, t.t.). 

Sejalan dengan kecenderungan 

“greening / penghijauan” dalam 

agama-agama dunia lainnya, 

lingkungan hidup Islam telah 

berkembang dari tahun 1960-an dan 

seterusnya. Serangkaian ceramah oleh 

filsuf Muslim kelahiran Iran Seyyed 

Hossein Nasr yang diterbitkan pada 

tahun 1968. Pada tasawuf dan konsep 

kesatuan alam semesta, ia menekankan 

hubungan antara degradasi lingkungan 

dan krisis spiritual dan moral 

masyarakat dunia modern.  

Bidang lingkungan Islam telah 

berkembang lebih jauh dari tahun 

1980-an dengan karya-karya tokoh 

kontemporer dalam lingkungan Islam 

seperti Mawil Izzi Dien dan Fazlun 

Khalid. Menariknya, literatur tentang 

lingkungan hidup Islam tidak mengacu 

pada batas-batas sektarian yang 

disebutkan di atas melainkan 

cenderung menyoroti fungsi pemersatu 

lingkungan (Hancock, 2017). Muslim 

yang terlibat dari berbagai golongan 

Islam dapat mengidentifikasikan diri 

dengan lingkungan, sehingga 

menciptakan sebuah komunitas 

imajiner (kecil maupun besar) yang 

berjuang untuk tujuan lingkungan 

bersama. Latar belakang aktivis 

lingkungan Muslim dan fokus mereka 

pada tantangan krisis saat ini 

memfasilitasi penyatuan semacam itu. 

Pegiat lingkungan Muslim 

memanfaatkan Al-Qur’an dan Sunnah 

untuk menghasilkan prinsip-prinsip 

lingkungan dari mereka, sehingga 

menciptakan interpretasi ekologis 

Islam dan seperangkat etika 

lingkungan Islam. Utamanya yang 

biasa dirujuk oleh para pegiat 

lingkungan ini adalah Tauhid dan 

Khalifah (Abdelzaher dkk., 2016). 

Peran mereka dalam lingkungan Islam 

saling terkait dengan prinsip-prinsip 

penting lainnya.  

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 1. Interpretasi muslim terhadap 

lingkungan. 

 

Tauhid mengacu pada keesaan 

Tuhan, seperti yang diungkapkan 

dalam kata-kata pertama dalam 

pengakuan iman: “Tidak ada Tuhan 

Selain Tuhan”. Segala sesuatu berasal 

dari satu sumber kehidupan ini dan 

Tauhid 

(keesaanTu

han) 

Interpret

asi

Kesatuan 

ciptaan 

manusia dan 

alam 

Khalifah 

(manusia 

sebagai 

khalifah 

Interpret

asi

Manusia 

sebagai 

pelayan 

alam 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

100 
 

terhubung dengannya, termasuk alam. 

Para pemerhati lingkungan Muslim 

menafsirkan prinsip ini sebagai 

memperjelas kesatuan semua ciptaan 

yang menjadi milik manusia. Dengan 

demikian, melihatnya sebagai “dasar 

pendekatan holistik dalam Islam 

karena ini menegaskan keterkaitan 

tatanan alam”.  

Selain itu, para pemerhati 

lingkungan Muslim sering 

Menghubungkan prinsip ini dengan 

Mizan, yang berarti keseimbangan dan 

menggambarkan alam semesta sebagai 

harmonis (Arnez, 2014). Setiap detail 

ciptaan telah diciptakan untuk berdiri 

dengan sempurna. Hubungan dengan 

bagian lain dari ciptaan. Interpretasi ini 

menunjukkan keterkaitan ekosistem. 

Diterapkan pada perubahan iklim, ini 

membantu menjelaskan pemanasan 

global sebagai gas rumah kaca yang 

berdampak pada keseimbangan 

penciptaan yang saling berhubungan. 

Menurut beberapa penulis, 

Khalifah adalah satu-satunya tema 

terpenting tentang Islam dan ekologi 

(Hancock, 2017). Ini mengacu pada 

peran manusia sebagai khalifah Tuhan 

di bumi. Pakar lingkungan Muslim 

menafsirkan peran ini sebagai pelayan 

ciptaan Tuhan. Tuhan memberikan 

manusia kepercayaan atas ciptaan. 

Sudah menjadi tanggung jawab 

mereka untuk menjaga alam. Oleh 

karena itu, peduli karena alam berarti 

melayani Tuhan. Sebagai pemelihara 

ciptaan Tuhan, manusia harus berhati-

hati dalam mengelola sumber daya 

alam (misalnya, air) sebagaimana ayat-

ayat Al-Qur'an yang berbeda 

memperingatkan terhadap eksploitasi 

dan pemborosan yang berlebihan 

(Abdelzaher dkk., 2016). Dari sudut 

pandang ini, perubahan iklim 

tampaknya merupakan kegagalan 

perwalian yang ditugaskan.  

Prinsip lain yang sering 

muncul adalah Maslahah: konsep 

kepentingan umum. Ini mengejar 

"interprestasi berkelanjutan" tentang 

kebaikan, kesejahteraan, kelebihan, 

dan manfaat makhluk” (Abdelzaher 

dkk., 2016) dan mengutamakan 

kepentingan umum kesejahteraan atas 

individu, kepentingan pribadi. 

Kaitannya dengan ancaman perubahan 

iklim, prinsip ini mengandung 

pengertian berpikir dan bertindak 

secara global dan peduli untuk 

generasi mendatang. Dengan 

demikian, para pemikir Muslim 

membahas kewajiban untuk 

melestarikan sumber daya dan 

perawatan untuk manusia masa depan. 

Upaya untuk menggabungkan 

Islam dan lingkungan dan 

menerapkannya pada perubahan iklim 

juga telah memancing komentar kritis. 

Kritik tersebut mengarah pada 

pembacaan selektif dan reinterpretasi 

terhadap kitab suci tradisional (Gade, 

2019), Gade menunjukkan bahwa para 

pemerhati lingkungan Muslim telah 

mengambil ayat-ayat tertentu dari Al-

Qur’an dan mengaitkannya dengan 

konsep-konsep Barat tentang 

lingkungan.  



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

101 

 

Dari perspektif ini, semakin 

banyak teori kontribusi membuka 

potensi normatif Islam untuk 

mengatasi masalah lingkungan, namun 

sedikit yang diketahui tentang sejauh 

mana bacaan “greening/hijau” ini 

memengaruhi persepsi dan perilaku 

populasi Muslim yang lebih luas 

terkait terhadap perubahan iklim. Pada 

pembahasan selanjutnya perlu kita 

lihat bagaimana umat Muslim di 

Indonesia mengatasi perubahan iklim, 

sebelum mengeksplorasi praktik halal-

green perspektif permakultur sebagai 

langkah konkrit pertemuan antara etika 

lingkungan Islam dan permakultur 

dalam menghadapi perubahan iklim. 

 

Umat Muslim Mengatasi Perubahan 

Iklim Indonesia 

Dengan sekitar 207 juta 

Muslim yang tinggal di Indonesia, 

negara ini memiliki populasi Muslim 

terbesar di dunia. Letak geografis 

Indonesia membuatnya rentan terhadap 

berbagai konsekuensi perubahan iklim, 

termasuk kekeringan, curah hujan yang 

tinggi, banjir, erosi tanah, dan 

kenaikan muka air. Pada saat yang 

sama, Indonesia adalah negara 

berkembang dengan aktivitas yang 

kuat di bidang penebangan dan 

pertanian deforestasi ekstensif yang 

terkait dengan kegiatan ini menjadi 

perhatian khusus karena mengurangi 

potensi penggunaan hutan sebagai 

penyerap karbon. Pemerintah 

Indonesia telah menggunakan 

kewenangan legislatif untuk 

mendeklarasikan kawasan konservasi. 

Pemerintah mengaitkan peran strategis 

organisasi Musim untuk menjangkau 

komunitas lokal, yang mengarah pada 

kolaborasi erat antara otoritas negara 

dan organisasi organisasi tersebut (F. 

M. Mangunjaya & Praharawati, 2019). 

Secara khusus, tiga organisasi arus 

utama Muslim dalam usaha ini 

antaranya: Majelis Ulama Indonesia, 

Nahdlatul Ulama, dan 

Muhammadiyah. 

Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) mengeluarkan fatwa-pendapat 

hukum yang tidak mengikat (S. Jamil, 

2021). Beberapa fatwa yang 

dikeluarkan oleh MUI dan dewan 

lokalnya terkait dengan mitigasi 

perubahan kim, seperti yang akan 

dibahas di bawah ini. Apalagi pada 

tahun 2011, MUI mendirikan cabang 

khusus yang berfokus pada tantangan 

lingkungan, Lembaga Pemuliaan 

Lingkungan Hidup.  

Nahdlatul Ulama dan 

Muhammadiyah adalah gerakan massa 

Muslim terbesar dan tertua di 

Indonesia dan merupakan organisasi 

masyarakat sipil Muslim yang sangat 

berpengaruh. Muhammadiyah Meliputi 

sekitar 6.118 masjid, 5519 sekolah, 

172 universitas, dan 457 rumah sakit, 

sedangkan Nahdlatul Ulama 

menekankan pada pendidikan dan 

mencakup sekitar 17.000 pesantren (S. 

Jamil, 2021).  

Fokus asli dari organisasi-

organisasi ini adalah mempromosikan 

Islam, pembangunan sosial ekonomi, 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

102 
 

dan pendidikan (S. Jamil, 2021), 

Keterlibatan mereka dengan 

perlindungan lingkungan lebih baru 

dan telah didorong oleh dua 

perkembangan: (a) pemerhati 

lingkungan Indonesia berusaha untuk 

melibatkan organisasi-organisasi ini 

untuk perlindungan lingkungan dan (b) 

agenda pemerintah untuk mengatasi 

perubahan iklim, menempatkan fokus 

khusus pada pengurangan emisi dan 

deforestasi dan degradasi hutan. 

Karena ketiga organisasi menawarkan 

saluran jaringan tertentu (misalnya, 

sekolah dan Masjid) untuk 

menjangkau masyarakat lokal, mereka 

telah menjadi mitra strategis dalam 

rencana pengurangan emisi karbon 

pemerintah, terlibat Dalam tiga bidang 

tersebut di atas: kampanye publik, 

sosialisasi nilai, dan perwujudan 

Organisasi-organisasi tersebut 

di atas telah melakukan kegiatan 

kampanye publik, menerbitkan 

pernyataan yang menanyakan 

pemerintah untuk bertindak melawan 

degradasi lingkungan dan tetap 

berpegang pada tujuan iklim 

internasional (Gade, 2012). Hal yang 

terpenting, untuk meningkatkan 

kesadaran lingkungan di kalangan 

penduduk, para pemimpin agama 

Muslim telah mengedarkan eko-

dakwah: pesan publik yang 

menghubungkan perlindungan 

lingkungan dengan ide-ide tradisional 

dalam Islam dan budaya utama 

Indonesia. 

Untuk menyebarkan 

pengetahuan lingkungan dan 

mempromosikan perindungan 

lingkungan di antara masyarakat lokal, 

MUI dan dewan daerah telah 

menggunakan kekuatan interpretasi 

mereka dan terlibat dalam kajian 

hukum Islam (Gade, 2015). Misalnya, 

MUI dan dewan daerah telah 

mengeluarkan fatwa yang menyatakan 

penebangan dan penambangan yang 

merusak lingkungan sebagai haram. 

(F. M. Mangunjaya & Praharawati, 

2019) menganggap penggunaan fatwa 

sebagai pengungkit penting untuk 

menghasilkan pemahaman lingkungan 

yang lebih baik di antara komunitas 

Muslim lokal dan untuk 

mempengaruhi gaya hidup mereka. 

Selain itu, untuk memperkuat 

kesadaran lingkungan, Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah 

menggunakan pengajaran di masjid-

masjid, forum-forum Islam, dan 

pondok pesantren setempat. Contoh 

kegiatan sosialisasi yang menonjol 

adalah pendidikan lingkungan di 

pesantren (Amri, 2014). Pesantren 

adalah pesantren Muslim, sering 

terletak di daerah pedesaan. Tujuan 

utama mereka adalah untuk 

mengajarkan Islam, menumbuhkan 

kohesi sosial, dan membuat anak-anak 

terbiasa dengan nilai-nilai Islam. Para 

ustadz dan kial biasanya memiliki 

otoritas yang kuat di kalangan 

masyarakat setempat.  

Mempertimbangkan pengaruh 

lokal mereka telah melakukan upaya 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

103 

 

untuk mengubah pesantren menjadi 

tempat pelatihan lingkungan, yang 

didefinisikan sebagai "pesantren 

lingkungan". Pengajaran di sekolah-

sekolah ini menggabungkan 

pengetahuan praktis (misalnya, 

pelatihan pertanian) dengan Islam 

(misalnya, kitab suci Islam tentang 

pohon), yang melarang penduduk 

setempat untuk melakukan praktik 

yang merusak lingkungan seperti 

membakar sampah dan menebang 

pohon (Gade, 2012). Beberapa eko-

pesantren ini telah memenangkan 

penghargaan lingkungan nasional dan 

dianggap sebagai perintis panutan 

untuk transformasi menuju masyarakat 

yang lebih ramah lingkungan. 

Terakhir, eko-pesantren juga 

telah melakukan langkah-langkah 

materialisasi untuk mitigasi perubahan 

klim. Ini termasuk kegiatan reboisasi 

yang menghasilkan keterikatan 

emosional dengan alam (F. 

Mangunjaya & Mckay, 2012). Dengan 

demikian, eko-pesantren telah 

menerapkan gagasan program hima 

(zona pengelolaan lingkungan mental) 

dan harim (tempat suci yang tidak 

dapat diganggu gugat) dan menetapkan 

zona di mana setiap siswa harus 

merawat pohonnya sendiri. Contoh 

yang dimulai pada tahun 1970-an 

sebelum eko-pesantren diperkenalkan 

adalah pesantren An-Nuqayah di 

Madura (S. Jamil, 2021). Pesantren ini 

berhasil menaikkan muka air tanah di 

lahan gersang secara signifikan 

melalui penanaman pohon.  

Menariknya, kekuatan 

pendorong di balik ini adalah perlunya 

pembersihan spiritual sebelum berdoa. 

Untuk mendapatkan air yang cukup 

untuk membersihkan diri sebelum 

shalat lima waktu, guru setempat 

bersama murid-muridnya terus 

menerus menanam pohon untuk 

menyerap air hujan dengan lebih baik, 

yang akhimya mengarah pada 

pembuatan sungai kecil dan sungai 

kecil. Contoh ini menggambarkan 

bahwa alasan utama di balik 

lingkungan religius mungkin adalah 

kebutuhan spiritual dari pada 

pertimbangan lingkungan. 

Selain reboisasi, Nahdlatul 

Ulama berupaya memberikan alternatif 

selain penebangan untuk menghasilkan 

pendapatan bagi masyarakat loka. 

Untuk tujuan ini, telah 

mempromosikan peternakan dan 

penanaman buah/sayuran dan 

menawarkan pelatihan pertanian, 

namun bukan pertanian regeneratif 

(Amri, 2014). Selain itu, 

Muhammadiyah telah menginisiasi 

program mitigasi internal untuk 

mengelola sumber daya di dalam 

organisasinya secara lebih ramah 

lingkungan. Untuk itu, pihaknya telah 

mendesak rumah sakit, sekolah, dan 

universitas untuk mengurangi 

konsumsi energi dan air. 

Contoh-contoh di atas 

menggambarkan potensi organisasi 

Muslim yang kuat dalam 

mempromosikan kesadaran tentang 

perubahan iklim. Berdasarkan contoh-



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

104 
 

contoh ini, Indonesia terkadang 

digambarkan sebagai negara perintis 

dan panutan bagi lingkungan Muslim 

(S. Jamil, 2021). Dengan demikian, 

(Reuter, 2015) menggambarkan 

penerimaan "antusias terhadap 

lingkungan oleh organisasi Muslim 

dan mendiagnosis "pengarusutamaan 

pemikiran eko-religius di Indonesia 

yang difasilitasi oleh hubungan dekat 

yang berkelanjutan dengan tradisi 

ramah alam asli (untuk hubungan ini 

dan implikasinya terhadap mitigasi 

perubahan iklim. 

Pada saat yang sama, 

penelitian yang ada juga menunjukkan 

tantangan yang berbeda yang dialami 

oleh kegiatan-kegiatan tersebut di atas. 

(Amri, 2014) menunjukkan bahwa 

ulama sering kekurangan pengetahuan 

yang cukup tentang perubahan iklim 

untuk secara efektif menginformasikan 

masyarakat lokal tentang hal itu, 

secara khusus kurangnya perhatian 

pada pertanian regeneratif. 

Bentuk lain dari aktivisme 

iklim Musim terus bersembang 

terlepas dari organisasi yang kuat dan 

kegiatan top-down mereka inisiatif, 

bottom-up akar rumput telah muncul di 

kalangan masyarakat Muslim 

Indonesia. Sayangnya permakultur 

tidak masuk ke dalam organisasi arus 

utama ini. (Khuluq & bin Lahuri, 

2020) melaporkan, komunitas Muslim 

akar rumput dengan teguh berpegang 

pada keyakinan mereka, mereka 

sebagai Khalifa dan menawarkan 

pesan rayuan kepada sesama muslim 

dengan mengabarkan pahala atas 

perlaku ramah lingkungan di akhirat 

dengan praktik sistem desain ekologis 

back to nature permakultur. 

Berlawanan dengan organisasi arus 

utama di indonesia, inisiatif komunitas 

akar rumput permakultur ini berjuang 

dengan masalah organisasi seperti 

menghasilkan dana yang cukup untuk 

sosialisasi dan kurangnya legitimasi 

multinasional. Tentunya proyek 

permakultur minim dan hanya 

diterapkan oleh komunitas akar 

rumput. Tidak ada solusi pertanian 

regeneratif untuk mengatasi perubahan 

iklim masyarakat Muslim di Indonesia 

perlu digaris bawahi dan menjadi topik 

menarik. 

 

Permakultur Untuk Perubahan 

Iklim 

Secara garis besar, 

permakultur adalah sistem desain 

ekologis (termasuk pertanian 

regeneratif) serta gerakan global para 

praktisi, pendidik, peneliti, dan 

penyelenggara, yang terikat oleh tiga 

etika inti: 1) merawat bumi, 2) 

merawat manusia, dan 3) pembagian 

yang adil antara bumi dan manusia 

(Mollison dkk., 1991).  

Permakultur mengintegrasikan 

pengetahuan dan praktik yang diambil 

dari banyak disiplin ilmu dan 

menghubungkannya menjadi solusi 

untuk memenuhi kebutuhan manusia 

sambil memastikan masa depan yang 

tangguh (Mollison dkk., 1991). 

Dengan sedikit pendanaan atau 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

105 

 

dukungan institusional, gerakan ini 

telah menyebar selama empat puluh 

tahun terakhir dan sekarang menjadi 

proyek di setiap benua yang 

berpenghuni, Gerakan permakultur 

menawarkan perspektif dan alat 

penting untuk mengatasi bencana 

perubahan iklim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 2. Etika permakultur. 

 

Pada Konverensi Permakultur 

Internasional di Hutan Epping, 2015, 

anggota organisasi permakultur dari 

lima benua membentuk Solusi 

Perubahan Iklim Permakultur. Upaya 

pertama mereka adalah membuat 

pernyataan komprehensif tentang 

perspektif permakultur tentang 

perubahan iklim, yang diadopsi oleh 

Majelis Umum Konvergensi 

Permakultur Internasional, yang 

mencakup lebih dari 600 orang dari 

lebih dari 70 negara (Rocha, 2022).  

Strategi ini meliputi: 1) 

Spektrum teknologi energi terbarukan 

yang aman; 2) Penelitian ilmiah dan 

pertukaran pengetahuan, informasi dan 

inovasi; 3) Pemanenan air, retensi dan 

pemulihan sistem air fungsional; 4) 

Konservasi hutan, reboisasi dan 

kehutanan berkelanjutan; 5) Praktik 

pertanian regeneratif—organik, tanpa 

olah dan olah rendah, polikultur, 

sistem intensif skala kecil, dan 

agroekologi; 6) Penggembalaan 

bergilir terencana, restorasi padang 

rumput, dan sistem silvopastur; 7) 

Agroforestri, hutan pangan dan sistem 

abadi; 8) Bioremediasi dan 

mikoremediasi; 9) Meningkatkan 

karbon organik tanah dengan metode 

biologis: kompos, the kompos, mulsa, 

jamur, cacing dan mikroorganisme 

bermanfaat; 10) Biochar yang 

diproduksi secara berkelanjutan untuk 

penangkapan karbon dan 

pembangunan tanah; 11) Perlindungan 

dan pemulihan ekosistem laut; 12) 

Model ekonomi berbasis masyarakat, 

menggabungkan strategi seperti 

koperasi, mata uang lokal, ekonomi 

hadiah, dan jaringan ekonomi 

horizontal; 13) Relokasi sistem pangan 

dan usaha ekonomi untuk melayani 

masyarakat; 14) Konservasi, efisiensi 

energi, penggunaan kembali, daur 

ulang, dan akuntansi biaya penuh; 

15)Pergeseran ke pola makan yang 

lebih sehat dan ramah iklim; 16) 

Lokasi demonstrasi, sistem model, 

ecovillage, dan komunitas yang 

disengaja; 17) Transformasi konflik, 

konseling trauma dan penyembuhan 

pribadi dan spiritual; 18) Kota Transisi 

dan gerakan lokal lainnya untuk 

menciptakan ketahanan masyarakat. 

Secara khusus, lebih jauh 

mengenai pertanian regeneratif, 

metode pertanian ini menciptakan 

Peduli bumi 

Peduli 

manusia 

Pembagian yang 

adil antara bumi 

dan manusia 

Etika 

permakultur 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

106 
 

siklus perawatan tanah melalui 

penggarapan yang bertanggung jawab 

dalam manajemen tanah. Ini 

merupakan istilah lain dari praktik 

mengkompos hingga menyuburkan 

hasil panen. Tujuan utama dari cara ini 

adalah untuk memperkuat dan 

mempertahankan keberagaman 

biologis dan nutrisi di dalam tanah 

pasca digarap dari waktu ke waktu. 

Isu ini tidak bisa lagi 

dikesampingkan, karena para pakar 

ilmu tanah memperkirakan dengan 

kondisi sekarang yang sudah mulai 

banyak bibit sumber pangan yang 

hilang dan rusak akibat sistem 

pertanian yang marak saat ini. Alih-

alih mencari metode dari laboratorium, 

pertanian regeneratif adalah solusi 

terbaik karena tak hanya melindungi 

lahan, namun juga lingkungan akibat 

kerusakan terkait perubahan iklim 

akibat terlepasnya karbon (Suh, 2023).    

Tanpa perlindungan dan 

regenerasi kondisi tanah pada 4 miliar 

hektar lahan pertanian, delapan miliar 

hektar lahan penggembalaan, dan 10 

miliar hektar hutan dunia, akan 

menjadi mutahil memberi makan 

penduduk bumi, menjaga kenaikan 

suhu di bawah 2°C atau menghentikan 

kepunahan keberagaman hayati (Suh, 

2023).  

Pertanian berkelanjutan 

disarankan sebagai usaha pertanian 

yang mampu memberikan hasil panen 

secara optimal dari segi kuantitas dan 

kualitas, disertai upaya pelestarian 

mutu sumberdaya pertanian dan 

lingkungan agar sumberdaya pertanian 

tetap produktif dan mutu lingkungan 

terjaga bagi kehidupan. 

Kemudian apa saja yang cocok 

bagi pertanian regeneratif? Pertanian 

berjenis permakultur dan organik yang 

berada di bawah metode pertanian 

regeneratif, seperti akuakultur, 

agroekologi, agroforestri, biochar, 

kompos, tanaman pakan holistik, no-

till management, penggunaan tanaman 

tahunan, dan silvapastura. 

 

Halal-Green Perspektif Permakultur  

Iskandar Waworuntu adalah 

pemilik dan pengelola permukiman 

Bumi Langit Institut Yogyakarya yang 

menerapkan prinsip permakultur. 

Sebagai komunitas akar rumput 

pertanian organik ini menjalankan 

Islam sebagai gaya hidup dengan lebih 

fokus pada isu lingkungan. Bersama 

keluarga juga komunitasnya beliau 

mengembangkan dan mengedukasi 

masyarakat tentang cara bertani 

organik. 

Di sini peran agama dan sikap 

terhadap lingkungan bersama-sama 

dalam membangun pertanian yang 

berkelanjutan dengan pendekatan 

permakultur sebagai interpretasi etika 

lingkungan Islam. Melalui etika 

permakultur melibatkan fokus eksplisit 

pada perawatan yang tepat untuk diri 

sendiri, keluarga, dan tetangga. 

Iskandar Waworuntu ini menggunakan 

narasi spiritual untuk menghubungkan 

prinsip-prinsip etika permakultur 

dengan etika sosial dan seruan sebagai 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

107 

 

“refleksi rahmatan lil ‘alamin dengan 

pendekatan kaffah (holistik)”. Iskandar 

menekankan bahwa prinsip etika 

ketiga permakultur—berbagi sumber 

daya—meliputi lebih dari sekadar 

berbagi hal-hal fisik; itu dapat 

mencakup waktu seseorang serta 

pengetahuan konkret tentang 

bagaimana mempraktikkan 

permakultur.  

 “Ini adalah sebuah simbiosis, 

sebuah pertemuan antara apa yang 

saya anggap terbaik dari yang saya 

mengerti tentang hubungan manusia 

dengan alam dan keimanan Islam 

sebagaimana yang saya coba jalankan 

dalam kehidupan sebagai sebuah 

konsekuensi dalam hal keimanan 

tersebut”. (Bumi Langit, komunikasi 

pribadi, t.t.) 

Halal-green kurang lebih sebagai 

reinterpretasi “hijau” melalui etika 

lingkungan Islam. Proses 

“greening/penghijauan” agama yang 

berkelanjutan, yang berarti bahwa 

tradisi keagamaan dari waktu ke waktu 

menjadi lebih sadar dan terlibat dalam 

lingkungan. Di sini interpretasi dan 

pemahaman ekologi yang sifatnya 

teosentris dan berkelanjutan terjadi. 

Bagi Iskandar Waworuntu, keluarga, 

dan orang-orang yang datang belajar. 

Ia mempunyai prinsip-prinsip untuk 

mencoba lebih mengartikulasikan atau 

lebih mewujudkan keislaman dalam 

keseharian. Berikut beberapa 

penjelasannya; 

1) Interpretasi berkelanjutan 

untuk Halal & toyyib.  

“Sebab saya merasa dalam konteks 

spiritualitas Islam dalam kehidupan 

saya harus ada konsekuensinya dan 

dalah satu hal yang paling menjadi 

inspirasi dalam perjalanan keislaman 

saya, yang erat kaitannya dengan 

tempat ini pada akhirnya,  bagaimana 

saya terinspirasi dengan mencoba 

memaknai “halal & toyyib”. Jadi 

prinsipnya kita cuma harus 

mengetatkan daerah tersebut menjadi 

tidak terlalu jauh dari lingkungan 

hidup kita ini, istilahnya adalah 

consume local (menyesuaikan desain 

alam), yaitu hanya mengkonsumsi 

barang-barang yang lokal dan selain 

itu juga tidak ada unsur kimiawi 

perusak seperti pestisida” (Bumi 

Langit, komunikasi pribadi, t.t.). 

2) Sunatullah sebagai pendekatan 

dalam menjalankan pertanian 

regeneratif 

“Permakultur menjadi sebuah 

pendekatan holistik, pendekatan kaffah 

. Bagaimana kita menegakkan akhlak 

kembali, bagaimana beretika baik 

dengan air, tanah, angin, tanaman, 

binatang, dan juga beretika baik pada 

sesama manusia. Semua itu mengikat 

pada kehidupan menyeluruh. 

Pendekatan permakultur itu kalau 

dalam Islam mungkin lebih mudah 

diterjemahkan sebagai pendekatan 

sunnatullah. Bagaimana menjadikan 

sunnatullah itu sebagai rangkaian yang 

mengikat kita dalam kehidupan ini” 

(Bumi Langit, komunikasi pribadi, 

t.t.). 

3)Tirakat sebagai jalan.  



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

108 
 

“Kuncinya adalah bagaimana kita 

kembali menempa sebuah kehidupan 

sebagai satria, kalau kita dibesarkan 

oleh industri-industri moderen 

sekarang, kita tidak lagi mempunyai 

kemampuan untuk menjadi satria. 

Semua yang kita inginkan kita 

dapatkan dengan mudah padahal itu 

sendiri suatu yang harus dibayar 

mahal. Kesehatan kita sendiri tambah 

menurun, kemampuan mental kita 

semakin buruk, pun secara emosi. 

Tantangan saya bagi kalian anak-anak 

muda dalam bagaimana kita merebut 

kembali hak kita untuk sehat, maka 

memang harus berani puasa dan 

perihatin. Di mana keperihatinan? Di 

mana budaya tirakat ? Bagaimana 

kemampuan kita untuk mengatakan 

tidak kepada sesuatu yang tidak baik? 

Itu harus menjadi sebuah new normal 

kita kalu kita mau kembali menjalin 

sebuah hubungan baik dengan alam 

dengan masa depan kita, kita harus 

berani bersikap, bersikap tegas dan 

berani untuk berkorban bersusah-susah 

untuk masa depan yang baik, 

anggaplah pesta ini sudah selesai, 

sekarang waktunya untuk kerja keras” 

(Bumi Langit, komunikasi pribadi, 

t.t.). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 3. Halal-green. 

 

Hal ini menggambarkan corak 

bagaimana desain ekologis 

permakultur diadaptasi sekaligus 

sebagai etika dan prinsip Islam 

terhadap lingkungan. Berangkat dari 

interpretasi halal dan toyib kemudian 

menjadi pendekatan sunatullah 

(holistik) dan terakhir kemudian 

menempanya dengan tirakat untuk 

kembali menjalin sebuah hubungan 

baik dengan alam, masa depan, dan 

harus berani bersikap. Hal ini 

merupakan halal-green yang 

ditawarkan ketika etika dan prinsip 

islam terhadap lingkungan bertemu 

dengan struktur desain ekologis yang 

mapan dan praktis. 

 

Ekologi Terpadu: Etika Lingkungan 

Islam, Permakultur dan Sistem 

Pertanian Berkelanjutan 

Organisasi arus utama (MUI, 

NU, Muhammadiyah) dan komunitas 

akar rumput permakultur mengangkat 

isu-isu ekologi dan mengaitkannya 

dengan interpretasi-interpretasi etika 

lingkungan Islam, hubungan manusia 

dan alam, dan keadilan ekologi 

distributif yang berjalan sejajar. 

Dengan berbagai upaya fatwa 

lingkungan  oleh MUI dan berbagai 

sosialisasi lingkungan di masjid-

masjid, forum-forum Islam, dan 

pondok pesantren setempat. Maka 

perlu ada upaya yang lebih besar 

berjalan bersamaan dengan cara 

mengadaptasi desain ekologis 

Pertanian 

regeneratif 

Etika 

permakultur 

Etika 

lingkungan 

Islam 

Halal-

green 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

109 

 

(pertanian regeneratif) yang sudah 

mapan, yang dipraktikkan oleh 

Yayasan Bumi Langit sebagai halal-

green. Ketika etika lingkungan Islam 

dipertemukan dengan desain ekologis 

(pertanian regeneratif) untuk 

menghadapi krisis iklim. Komitmen 

untuk merawat bumi, merawat 

generasi, dan berbagi sumber daya, 

dapat dipacu pada dimensi sosial 

keagamaan dengan bersolidaritas 

antara organisasi/komunitas meskipun 

tidak terikat satu sama lain. Dalam 

menghadapi perubahan iklim agama 

berperan dengan etika dan prinsip 

anatara keduanya, untuk menyongsong 

lingkungan dalam pendekatan holistik 

dan berbasis sistem yang 

keberlanjutan. 

 

PENUTUP  

Etika lingkungan Islam 

menunjukkan keterkaitan erat dengan 

keadilan ekologi. Pertanian regeneratif 

menjadi solusi alternatif dari sistem 

industri pertanian yang telah ada. 

Sistem pertanian yang menyebabkan 

kerusakan besar pada ekosistem bumi, 

seperti polusi tanah, air, dan udara, 

yang mengancam kelangsungan hidup 

manusia karena penggunaan pupuk 

kimia, herbisida, pestisida, dan 

transgenik secara masif. Permakultur, 

yang merupakan bagian dari pertanian 

regeneratif, menawarkan pengelolaan 

pertanian yang selaras dengan alam 

dan bukan melawannya, yang tidak 

hanya menjadi solusi perubahan iklim 

tetapi juga komponen perbaikan 

lingkungan bumi. Saran untuk 

penelitian selanjutnya terkait 

pembahasan ini adalah mencari potensi 

implikasi praktis untuk mendorong 

peran agama untuk bekerja dengan 

konsep atau metode regeneratif 

pertanian lainnya untuk 

mengembangkan dan menghidupkan 

reinterpretasi “halal-green” sebagai 

penggerak umat Muslim dalam 

mengatasi perubahan iklim dan krisis-

krisis selanjutnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdelzaher, D., Kotb, A., & Helfaya, 

A. (2016). Eco-Islam: Beyond 

the Principles of Why and Into 

the Principles of How. 

https://doi.org/10.5465/AMBP

P.2016.11024abstrac 

Amri, U. (2014). From theology to a 

praxis of ‘eco-jihad’: The role 

of religious civil society 

organizations in combating 

climate change in Indonesia. 

How the world’s religions are 

responding to climate change: 

Social scientific investigations, 

75–93. 

Arnez, M. (2014). Shifting Notions of 

Nature and Environmentalism 

in Indonesian Islam (hlm. 75–

104). 

https://doi.org/10.1163/978900

4273221_005 

Bumi Langit. (t.t.). [Komunikasi 

pribadi]. 

Gade, A. M. (2012). Tradition and 

Sentiment in Indonesian 

Environmental Islam. 

Worldviews, 16(3), 263–285. 

Gade, A. M. (2015). Islamic Law and 

the Environment in Indonesia: 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  
 

110 
 

Fatwa and Daʿwa. 

Worldviews, 19(2), 161–183. 

JSTOR. 

Gade, A. M. (2019). Muslim 

Environmentalisms: Religious 

and Social Foundations. 

Columbia University Press. 

https://www.jstor.org/stable/10

.7312/gade19104 

Hancock, R. (2017). Islamic 

Environmentalism: Activism in 

the United States and Great 

Britain (1 ed.). Routledge. 

https://doi.org/10.4324/978131

5543062 

Hitzhusen, G., & Tucker, M. (2013). 

The potential of religion for 

Earth Stewardship. Frontiers 

in Ecology and the 

Environment, 11, 368–376. 

https://doi.org/10.1890/120322 

Islam—Penelitian dan data dari Pew 

Research Center. (t.t.). 

Diambil 25 Desember 2022, 

dari 

https://www.pewresearch.org/t

opic/religion/religions/islam/ 

Khuluq, V. H., & bin Lahuri, S. 

(2020). Perkembangan 

Pertanian Dalam Peradaban 

Islam: Sebuah Telaah Historis 

Kitab Al Filaha Ibnu Awwam. 

Jurnal Tamaddun: Jurnal 

Sejarah dan Kebudayaan 

Islam, 8(1). 

Koehrsen, J. (2017). Religious agency 

in sustainability transitions: 

Between experimentation, 

upscaling, and regime support. 

Environmental Innovation and 

Societal Transitions, 27. 

https://doi.org/10.1016/j.eist.2

017.09.003 

Koehrsen, J., Blanc, J., & Huber, F. 

(2022). How “green” can 

religions be? Tensions about 

religious environmentalism. 

Zeitschrift für Religion, 

Gesellschaft und Politik, 6(1), 

43–64. 

https://doi.org/10.1007/s41682

-021-00070-4 

Majeri Mangunjaya, F. (2015). Faiths 

from the Archipelago. 

Worldviews, 19(2), 103–122. 

https://doi.org/10.1163/156853

57-01902003 

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G. 

(2019). Fatwas on Boosting 

Environmental Conservation 

in Indonesia. Religions, 

10(10). 

https://doi.org/10.3390/rel101

00570 

Mangunjaya, F., & Mckay, J. (2012). 

Reviving an Islamic Approach 

for Environmental 

Conservation in Indonesia. 

World Views Environment 

Culture Religion, 16, 286–305. 

https://doi.org/10.1163/156853

57-01603006 

Mollison, B., Slay, R. M., Girard, J.-

L., & Girard, J.-L. (1991). 

Introduction to permaculture. 

Tagari Publications Tyalgum, 

Australia. 

Otto, I. M., Donges, J. F., Cremades, 

R., Bhowmik, A., Hewitt, R. 

J., Lucht, W., Rockström, J., 

Allerberger, F., McCaffrey, 

M., Doe, S. S. P., Lenferna, 

A., Morán, N., Vuuren, D. P. 

van, & Schellnhuber, H. J. 

(2020). Social tipping 

dynamics for stabilizing 

Earth’s climate by 2050. 

Proceedings of the National 

Academy of Sciences, 117(5), 

2354–2365. 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

111 

 

https://doi.org/10.1073/pnas.1

900577117 

Reuter, T. A. (2015). The Green 

Revolution in the World’s 

Religions: Indonesian 

Examples in International 

Comparison. Religions, 6(4), 

Art. 4. 

https://doi.org/10.3390/rel604

1217 

Rocha, R. S. S. (2022). Degrowth in 

Practice: Developing an 

Ecological Habitus within 

Permaculture 

Entrepreneurship. 

Sustainability, 14(14), 8938. 

S. Jamil. (2021). Halal Wastewater 

Recycling: Environmental 

solution or religious 

complication? Routledge. 

Suh, J. (2023). Permaculture 

Principles, Practices, and 

Environmentalism. Dalam 

Sustainable Agriculture 

Reviews 58 (hlm. 1–23). 

Springer. 



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya 

Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245  

  

112 
 

 


