LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya
Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

HALAL-GREEN PERSPEKTIF PERMAKULTUR DALAM
MENGATASI PERUBAHAN IKLIM: PERTEMUAN
ANTARA ETIKA LINGKUNGAN ISLAM DAN
PERMAKULTUR

Muhammad Amir Figih!, Aziz Muslim?
L Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia

2 Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia
mohammedamir.figh@gmail.com

Abstract: This article aims to explore halal-green agriculture from a permaculture
perspective in dealing with climate change. This study uses field observations by
interviewing permaculture activists at the Bumi Langit Yogyakarta Foundation and
other secondary data sources from books, articles, journals, websites and e-books.
This article explores the role of permaculture in managing regenerative agriculture
and highlights Islamic environmental ethics. Regenerative strategic solutions to the
climate crisis are devised by analyzing the significant potential of sustainable
agricultural rebuilding. The expected practical implication of this article is to
encourage Muslim communities to explore the potential of permaculture or other
regenerative farming methods to develop and revive degraded lands to address the
climate crisis.

Keywords: religion, ecology, and permaculture.

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengekplorasi pertanian halal-green perspektif
permakuktur dalam menghadapi perubahan iklim. Studi ini menggunakan observasi
Lapangan dengan mewawancarai para pegiat permakultur di Yayasan Bumi Langit
Yogyakarta dan sumber data sekunder lainnya dari buku, artikel, jurnal, situs web dan
e-book. Artikel ini mengeksplorasi peran permakultur dalam mengelola pertanian
regeneratif dan menyoroti etika lingkungan Islam. Solusi strategis regeneratif untuk
krisis iklim dirancang dengan menganalisis potensi signifikan dari pembangunan
kembali pertanian yang berkelanjutan. Implikasi praktis yang diharapkan dari artikel
ini adalah untuk mendorong masyarakat Muslim mengeksplorasi potensi permakultur
atau metode pertanian regeneratif lainnya untuk mengembangkan dan menghidupkan
kembali tanah yang rusak untuk mengatasi krisis iklim.

Kata Kunci: agama, ekologi, dan permakultur.


mailto:mohammedamir.fiqh@gmail.com

LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

PENDAHULUAN
Dalam beberapa tahun

terakhir, ada peningkatan
pertimbangan agama di  bidang
penelitian perubahan iklim.

Meningkatnya fokus pada budaya,
nilai, dan pandangan dunia dalam
penelitian tentang perubahan iklim
tampaknya telah mendorong
mengarahkan perhatian pada agama
(Otto dkk., 2020). Oleh karena itu,
para pakar berpendapat bahwa ada
kebutuhan mendasar untuk memahami
peran Agama untuk sepenuhnya
memahami dinamika budaya
perubahan iklim.

Pada saat yang sama, dengan
menekankan kapasitas khusus agama,
para peneliti dari bidang studi agama
telah membuat klaim yang kuat
tentang  potensi agama  dalam
mengatasi degradasi lingkungan yang
disebabkan oleh manusia (Hitzhusen &
Tucker, 2013).

Agama membentuk pandangan
dunia dan sikap moral pemeluknya dan
bagaimana mereka mendekati alam.
Selain itu, para pemimpin dan
organisasi agama sering menikmati
kredibilitas yang tinggi. Mereka
memiliki suara penting dalam debat
publik dan dapat mempengaruhi
pengambilan keputusan politik melalui
jaringan mereka yang berbeda. Selain
itu, beberapa lembaga keagamaan
memiliki sumber daya keuangan dan
organisasi  yang  sangat  besar
(misalnya, jaringan media, sekolah
lokal) yang dapat mereka mobilisasi

untuk mempromosikan transformasi
menuju masyarakat yang lebih ramah
lingkungan  (Majeri  Mangunjaya,
2015).

Akhirnya, beberapa peneliti
telah membahas — beberapa dengan
lebih skeptis dari pada yang lain,
misalnya, proses
“greening/penghijauan” agama yang
berkelanjutan, yang berarti bahwa
tradisi keagamaan dari waktu ke waktu
menjadi lebih sadar dan terlibat dalam
lingkungan (Koehrsen, 2017). Terlepas
dari  reinterpretasi  “green/hijau”
terhadap tradisi kepercayaan yang
diberikan, komunitas agama telah
mulai melakukan kegiatan lingkungan,
seperti pernyataan publik, konsultasi
dengan pemerintah pusat dan daerah,
proyek daur ulang atau penanaman
pohon, dan pendidikan lingkungan
(Amri, 2014). Untuk alasan ini, para
ahli  telah  menekankan  potensi
transformasi agama untuk
memfasilitasi transisi menuju
masyarakat yang lebih  ramah
lingkungan dan untuk mengatasi
perubahan iklim.

Sejauh mana agama menjadi
“lebih hijau” dan berkontribusi pada
mitigasi  perubahan iklim  masih
menjadi pertanyaan terbuka. Terlepas
Dari kenyataan bahwa banyak wilayah
di mana sebagian besar Muslim tinggal
sangat rentan terhadap perubahan
iklim dan bahwa Islam sering
Mengasumsikan relevansi sosial yang
besar di wilayah ini, hanya sedikit
studi ilmu sosial yang membahas

97



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

hubungan antara Islam dan Perubahan
iklim (Koehrsen dkk., 2022).

Artikel ini bertujuan untuk
menyatukan pengetahuan yang ada
namun tersebar. Dengan demikian,
memberikan wawasan tentang potensi
komunitas Muslim untuk memfasilitasi
(atau memblokir) mitigasi perubahan
iklim di berbagai wilayah dunia.
Tinjauan tersebut membedakan antara
“Islam” sebagai sistem pengetahuan
agama yang dianggap normatif dan
“Muslim” sebagai aktor individu dan
kolektif (misalnya, organisasi arus
utama & komunitas akar rumput)
terkait hubungannya dengan ekologi.

Tinjauan ini dimulai dengan
pengenalan singkat tentang Islam dan
perubahan iklim. Bagian kedua
membahas bagaimana Muslim
mengatasi  perubahan  iklim  di
Indonesia. Bagian Ketiga menguraikan
potensi permakultur untuk mitigasi
perubahan iklim, menyebutkan
berbagai bidang kegiatan khususnya
pertanian  regeneratif.  Kemudian
mengeksplorasi  potensi  pertanian
regeneratif permakuktur yang
berkesinambungan dengan etika dan
prinsip lingkungan Islam, termasuk
mengurai reinterpretasi “hijau”
Muslim atas lingkungan dengan
tawaran konsep halal-green yang
dipraktikkan oleh komunitas
permakultur Bumi Langit Yogyakarta.
Aktivis permakultur ini memadukan
konsep eko-teologi yang
menginterpretasikan pengetahuan

agama dengan pola Kkerja sistem
pertanian berkelanjutan permakultur.

METODE PENELITIAN

Studi ini menggunakan
observasi lapangan dengan
mewawancarai para pegiat

permakultur di Yayasan Bumi Langit
Yogyakarta dan Sumber data sekunder
lainnya dari buku, artikel, Jurnal, situs
web dan e-book. Setelah data
terkumpul, analisis selanjutnya adalah
mengidentifikasi etika dan prinsip
antara islam dan permakultur yang
berkesinambungan kermudian
menggali potensi lebih dari pada
pemanfaatannya ke arah pertanian
berkelanjutan untuk mengatasi
perubahan iklim. Setelah ditemukan
potensi pertanian regeneratif
permakuktur kemudian membuat suatu
skema atau konsep dalam
hubungannya permakuktur, agama,
dan pertanian regeneratif dalam
konsep halal-green. Proses
“greening/penghijauan” agama yang
berkelanjutan, yang berarti bahwa
tradisi keagamaan dari waktu ke waktu
menjadi lebih sadar dan terlibat dalam
lingkungan. Yang mampu
menghasilkan hubungan timbal balik
yang berkelanjutan antara alam dan
manusia melalui interpretasi agama
terhadap  lingkungan dan  etika
permakultur. Fokus penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis
pendekatan permakultur sebagai upaya
mengelola tanah dengan pertanian
regeneratif untuk mengatasi  Krisis



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

iklim, sebagai cara untuk
memakmurkan bumi dan
memberdayakan masyarakat

keagamaan lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Islam, Lingkungan, dan Perubahan
IKlim

Islam adalah agama dengan
pertumbuhan tercepat dan, menurut
prognostik, akan membentuk 31% dari
populasi dunia pada tahun 2060,
mencapai tingkat yang sama dengan
agama Kristen (Islam - Penelitian dan
data dari Pew Research Center, t.t.).
Sejalan dengan kecenderungan
“greening / penghijauan” dalam
agama-agama dunia lainnya,
lingkungan  hidup  Islam telah
berkembang dari tahun 1960-an dan
seterusnya. Serangkaian ceramah oleh
filsuf Muslim kelahiran Iran Seyyed
Hossein Nasr yang diterbitkan pada
tahun 1968. Pada tasawuf dan konsep
kesatuan alam semesta, ia menekankan
hubungan antara degradasi lingkungan
dan krisis spiritual dan moral
masyarakat dunia modern.

Bidang lingkungan Islam telah
berkembang lebih jauh dari tahun
1980-an dengan karya-karya tokoh
kontemporer dalam lingkungan Islam
seperti Mawil 1zzi Dien dan Fazlun
Khalid. Menariknya, literatur tentang
lingkungan hidup Islam tidak mengacu
pada batas-batas sektarian yang
disebutkan  di  atas  melainkan
cenderung menyoroti fungsi pemersatu
lingkungan (Hancock, 2017). Muslim

yang terlibat dari berbagai golongan
Islam dapat mengidentifikasikan diri
dengan lingkungan, sehingga
menciptakan sebuah komunitas
imajiner (kecil maupun besar) yang
berjuang untuk tujuan lingkungan
bersama. Latar belakang aktivis
lingkungan Muslim dan fokus mereka
pada tantangan krisis saat ini
memfasilitasi penyatuan semacam itu.

Pegiat lingkungan Muslim
memanfaatkan Al-Qur’an dan Sunnah
untuk menghasilkan prinsip-prinsip
lingkungan dari mereka, sehingga
menciptakan interpretasi  ekologis
Islam  dan seperangkat  etika
lingkungan Islam. Utamanya yang
biasa dirujuk oleh para pegiat
lingkungan ini adalah Tauhid dan
Khalifah (Abdelzaher dkk., 2016).
Peran mereka dalam lingkungan Islam
saling terkait dengan prinsip-prinsip
penting lainnya.

Tauhid Kesatuan
(keesaanTu Interpret ciptaan

han) ; manusia dan
Khalifah Manusia
(manusia Interpret sebagai
sebagai - pelayan

Tabel 1. Interpretasi muslim terhadap
lingkungan.

Tauhid mengacu pada keesaan
Tuhan, seperti yang diungkapkan
dalam kata-kata pertama dalam
pengakuan iman: “Tidak ada Tuhan
Selain Tuhan”. Segala sesuatu berasal
dari satu sumber kehidupan ini dan

99



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

terhubung dengannya, termasuk alam.
Para pemerhati lingkungan Muslim
menafsirkan  prinsip ini  sebagai
memperjelas kesatuan semua ciptaan
yang menjadi milik manusia. Dengan
demikian, melihatnya sebagai ‘“dasar
pendekatan  holistik dalam Islam
karena ini menegaskan keterkaitan
tatanan alam”.

Selain itu, para pemerhati
lingkungan Muslim sering
Menghubungkan prinsip ini dengan
Mizan, yang berarti keseimbangan dan
menggambarkan alam semesta sebagai
harmonis (Arnez, 2014). Setiap detail
ciptaan telah diciptakan untuk berdiri
dengan sempurna. Hubungan dengan
bagian lain dari ciptaan. Interpretasi ini
menunjukkan keterkaitan ekosistem.
Diterapkan pada perubahan iklim, ini
membantu menjelaskan pemanasan
global sebagai gas rumah kaca yang
berdampak pada keseimbangan
penciptaan yang saling berhubungan.

Menurut  beberapa penulis,
Khalifah adalah satu-satunya tema
terpenting tentang Islam dan ekologi
(Hancock, 2017). Ini mengacu pada
peran manusia sebagai khalifah Tuhan
di bumi. Pakar lingkungan Muslim
menafsirkan peran ini sebagai pelayan
ciptaan Tuhan. Tuhan memberikan
manusia kepercayaan atas ciptaan.
Sudah menjadi tanggung jawab
mereka untuk menjaga alam. Oleh
karena itu, peduli karena alam berarti
melayani Tuhan. Sebagai pemelihara
ciptaan Tuhan, manusia harus berhati-
hati dalam mengelola sumber daya

100

alam (misalnya, air) sebagaimana ayat-
ayat Al-Quran vyang  berbeda
memperingatkan terhadap eksploitasi
dan pemborosan yang berlebihan
(Abdelzaher dkk., 2016). Dari sudut
pandang  ini, perubahan iklim
tampaknya merupakan kegagalan
perwalian yang ditugaskan.

Prinsip lain yang sering
muncul adalah Maslahah: konsep
kepentingan umum. Ini mengejar
"interprestasi berkelanjutan” tentang
kebaikan, kesejahteraan, kelebihan,
dan manfaat makhluk” (Abdelzaher
dkk., 2016) dan mengutamakan
kepentingan umum kesejahteraan atas
individu, kepentingan pribadi.
Kaitannya dengan ancaman perubahan
iklim, prinsip ini  mengandung
pengertian  berpikir dan bertindak
secara global dan peduli untuk

generasi mendatang. Dengan
demikian, para pemikir Muslim
membahas kewajiban untuk

melestarikan ~ sumber daya dan
perawatan untuk manusia masa depan.

Upaya untuk menggabungkan
Islam dan lingkungan dan
menerapkannya pada perubahan iklim
juga telah memancing komentar kritis.
Kritik  tersebut mengarah  pada
pembacaan selektif dan reinterpretasi
terhadap kitab suci tradisional (Gade,
2019), Gade menunjukkan bahwa para
pemerhati lingkungan Muslim telah
mengambil ayat-ayat tertentu dari Al-
Qur’an dan mengaitkannya dengan
konsep-konsep Barat tentang
lingkungan.



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

Dari perspektif ini, semakin
banyak teori kontribusi membuka
potensi ~ normatif  Islam  untuk
mengatasi masalah lingkungan, namun
sedikit yang diketahui tentang sejauh
mana bacaan ‘“greening/hijau” ini
memengaruhi persepsi dan perilaku
populasi Muslim yang lebih luas
terkait terhadap perubahan iklim. Pada
pembahasan selanjutnya perlu Kkita
lihat bagaimana umat Muslim di
Indonesia mengatasi perubahan iklim,
sebelum mengeksplorasi praktik halal-
green perspektif permakultur sebagai
langkah konkrit pertemuan antara etika
lingkungan Islam dan permakultur
dalam menghadapi perubahan iklim.

Umat Muslim Mengatasi Perubahan
IKlim Indonesia

Dengan sekitar 207 juta
Muslim yang tinggal di Indonesia,
negara ini memiliki populasi Muslim
terbesar di dunia. Letak geografis
Indonesia membuatnya rentan terhadap
berbagai konsekuensi perubahan iklim,
termasuk kekeringan, curah hujan yang
tinggi, banjir, erosi tanah, dan
kenaikan muka air. Pada saat yang
sama, Indonesia adalah  negara
berkembang dengan aktivitas yang
kuat di bidang penebangan dan
pertanian deforestasi ekstensif yang
terkait dengan kegiatan ini menjadi
perhatian khusus karena mengurangi
potensi penggunaan hutan sebagai

penyerap karbon. Pemerintah
Indonesia telah menggunakan
kewenangan legislatif untuk

mendeklarasikan kawasan konservasi.
Pemerintah mengaitkan peran strategis
organisasi Musim untuk menjangkau
komunitas lokal, yang mengarah pada
kolaborasi erat antara otoritas negara
dan organisasi organisasi tersebut (F.
M. Mangunjaya & Praharawati, 2019).
Secara khusus, tiga organisasi arus
utama Muslim dalam usaha ini
antaranya: Majelis Ulama Indonesia,
Nahdlatul Ulama, dan
Muhammadiyah.

Majelis  Ulama  Indonesia
(MUI) mengeluarkan fatwa-pendapat
hukum yang tidak mengikat (S. Jamil,
2021). Beberapa  fatwa  yang
dikeluarkan oleh MUI dan dewan
lokalnya terkait dengan mitigasi
perubahan kim, seperti yang akan
dibahas di bawah ini. Apalagi pada
tahun 2011, MUI mendirikan cabang
khusus yang berfokus pada tantangan

lingkungan, Lembaga Pemuliaan
Lingkungan Hidup.
Nahdlatul Ulama dan

Muhammadiyah adalah gerakan massa
Muslim  terbesar dan tertua di
Indonesia dan merupakan organisasi
masyarakat sipil Muslim yang sangat
berpengaruh. Muhammadiyah Meliputi
sekitar 6.118 masjid, 5519 sekolah,
172 universitas, dan 457 rumah sakit,
sedangkan Nahdlatul Ulama
menekankan pada pendidikan dan
mencakup sekitar 17.000 pesantren (S.
Jamil, 2021).

Fokus asli dari organisasi-
organisasi ini adalah mempromosikan
Islam, pembangunan sosial ekonomi,

101



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

dan pendidikan (S. Jamil, 2021),
Keterlibatan mereka dengan
perlindungan lingkungan lebih baru
dan telah didorong oleh dua
perkembangan: @) pemerhati
lingkungan Indonesia berusaha untuk
melibatkan organisasi-organisasi ini
untuk perlindungan lingkungan dan (b)
agenda pemerintah untuk mengatasi
perubahan iklim, menempatkan fokus
khusus pada pengurangan emisi dan
deforestasi dan degradasi hutan.
Karena ketiga organisasi menawarkan
saluran jaringan tertentu (misalnya,
sekolah dan Masjid) untuk
menjangkau masyarakat lokal, mereka
telah menjadi mitra strategis dalam
rencana pengurangan emisi karbon
pemerintah, terlibat Dalam tiga bidang
tersebut di atas: kampanye publik,
sosialisasi nilai, dan perwujudan

Organisasi-organisasi tersebut
di atas telah melakukan Kkegiatan
kampanye publik, menerbitkan
pernyataan yang menanyakan
pemerintah untuk bertindak melawan
degradasi  lingkungan dan tetap
berpegang  pada  tujuan  iklim
internasional (Gade, 2012). Hal yang
terpenting, untuk  meningkatkan
kesadaran lingkungan di kalangan
penduduk, para pemimpin agama
Muslim telah mengedarkan eko-
dakwah: pesan publik  yang
menghubungkan perlindungan
lingkungan dengan ide-ide tradisional
dalam Islam dan budaya utama
Indonesia.

Untuk menyebarkan
pengetahuan lingkungan dan
mempromosikan perindungan
lingkungan di antara masyarakat lokal,
MUI dan dewan daerah telah
menggunakan kekuatan interpretasi
mereka dan terlibat dalam kajian
hukum Islam (Gade, 2015). Misalnya,
MUI dan dewan daerah telah
mengeluarkan fatwa yang menyatakan
penebangan dan penambangan yang
merusak lingkungan sebagai haram.
(F. M. Mangunjaya & Praharawati,
2019) menganggap penggunaan fatwa
sebagai pengungkit penting untuk
menghasilkan pemahaman lingkungan
yang lebih baik di antara komunitas
Muslim lokal dan untuk
mempengaruhi gaya hidup mereka.

Selain  itu, untuk  memperkuat
kesadaran  lingkungan,  Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah

menggunakan pengajaran di masjid-
masjid, forum-forum Islam, dan
pondok pesantren setempat. Contoh
kegiatan sosialisasi yang menonjol
adalah pendidikan lingkungan di
pesantren (Amri, 2014). Pesantren
adalah  pesantren  Muslim, sering
terletak di daerah pedesaan. Tujuan
utama mereka adalah untuk
mengajarkan  Islam, menumbuhkan
kohesi sosial, dan membuat anak-anak
terbiasa dengan nilai-nilai Islam. Para
ustadz dan kial biasanya memiliki
otoritas yang kuat di kalangan
masyarakat setempat.
Mempertimbangkan pengaruh
lokal mereka telah melakukan upaya



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

untuk mengubah pesantren menjadi
tempat pelatihan lingkungan, yang
didefinisikan  sebagai  "pesantren
lingkungan". Pengajaran di sekolah-
sekolah ini menggabungkan
pengetahuan praktis (misalnya,
pelatihan pertanian) dengan Islam
(misalnya, Kkitab suci Islam tentang
pohon), yang melarang penduduk
setempat untuk melakukan praktik
yang merusak lingkungan seperti
membakar sampah dan menebang
pohon (Gade, 2012). Beberapa eko-
pesantren ini telah memenangkan
penghargaan lingkungan nasional dan
dianggap sebagai perintis panutan
untuk transformasi menuju masyarakat
yang lebih ramah lingkungan.

Terakhir, eko-pesantren juga
telah  melakukan langkah-langkah
materialisasi untuk mitigasi perubahan
klim. Ini termasuk kegiatan reboisasi
yang menghasilkan keterikatan
emosional dengan alam (F.
Mangunjaya & Mckay, 2012). Dengan
demikian, eko-pesantren telah
menerapkan gagasan program hima
(zona pengelolaan lingkungan mental)
dan harim (tempat suci yang tidak
dapat diganggu gugat) dan menetapkan
zona di mana setiap siswa harus
merawat pohonnya sendiri. Contoh
yang dimulai pada tahun 1970-an
sebelum eko-pesantren diperkenalkan
adalah pesantren An-Nugayah di
Madura (S. Jamil, 2021). Pesantren ini
berhasil menaikkan muka air tanah di
lahan gersang secara signifikan
melalui penanaman pohon.

Menariknya, kekuatan
pendorong di balik ini adalah perlunya
pembersihan spiritual sebelum berdoa.
Untuk mendapatkan air yang cukup
untuk membersihkan diri  sebelum
shalat lima waktu, guru setempat
bersama murid-muridnya terus
menerus menanam pohon  untuk
menyerap air hujan dengan lebih baik,
yang akhimya mengarah  pada
pembuatan sungai kecil dan sungai
kecil. Contoh ini menggambarkan
bahwa alasan utama di balik
lingkungan religius mungkin adalah
kebutuhan  spiritual  dari  pada
pertimbangan lingkungan.

Selain  reboisasi, Nahdlatul
Ulama berupaya memberikan alternatif
selain penebangan untuk menghasilkan
pendapatan bagi masyarakat loka.

Untuk tujuan ini, telah
mempromosikan  peternakan  dan
penanaman buah/sayuran dan
menawarkan  pelatihan  pertanian,
namun bukan pertanian regeneratif
(Amri, 2014). Selain itu,

Muhammadiyah telah menginisiasi
program  mitigasi internal  untuk
mengelola sumber daya di dalam
organisasinya secara lebih ramah
lingkungan. Untuk itu, pihaknya telah
mendesak rumah sakit, sekolah, dan
universitas untuk mengurangi
konsumsi energi dan air.
Contoh-contoh di atas
menggambarkan potensi organisasi
Muslim yang kuat dalam
mempromosikan kesadaran tentang
perubahan iklim. Berdasarkan contoh-

103



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

contoh ini, Indonesia terkadang
digambarkan sebagai negara perintis
dan panutan bagi lingkungan Muslim
(S. Jamil, 2021). Dengan demikian,
(Reuter,  2015) menggambarkan
penerimaan "antusias terhadap
lingkungan oleh organisasi Muslim
dan mendiagnosis "pengarusutamaan
pemikiran eko-religius di Indonesia
yang difasilitasi oleh hubungan dekat
yang berkelanjutan dengan tradisi
ramah alam asli (untuk hubungan ini
dan implikasinya terhadap mitigasi
perubahan iklim.

Pada saat yang sama,
penelitian yang ada juga menunjukkan
tantangan yang berbeda yang dialami
oleh kegiatan-kegiatan tersebut di atas.
(Amri, 2014) menunjukkan bahwa
ulama sering kekurangan pengetahuan
yang cukup tentang perubahan iklim
untuk secara efektif menginformasikan
masyarakat lokal tentang hal itu,
secara khusus kurangnya perhatian
pada pertanian regeneratif.

Bentuk lain dari aktivisme
iklim  Musim terus bersembang
terlepas dari organisasi yang kuat dan
kegiatan top-down mereka inisiatif,
bottom-up akar rumput telah muncul di
kalangan masyarakat Muslim
Indonesia.  Sayangnya permakultur
tidak masuk ke dalam organisasi arus
utama ini. (Khulug & bin Lahuri,
2020) melaporkan, komunitas Muslim
akar rumput dengan teguh berpegang
pada keyakinan mereka, mereka
sebagai Khalifa dan menawarkan
pesan rayuan kepada sesama muslim

104

dengan mengabarkan pahala atas
perlaku ramah lingkungan di akhirat
dengan praktik sistem desain ekologis
back to  nature  permakultur.
Berlawanan dengan organisasi arus
utama di indonesia, inisiatif komunitas
akar rumput permakultur ini berjuang
dengan masalah organisasi seperti
menghasilkan dana yang cukup untuk
sosialisasi dan kurangnya legitimasi
multinasional.  Tentunya  proyek
permakultur ~ minim dan  hanya
diterapkan oleh  komunitas akar
rumput. Tidak ada solusi pertanian
regeneratif untuk mengatasi perubahan
iklim masyarakat Muslim di Indonesia
perlu digaris bawahi dan menjadi topik
menarik.

Permakultur Untuk Perubahan
Iklim

Secara garis besar,
permakultur adalah sistem desain
ekologis (termasuk pertanian

regeneratif) serta gerakan global para
praktisi, pendidik, peneliti, dan
penyelenggara, yang terikat oleh tiga
etika inti: 1) merawat bumi, 2)
merawat manusia, dan 3) pembagian
yang adil antara bumi dan manusia
(Mollison dkk., 1991).

Permakultur mengintegrasikan
pengetahuan dan praktik yang diambil
dari  banyak disiplin ilmu dan
menghubungkannya menjadi  solusi
untuk memenuhi kebutuhan manusia
sambil memastikan masa depan yang
tangguh  (Mollison  dkk., 1991).
Dengan sedikit pendanaan atau



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

dukungan institusional, gerakan ini
telah menyebar selama empat puluh
tahun terakhir dan sekarang menjadi
proyek di setiap benua yang
berpenghuni, Gerakan permakultur
menawarkan  perspektif dan alat
penting untuk mengatasi bencana
perubahan iklim.

Peduli bumi

Etika

Peduli
permakultur

manusia

Pembagian yang
adil antara bumi
dan manusia

Tabel 2. Etika permakultur.

Pada Konverensi Permakultur
Internasional di Hutan Epping, 2015,
anggota organisasi permakultur dari
lima benua membentuk  Solusi
Perubahan Iklim Permakultur. Upaya
pertama mereka adalah membuat
pernyataan  komprehensif  tentang
perspektif permakultur tentang
perubahan iklim, yang diadopsi oleh
Majelis Umum Konvergensi
Permakultur  Internasional,  yang
mencakup lebih dari 600 orang dari
lebih dari 70 negara (Rocha, 2022).

Strategi ini  meliputi: 1)
Spektrum teknologi energi terbarukan
yang aman; 2) Penelitian ilmiah dan
pertukaran pengetahuan, informasi dan
inovasi; 3) Pemanenan air, retensi dan
pemulihan sistem air fungsional; 4)
Konservasi  hutan, reboisasi dan

kehutanan berkelanjutan; 5) Praktik
pertanian regeneratif—organik, tanpa
olah dan olah rendah, polikultur,
sistem intensif skala kecil, dan
agroekologi; 6) Penggembalaan
bergilir terencana, restorasi padang
rumput, dan sistem silvopastur; 7)
Agroforestri, hutan pangan dan sistem
abadi; 8) Bioremediasi dan
mikoremediasi; 9)  Meningkatkan
karbon organik tanah dengan metode
biologis: kompos, the kompos, mulsa,
jamur, cacing dan mikroorganisme
bermanfaat; 10) Biochar yang
diproduksi secara berkelanjutan untuk
penangkapan karbon dan
pembangunan tanah; 11) Perlindungan
dan pemulihan ekosistem laut; 12)
Model ekonomi berbasis masyarakat,
menggabungkan  strategi seperti
koperasi, mata uang lokal, ekonomi
hadiah, dan  jaringan  ekonomi
horizontal; 13) Relokasi sistem pangan
dan usaha ekonomi untuk melayani
masyarakat; 14) Konservasi, efisiensi
energi, penggunaan kembali, daur
ulang, dan akuntansi biaya penuh;
15)Pergeseran ke pola makan yang
lebih sehat dan ramah iklim; 16)
Lokasi demonstrasi, sistem model,
ecovillage, dan komunitas yang
disengaja; 17) Transformasi konflik,
konseling trauma dan penyembuhan
pribadi dan spiritual; 18) Kota Transisi
dan gerakan lokal lainnya untuk
menciptakan ketahanan masyarakat.
Secara khusus, lebih jauh
mengenai pertanian regeneratif,
metode pertanian ini  menciptakan

105



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

siklus  perawatan tanah  melalui
penggarapan yang bertanggung jawab
dalam  manajemen  tanah. Ini
merupakan istilah lain dari praktik
mengkompos hingga menyuburkan
hasil panen. Tujuan utama dari cara ini
adalah  untuk  memperkuat dan
mempertahankan keberagaman
biologis dan nutrisi di dalam tanah
pasca digarap dari waktu ke waktu.

Isu ini tidak bisa lagi
dikesampingkan, karena para pakar
ilmu tanah memperkirakan dengan
kondisi sekarang yang sudah mulai
banyak bibit sumber pangan yang
hilang dan rusak akibat sistem
pertanian yang marak saat ini. Alih-
alih mencari metode dari laboratorium,
pertanian regeneratif adalah solusi
terbaik karena tak hanya melindungi
lahan, namun juga lingkungan akibat
kerusakan terkait perubahan iklim
akibat terlepasnya karbon (Suh, 2023).

Tanpa  perlindungan  dan
regenerasi kondisi tanah pada 4 miliar
hektar lahan pertanian, delapan miliar
hektar lahan penggembalaan, dan 10
miliar hektar hutan dunia, akan
menjadi  mutahil memberi makan
penduduk bumi, menjaga kenaikan
suhu di bawah 2°C atau menghentikan
kepunahan keberagaman hayati (Suh,
2023).

Pertanian berkelanjutan
disarankan sebagai usaha pertanian
yang mampu memberikan hasil panen
secara optimal dari segi kuantitas dan
kualitas, disertai upaya pelestarian
mutu  sumberdaya pertanian dan

106

lingkungan agar sumberdaya pertanian
tetap produktif dan mutu lingkungan
terjaga bagi kehidupan.

Kemudian apa saja yang cocok
bagi pertanian regeneratif? Pertanian
berjenis permakultur dan organik yang
berada di bawah metode pertanian
regeneratif, seperti akuakultur,
agroekologi, agroforestri, biochar,
kompos, tanaman pakan holistik, no-
till management, penggunaan tanaman
tahunan, dan silvapastura.

Halal-Green Perspektif Permakultur

Iskandar Waworuntu adalah
pemilik dan pengelola permukiman
Bumi Langit Institut Yogyakarya yang
menerapkan  prinsip  permakultur.
Sebagai komunitas akar rumput
pertanian organik ini menjalankan
Islam sebagai gaya hidup dengan lebih
fokus pada isu lingkungan. Bersama
keluarga juga komunitasnya beliau
mengembangkan dan mengedukasi
masyarakat tentang cara bertani
organik.

Di sini peran agama dan sikap
terhadap lingkungan bersama-sama
dalam membangun pertanian yang
berkelanjutan  dengan  pendekatan
permakultur sebagai interpretasi etika
lingkungan Islam. Melalui etika
permakultur melibatkan fokus eksplisit
pada perawatan yang tepat untuk diri
sendiri, keluarga, dan tetangga.
Iskandar Waworuntu ini menggunakan
narasi spiritual untuk menghubungkan
prinsip-prinsip  etika  permakultur
dengan etika sosial dan seruan sebagai



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

“refleksi rahmatan lil ‘alamin dengan
pendekatan kaffah (holistik)”. Iskandar
menekankan bahwa prinsip etika
ketiga permakultur—berbagi sumber
daya—meliputi lebih dari sekadar
berbagi hal-hal fisik; itu dapat
mencakup waktu seseorang serta
pengetahuan konkret tentang
bagaimana mempraktikkan
permakultur.

“Ini adalah sebuah simbiosis,
sebuah pertemuan antara apa yang
saya anggap terbaik dari yang saya
mengerti tentang hubungan manusia
dengan alam dan keimanan Islam
sebagaimana yang saya coba jalankan
dalam kehidupan sebagai sebuah
konsekuensi dalam hal keimanan
tersebut”. (Bumi Langit, komunikasi
pribadi, t.t.)

Halal-green kurang lebih sebagai
reinterpretasi  “hijau” melalui etika
lingkungan Islam. Proses
“greening/penghijauan” agama yang
berkelanjutan, yang berarti bahwa
tradisi keagamaan dari waktu ke waktu
menjadi lebih sadar dan terlibat dalam
lingkungan. Di sini interpretasi dan
pemahaman ekologi yang sifatnya
teosentris dan berkelanjutan terjadi.
Bagi Iskandar Waworuntu, keluarga,
dan orang-orang yang datang belajar.
la mempunyai prinsip-prinsip untuk
mencoba lebih mengartikulasikan atau
lebih  mewujudkan keislaman dalam
keseharian. Berikut beberapa
penjelasannya;

1) Interpretasi berkelanjutan

untuk Halal & toyyib.

“Sebab saya merasa dalam konteks
spiritualitas Islam dalam kehidupan
saya harus ada konsekuensinya dan
dalah satu hal yang paling menjadi
inspirasi dalam perjalanan keislaman
saya, yang erat kaitannya dengan
tempat ini pada akhirnya, bagaimana
saya terinspirasi dengan mencoba
memaknai “halal & toyyib”. Jadi
prinsipnya kita ~ cuma harus
mengetatkan daerah tersebut menjadi
tidak terlalu jauh dari lingkungan
hidup kita ini, istilahnya adalah
consume local (menyesuaikan desain
alam), vyaitu hanya mengkonsumsi
barang-barang yang lokal dan selain
itu juga tidak ada unsur kimiawi
perusak seperti pestisida” (Bumi
Langit, komunikasi pribadi, t.t.).

2) Sunatullah sebagai pendekatan
dalam menjalankan pertanian
regeneratif

“Permakultur menjadi sebuah
pendekatan holistik, pendekatan kaffah
. Bagaimana kita menegakkan akhlak
kembali, bagaimana beretika baik
dengan air, tanah, angin, tanaman,
binatang, dan juga beretika baik pada
sesama manusia. Semua itu mengikat
pada kehidupan menyeluruh.
Pendekatan permakultur itu kalau
dalam Islam mungkin lebih mudah
diterjemahkan sebagai pendekatan
sunnatullah. Bagaimana menjadikan
sunnatullah itu sebagai rangkaian yang
mengikat kita dalam kehidupan ini”
(Bumi Langit, komunikasi pribadi,
t.t.).
3)Tirakat sebagai jalan.

107



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

“Kuncinya adalah bagaimana kita
kembali menempa sebuah kehidupan
sebagai satria, kalau kita dibesarkan
oleh industri-industri moderen
sekarang, kita tidak lagi mempunyai
kemampuan untuk menjadi satria.
Semua yang kita inginkan kita
dapatkan dengan mudah padahal itu
sendiri suatu yang harus dibayar
mahal. Kesehatan kita sendiri tambah
menurun, kemampuan mental Kita
semakin buruk, pun secara emosi.
Tantangan saya bagi kalian anak-anak
muda dalam bagaimana kita merebut
kembali hak kita untuk sehat, maka
memang harus berani puasa dan
perihatin. Di mana keperihatinan? Di
mana budaya tirakat ? Bagaimana
kemampuan kita untuk mengatakan
tidak kepada sesuatu yang tidak baik?
Itu harus menjadi sebuah new normal
kita kalu kita mau kembali menjalin
sebuah hubungan baik dengan alam
dengan masa depan Kita, kita harus
berani bersikap, bersikap tegas dan
berani untuk berkorban bersusah-susah
untuk masa depan yang baik,
anggaplah pesta ini sudah selesali,
sekarang waktunya untuk kerja keras”
(Bumi Langit, komunikasi pribadi,
t.t).

Pertanian
regeneratif

Halal-

Etika green

permakultur
Etika

lingkungan
Islam

108

Tabel 3. Halal-green.

Hal ini menggambarkan corak
bagaimana desain ekologis
permakultur  diadaptasi  sekaligus
sebagai etika dan prinsip Islam
terhadap lingkungan. Berangkat dari
interpretasi halal dan toyib kemudian
menjadi pendekatan sunatullah
(holistik) dan terakhir kemudian
menempanya dengan tirakat untuk
kembali menjalin sebuah hubungan
baik dengan alam, masa depan, dan
harus berani bersikap. Hal ini
merupakan halal-green yang
ditawarkan ketika etika dan prinsip
islam terhadap lingkungan bertemu
dengan struktur desain ekologis yang
mapan dan praktis.

Ekologi Terpadu: Etika Lingkungan
Islam, Permakultur dan Sistem
Pertanian Berkelanjutan

Organisasi arus utama (MUI,
NU, Muhammadiyah) dan komunitas
akar rumput permakultur mengangkat
isu-isu ekologi dan mengaitkannya
dengan interpretasi-interpretasi etika
lingkungan Islam, hubungan manusia
dan alam, dan keadilan ekologi
distributif yang berjalan  sejajar.
Dengan  berbagai upaya fatwa
lingkungan olen MUI dan berbagai
sosialisasi  lingkungan di  masjid-
masjid, forum-forum Islam, dan
pondok pesantren setempat. Maka
perlu ada upaya yang lebih besar
berjalan bersamaan dengan cara
mengadaptasi desain ekologis



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

(pertanian regeneratif) yang sudah
mapan, yang dipraktikkan oleh
Yayasan Bumi Langit sebagai halal-
green. Ketika etika lingkungan Islam
dipertemukan dengan desain ekologis
(pertanian regeneratif) untuk
menghadapi krisis iklim. Komitmen
untuk  merawat bumi, merawat
generasi, dan berbagi sumber daya,
dapat dipacu pada dimensi sosial
keagamaan  dengan  bersolidaritas
antara organisasi/komunitas meskipun
tidak terikat satu sama lain. Dalam
menghadapi perubahan iklim agama
berperan dengan etika dan prinsip
anatara keduanya, untuk menyongsong
lingkungan dalam pendekatan holistik
dan berbasis sistem yang
keberlanjutan.

PENUTUP

Etika lingkungan Islam
menunjukkan keterkaitan erat dengan
keadilan ekologi. Pertanian regeneratif
menjadi solusi alternatif dari sistem
industri pertanian yang telah ada.
Sistem pertanian yang menyebabkan
kerusakan besar pada ekosistem bumi,
seperti polusi tanah, air, dan udara,
yang mengancam kelangsungan hidup
manusia karena penggunaan pupuk
kimia, herbisida, pestisida, dan
transgenik secara masif. Permakultur,
yang merupakan bagian dari pertanian
regeneratif, menawarkan pengelolaan
pertanian yang selaras dengan alam
dan bukan melawannya, yang tidak
hanya menjadi solusi perubahan iklim
tetapi juga komponen perbaikan

lingkungan  bumi.  Saran  untuk
penelitian selanjutnya terkait
pembahasan ini adalah mencari potensi
implikasi praktis untuk mendorong
peran agama untuk bekerja dengan
konsep atau metode regeneratif
pertanian lainnya untuk
mengembangkan dan menghidupkan
reinterpretasi  “halal-green” sebagai
penggerak umat Muslim  dalam
mengatasi perubahan iklim dan krisis-
krisis selanjutnya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdelzaher, D., Koth, A., & Helfaya,
A. (2016). Eco-Islam: Beyond
the Principles of Why and Into
the  Principles of How.
https://doi.org/10.5465/AMBP
P.2016.11024abstrac

Amri, U. (2014). From theology to a
praxis of ‘eco-jihad’: The role
of religious civil society
organizations in combating
climate change in Indonesia.
How the world’s religions are
responding to climate change:
Social scientific investigations,
75-93.

Arnez, M. (2014). Shifting Notions of
Nature and Environmentalism
in Indonesian Islam (hlm. 75—
104).
https://doi.org/10.1163/978900
4273221 005

Bumi Langit. (t.t.). [Komunikasi
pribadi].

Gade, A. M. (2012). Tradition and
Sentiment  in  Indonesian
Environmental Islam.
Worldviews, 16(3), 263-285.

Gade, A. M. (2015). Islamic Law and
the Environment in Indonesia:

109



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

Fatwa and Da‘wa.
Worldviews, 19(2), 161-183.
JSTOR.

Gade, A. M. (2019). Muslim
Environmentalisms: Religious
and  Social  Foundations.
Columbia University Press.
https://www.jstor.org/stable/10
.7312/gade19104

Hancock, R.  (2017). Islamic
Environmentalism: Activism in
the United States and Great
Britain (1 ed.). Routledge.
https://doi.org/10.4324/978131
5543062

Hitzhusen, G., & Tucker, M. (2013).
The potential of religion for
Earth Stewardship. Frontiers
in Ecology and the
Environment, 11, 368-376.
https://doi.org/10.1890/120322

Islam—Penelitian dan data dari Pew
Research Center. (t.t).
Diambil 25 Desember 2022,
dari
https://www.pewresearch.org/t
opic/religion/religions/islam/

Khulug, V. H.,, & bin Lahuri, S.
(2020). Perkembangan
Pertanian Dalam Peradaban
Islam: Sebuah Telaah Historis
Kitab Al Filaha Ibnu Awwam.
Jurnal Tamaddun: Jurnal
Sejarah dan  Kebudayaan
Islam, 8(1).

Koehrsen, J. (2017). Religious agency
in sustainability transitions:
Between experimentation,
upscaling, and regime support.
Environmental Innovation and
Societal Transitions, 27.
https://doi.org/10.1016/j.eist.2
017.09.003

Koehrsen, J., Blanc, J., & Huber, F.
(2022). How “green” can

11

religions be? Tensions about
religious  environmentalism.
Zeitschrift fur Religion,
Gesellschaft und Politik, 6(1),
43-64.
https://doi.org/10.1007/s41682
-021-00070-4

Majeri Mangunjaya, F. (2015). Faiths
from the Archipelago.
Worldviews, 19(2), 103-122.
https://doi.org/10.1163/156853
57-01902003

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G.
(2019). Fatwas on Boosting
Environmental Conservation

in Indonesia. Religions,
10(10).
https://doi.org/10.3390/rel101
00570

Mangunjaya, F., & Mckay, J. (2012).
Reviving an Islamic Approach
for Environmental
Conservation in  Indonesia.
World Views Environment
Culture Religion, 16, 286-305.
https://doi.org/10.1163/156853
57-01603006

Mollison, B., Slay, R. M., Girard, J.-
L., & Girard, J.-L. (1991).
Introduction to permaculture.
Tagari Publications Tyalgum,
Australia.

Otto, I. M., Donges, J. F., Cremades,
R., Bhowmik, A., Hewitt, R.
J., Lucht, W., Rockstrom, J.,
Allerberger, F., McCaffrey,
M., Doe, S. S. P., Lenferna,
A., Moran, N., Vuuren, D. P.
van, & Schellnhuber, H. J.
(2020). Social tipping
dynamics  for  stabilizing
Earth’s climate by 2050.
Proceedings of the National
Academy of Sciences, 117(5),
2354-2365.



Reuter,

Rocha,

LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya

Vol 11, No 1, Juni 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

https://doi.org/10.1073/pnas.1
900577117

T. A. (2015). The Green
Revolution in the World’s
Religions: Indonesian
Examples in International
Comparison. Religions, 6(4),
Art. 4,
https://doi.org/10.3390/rel604
1217

R. S. S. (2022). Degrowth in
Practice:  Developing  an
Ecological Habitus within
Permaculture
Entrepreneurship.
Sustainability, 14(14), 8938.

S. Jamil. (2021). Halal Wastewater

Suh,

Recycling: Environmental
solution or religious
complication? Routledge.

J. (2023).  Permaculture
Principles,  Practices, and
Environmentalism. Dalam
Sustainable Agriculture
Reviews 58 (him. 1-23).
Springer.

[N
[EEN
[EEN



LoroNG: Media Pengkajian Sosial Budaya
Vol 11, No 2, Desember 2022, E-ISSN: 2684-8171, P-ISSN: 1829-9245

=
[N
N



