
57

Sirkumsisi Perempuan dalam Islam (Studi Komparatif 
Fatwa MUI dan Dar Al-Ifta’ Mesir)

Abstract

The proposition of female circumcision has become a protracted public polemic in many parts of the world. 
The polemic arose due to the doctrine of tradition, or it recognizes in the Shari’a until it appoints to the 
fatwa institution for the legal stipulation. However, there are two contradictory fatwas, namely in Indonesia 
(MUI) and Egypt (Dār al-Iftā”), which are appropriate to reveal the reasons behind the two different sides 
in those fatwas. This study aims to explore the background of the enactment of the fatwa and uncover the 
legal arguments built on it. The type of study used is normative qualitative research with a comparative 
approach. The results found include: First, the MUI fatwa was determined based on the submission of a 
fatwa by Indonesian government agencies on the issue of rejecting the practice of circumcision by some people. 
Nevertheless, the fatwa of Dār al-Iftā” was determined based on the ambiguity of the fatwa by the muftis 
of Egypt. Second, the MUI fatwa states that female circumcision is part of the Shari’a based on the verse of 
the Qur’an and hadith. For the time being, Dār al-Iftā” forbids the practice of circumcision by denying the 
validity of the hadith about of it through fuqaha vows and fatwas.

Keywords: Female Circumcision, MUI, Dar al-Ifta’, Fatwa Comparison

Masalah sirkumsisi perempuan telah menjadi polemik publik yang berkepanjangan di belahan 
dunia. Polemik tersebut muncul sebab doktrinasi tradisi atau memang diakui dalam syariat 
hingga diangkat pada lembaga fatwa untuk ditetapkan hukumnya. Namun, muncul fatwa di 
Indonesia (MUI) dan Mesir (Dār al-Iftā‟) yang saling bertolak belakang, sehingga layak untuk 
diungkap alasan dibalik perbedaan fatwa tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk menggali 
latar belakang atas ditetapkannya fatwa dan mengungkap argumen-argumen hukum yang 
dibangun di dalamnya. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif normatif 
dengan pendekatan komparatif. Hasil yang ditemukan meliputi: Pertama, fatwa MUI 
ditetapkan atas dasar pengajuan fatwa oleh instansi pemerintah Indonesia atas isu penolakan 
praktik sirkumsisi oleh sebagian masyarakat. Sementara fatwa Dār al-Iftā’ ditetapkan atas 
dasar ambiguitas fatwa oleh para mufti Mesir. Kedua, fatwa MUI menyatakan sirkumsisi 
perempuan termasuk bagian dari syariat yang berlandas pada dalil al-Qur’an dan hadis. 
Sementara Dār al-Iftā’ menyatakan haram praktik tersebut dengan menyangkal keabsahan 
hadis-hadis sirkumsisi melalui kaul fukaha dan fatwa.

Kata Kunci: Sirkumsisi Perempuan, Majelis Ulama Indonesia, Dār al-Iftā‟, Komparasi Fatwa

Oleh:

Muhammad Fashihuddin
Ma’had Al-Jami’ah Al-Ali UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

fashihpdti@gmail.com



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

58 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

Pendahuluan

Fenomena sirkumsisi perempuan, 
yang dalam istilah medis disebut dengan 
Female Genitale Mutilation, dari tahun 
ke tahun selalu menjadi isu publik. 
Beberapa suku dan daerah masih tetap 
melestarikannya dengan berpedoman 
pada tradisi nenek moyang.1 Akan 
tetapi, mayoritas beranggapan bahwa 
praktik sirkumsisi ini tidak sesuai dengan 
ajaran syariat, bahkan dunia medispun 
menganggap praktik ini sebagai bagian 
dari praktik ilegal.2 Pasalnya, praktik ini 
cenderung memberi pengaruh negatif 
terhadap fisik perempuan dengan 
cara mutilasi, pengirisan, penusukan, 
maupun pemotongan yang cenderung 
menghilangkan syahwat dan memberi 
efek samping berkelanjutan bagi 
perempuan.3

Data mutakhir yang diteliti oleh 
Lubis & Jong tahun 2016 menyatakan 
bahwa di Indonesia, sirkumsisi masih 
marak dipraktikkan oleh sebagian 
kalangan wanita. Provinsi-provinsi yang 

1	 Azizah, A., Status Hukum Khitan Perempuan (Per-
debatan Pandangan Ulama dan PERMENKES RI 
No. 1636/Menkes/Per/XI/2010), Musãwa Jurnal 
Studi Gender dan Islam, 2020, Vol 19, No 2, hlm	
173-186.

2	 Sulahyuningsih, E., Daro, Y. A., & Safitri, A. 
Analisis Praktik Tradisional Berbahaya: Sunat 
Perempuan Sebagai Indikator Kesetaraan Gender 
Dalam Perspektif Agama, Transkultural, dan Kes-
ehatan Reproduksi di Kabupaten Sumbawa, Jurnal 
Ilmu Keperawatan dan Kebidanan, 2020, Vol 12, 
No 1, hlm 134-148. 

3	 Abbas, A. F., & Eliza, M. Sunat Perempuan da-
lam Perspektif Fikih. FUADUNA : Jurnal Kajian 
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 2019, Vol 2, 
No 1, hlm 10. 

menjalankan sirkumsisi perempuan dari 
yang tertinggi antara lain: Gorontalo 
(83,7%), Bangka Belitung (83,2%), Banten 
(79,2%), Kalimantan Selatan (78,7%), 
dan Riau (74,4%). Sementara prevalensi 
terendah terjadi di Nusa Tenggara 
Timur (2,7%), Papua (3,6%), Bali (6%), 
Yogyakarta (10,3%) dan Papua Barat 
(17%).4 Dengan berpijak pada data dan 
fenomena tersebut maka perlu untuk 
diminimalisir sebagai tindakan preventif 
pada perempuan.

Menanggapi fenomena di atas, para 
ulama mengkaji dan mendiskusikannya 
secara mendalam, salah satunya melalui 
lembaga fatwa. Majelis Ulama Indonesia 
melalui fatwanya No. 9A tahun 2008 tentang 
sirkumsisi perempuan menetapkan bahwa 
hukum sirkumsisi perempuan adalah 
makrumah (kemuliaan). Sedangkan 
pelarangan terhadap praktik ini dianggap 
bertentangan dengan syariat, karena 
termasuk fitrah dan syiar Islam yang 
tidak bisa dinegasikan esensinya. Kendati 
demikian, muncul fatwa yang konotasinya 
berseberangan, yaitu Dār al-Iftā‟ Mesir 
yang menegaskan bahwa sirkumsisi 
perempuan bukanlah termasuk syariat, 
melainkan tradisi semata. Praktik tersebut 
juga menimbulkan ḍarar bagi perempuan 
serta menyalahi intensi legislasi (maqāṣid 
al- syarī‟ah), sehingga diharamkan dan 
tidak boleh dipraktikkan.

4	 Ida, R., & Saud, M., Female Circumcision and 
the Construction of Female Sexuality: A Study 
on Madurese in Indonesia. Sexuality & Culture, 
2020, Vol 24, No 6, hlm 1987- 2006. 



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

59LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

Beberapa peneliti telah mengkaji 
tema ini dengan meninjau dari berbagai 
perspektif dan teori. Erik Sabti Rahmati 
& Lukluil Maknun (2017) telah mengkaji 
melalui komparasi fatwa MUI dan 
Permenkes ditinjau maqāṣid al-syarī’ah. 
Afifi Fauzi Abbas dan Mona Eliza (2019) 
memfokuskan pada pendekatan hukum 
Islam. Mukhammad Zamzami, dalam 
tulisannya yang berjudul Perempuan dan 
Narasi Kekerasan: Analisis Hukum dan 
Medis Sirkumsisi Perempuan dengan lebih 
spesifik melakukan peninjauan dari segi 
hukum positif dan medis.5 Sedangkan Ali 
Sander, dalam tulisannya yang berjudul 
Tradisi Khitan Perempuan (Sejarah dan 
Perkembangannya pada Masyarakat 
Melayu Sambas Desa Kubangga 
Kecamatan Teluk Keramat memberikan 
penjelasan yang lebih mengarah pada 
tradisi sosio-kultural perihal lahirnya 
sirkumsisi dengan pendekatan empiris.6 
Tentu dari beberapa penelitian tersebut, 
terdapat ruang kosong yang perlu untuk 
diisi dengan kajian lebih mendalam 
tentang komparasi fatwa. Dengan 
demikian, fatwa MUI dan Dār al-Iftā 
Mesir dirasa perlu untuk dikaji guna 
mengungkap signifikansi diantara 
keduanya yang notabene menjadi rujukan 
fatwa bagi umat skala internasional.

5	 Zamzami, M., Perempuan dan Narasi Kekerasan: 
Analisis Hukum dan Medis Sirkumsisi Perem-
puan. Asy-Syir‟ah: Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hu-
kum, 2017, Vol 51, No 1, hlm 53-78. 

6	 Sander, A., Tradisi Khitan Perempuan (Sejarah 
dan Perkembangannya pada Masyarakat Melayu 
Sambas Desa Kubangga Kecamatan Teluk Kera-
mat), 2020, Vol 3, No 1, hlm 28-41.

Tulisan ini bermaksud untuk 
merespon studi terdahulu yang masih 
terdapat celah dengan menganalisa 
dua fatwa di atas yang bertujuan untuk 
mengungkap historisitas lahirnya fatwa 
dan argumen-argumen hukum serta 
metode istinbat sebagai pijakan penetapan 
fatwa, serta menemukan persamaan dan 
perbedaannya dari berbagai sisi. Oleh 
karena itu, peneliti berusaha mengkaji 
permasalahan ini secara objektif melalui 
metode komparasi yang diharapkan dapat 
menyumbang sumbangsih kajian Islam 
yang dirasa perlu untuk digenapi.

Metode Penelitian

Dalam penelitian ini, penulis 
menggunakan penelitian kualitatif 
normatif yang bertujuan untuk 
menghasilkan data deskriptif berupa 
fakta-fakta tertulis dari objek yang 
diamati.7 Telaah data dilakukan 
dengan studi pustaka (library research) 
melalui pengkajian dokumen-dokumen 
yang dijadikan sumber data untuk 
menghasilkan konklusi dan temuan 
penelitian.

Dalam penelitian kualitatif normatif, 
sumber data yang digunakan adalah 
sumber data primer, sekunder dan 
tersier.8 Adapun sumber data primer 
dalam penelitian ini adalah fatwa MUI 
Nomor 9A tahun 2008 dan fatwa Dār al- 
Iftā Mesir Nomor 4678 yang keduanya 
sama-sama membahas tentang sirkumsisi 
7	 Arfa, F. A., & Marpaung, W., Metodologi Pene-

litian Hukum Islam, ( Jakarta: Prenadamedia 
Group).

8	 Ibid, hlm 31.



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

60 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

perempuan. Data sekunder sebagai data 
penguat dan penjelas data primer diambil 
dari jurnal penelitian, buku, dan sumber 
lainnya yang menguatkan argumentasi 
penulis. Sedangkan data tersier diambil 
dari kamus dan ensiklopedi sebagai 
penunjang dan pelengkap data penelitian.

Pengumpulan data-data di atas 
menggunakan metode dokumentasi. 
Langkah- langkah yang digunakan 
dalam pengumpulan data, yaitu: a) 
mengumpulkan data primer (fatwa-fatwa) 
dan data sekunder yang dibutuhkan; 
b) menyeleksi data- data dengan 
mengklasifikasi data yang dibutuhkan 
dengan yang tidak dibutuhkan; c) 
membaca setiap data dengan cermat 
dan teliti; d) membuat catatan dan 
menspesifikasi guna dijadikan penguat 
dan penjelas tiap-tiap argumen.

Data yang dikumpulkan kemudian 
akan dianalisa dengan komparatif. Teknik 
analisis data tersebut melalui beberapa 
tahap: a) mengumpulkan data primer 
berupa konsideran fatwa MUI dan fatwa 
Dār al-Iftā Mesir tentang sirkumsisi 
perempuan; b) mengklarifikasi latar 
belakang lahirnya fatwa dengan merujuk 
pada literatur lain, seperti jurnal, buku, 
berita, maupun wawancara dari ulama 
yang menjadi pelaku penetapan fatwa; 
c) menganalisa setiap fatwa dengan 
cara mengidentifikasi dalil-dalil yang 
digunakan rujukan; d) mengklasifikasi 
dalil-dalil dari setiap fatwa, baik yang 
diambil dari al-Qur’an, Hadis, kaul 
ulama dan pertimbangan-pertimbangan 
lainnya; e) menganalisis persamaan dan 

perbedaan dalil serta penyebab perbedaan 
penggunaan dalil sebagai argumentasi 
hukum; f) mentarjih dalil yang lebih 
unggul yang sesuai dengan kemaslahatan 
umat dan sejalan dengan tujuan syariat 
(maqāṣid al-syarī‟ah); g) memberikan 
konklusi atas komparasi fatwa yang telah 
dianalisis.

Fatwa MUI dan Dar al-Ifta’ dalam 
Komparasi

Sirkumsisi perempuan merupakan 
problematika modern yang sangat jeli dan 
sering dikaji ulang oleh para ulama. Fatwa-
fatwa yang berbicara terkait masalah ini 
juga terbilang banyak yang ditetapkan 
oleh mufti di belahan dunia. Setiap fatwa 
dapat dikeluarkan, jika ada problematika 
yang diajukan kepada mufti atau lembaga 
fatwa yang dikenal dengan istilah istiftā’ 
(proses mengajukan pertanyaan untuk 
memperoleh fatwa). Pada dasarnya, tidak 
ada istilah memesan fatwa, melainkan 
meminta ketetapan fatwa atas masalah 
yang sudah marak menjalar.9 Hal-hal 
yang melatar belakangi lahirnya fatwa 
sangat berkaitan erat dengan substansi 
dan diktum fatwa tersebut. Dalam 
hal sirkumsisi perempuan, terdapat 
dua kondisi berbeda yang melatar 
belakangi penetapan fatwa MUI dan 
Dār al-Iftā‟. Perbedaan tersebut terletak 
pada fenomena sirkumsisi yang terjadi 
pada dua negara tersebut. Di Indonesia, 
tingkat eskalasi sirkumsisi perempuan 

9	 Muzakka, A. K., Otoritas Keagamaan dan Fatwa 
Personal di Indonesia, Epistemé: Jurnal Pengem-
bangan Ilmu Keislaman, 2018, Vol 13, No 1, hlm 
63-88. 



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

61LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

tergolong rendah, sementara di Mesir 
terjadi eskalasi yang siginifakan. Oleh 
sebab itu, pemerintah Mesir mengambil 
tindakan untuk melarang sirkumsisi 
perempuan melalui aturan negara dengan 
mempertimbangkan dampak negatif dari 
sisi kesehatan akibat praktik tersebut yang 
cenderung membahayakan.10

Setidaknya eskalasi praktik ini 
didasari oleh dua faktor yang mendominasi 
pola pikir masyarakat. Pertama, faktor 
kepercayaan leluhur yang mentradisi. 
Masyarakat pada umumnya masih 
meyakini tradisi sirkumsisi perempuan 
yang telah diajarkan oleh nenek moyang 
mereka. Antropolog menduga bahwa 
praktik sirkumsisi perempuan telah 
ditemukan pada Mumi Mesir sebagai 
bentuk pengusiran terhadap roh jahat 
yang masuk melalui alat reproduksi 
perempuan. Praktik ini ditemukan 
sebagai ritual keagamaan sejak tahun 
1350 SM.11 Mumi tersebut memiliki ciri 
clitoridectomy: adanya tanda potongan 
yang merusak alat vital perempuan.12 Hal 
ini dibuktikan dengan ditemukannya 
mumi perempuan dengan klitoris yang 
sudah terpotong pada abad XVI SM serta 
10	 Pamungkas, J., Sirkumsisi Perempuan Sebuah Tr-

adisi Kuno yang Eksis dan Terlarang (Studi Kasus 
di Mesir), Jurnal Asketik: Agama dan Perubahan 
Sosial, 2020, Vol 4, No 1, hlm 48-67. 

11	 Rokhmah, I., & Hani, U., Female Circumcision in 
the Perspective of Culture and Health (Case Study 
on Rural Community Subdistrict Bodia Galesong 
Takalar South Sulawesi), Perspectives on Sexual 
and Reproductive Health, ( July), 2020. 

12	 Mustafa, I., & Aini, I., Problematika Khitan bagi 
Perempuan Perspektif Hadis, Al Fawatih: Jurnal 
Kajian Al-Qur‟an dan Hadis, 2020, Vol 1, No 1, hlm 
17-30.

diperkuat dengan penemuan relief-relief 
di beberapa gua yang berasal dari zaman 
batu dan makam Mesir purba.1314 

Kedua, faktor menjaga kehormatan 
perempuan. Menurut mereka, menjaga 
kehormatan dan keperawanan 
sangat urgen di kalangan perempuan 
Mesir. Pasalnya, opini yang beranjak 
menyatakan bahwa jikalau perempuan 
tidak disirkumsisi maka perempuan 
itu dapat diasumsikan telah kehilangan 
status gadisnya. Sirkumsisi ini menjadi 
persyaratan mutlak yang tersurat untuk 
mencapai keharmonisan pernikahan.15 
Di sisi lain, sirkumsisi ini mempunyai 
tujuan lain untuk mengurangi tingkat 
nafsu perempuan. Sementara bagi 
perempuan yang tidak disirkumsisi, 
ia cenderung tidak dapat mengontrol 
nafsu dan syahwatnya sehingga menjadi 
liar.16 Bahkan sirkumsisi juga berfungsi 
memudahkan prosesi persalinan 
anak.17 Penanaman ideologi ini dapat 
diasumsikan beranjak dari sebuah ritus 
remaja Afrika yang sudah tua usianya 
yang disebarkan kepada penduduk Mesir 

13	 Azizah, A., Loc.Cit. 
14	 Zamzami, M., Perempuan dan Narasi Kekerasan: 

Analisis Hukum dan Medis Sirkumsisi Perempuan, 
Asy-Syir‟ah: Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum, 
2017, Vol 51, No 1, hlm 53-78. 

15	 Alkhalaileh, D., Hayford, S. R., Norris, A. H., & 
Gallo, M. F., Prevalence and Attitudes on Female 
Genital Mutilation/Cutting in Egypt Since Crim-
inalisation in 2008, Culture, Health & Sexuality, 
2018, Vol 20, No 2, hlm173-182. 

16	 Pamungkas, J., Loc.Cit. 
17	 Jubaedah, J., Female Circumcision in Islamic and 

Health Perspective in Bogor, West Java, Interna-
tional Journal of Multicultural and Multireligious 
Understanding, 2020, Vol 8, No 2, hlm 497.



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

62 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

melalui difusi.18

Dalam pengkomparasian fatwa, 
ditemukan persamaan dan perbedaan 
dari berbagai sisi. Setidaknya hal tersebut 
dapat diidentifikasi dalam empat hal: 
Pertama, latar belakang fatwa. Jika 
ditelisik dari kronologi ditetapkannya 
fatwa, keduanya memiliki kemiripan 
dalam hal urgensi penetapan fatwa 
tentang sirkumsisi perempuan yang telah 
menjadi isu publik dan telah ditetapkan 
sebagai bahaya (ḍarār) oleh pemerintah. 
Kendati demikian, kedua fatwa memiliki 
perbedaan yang mencolok. Adapun 
fatwa MUI dalam hal ini diajukan oleh 
instansi pemerintah atas munculnya 
isu pelarangan sirkumsisi perempuan 
dan desakan agar pelarangan tersebut 
diundang- undangkan dan penjatuhan 
sanksi bagi pelakunya. Kondisi sosial 
tersebut dikuatkan pula oleh adanya 
penolakan oleh sebagian masyarakat dan 
fakta ketidak seragaman dalam prosedur 
medis sebab tenaga medis yang tidak 
paham akan maksimal batasan tubuh 
yang boleh disirkumsisi. Sementara fatwa 
Dār al-Iftā‟ ditetapkan berdasar adanya 
pertanyaan yang masuk oleh individu 
kepada lembaga, sebab adanya ambiguitas 
fatwa di negara Mesir tentang tema ini 
sembari maraknya praktik tersebut, 
padahal telah dilarang oleh pemerintah 
melalui aturannya.

18	 Fauziyah, S., Tradisi Sunat Perempuan di Banten 
dan Implikasinya Terhadap Gender, Seksualitas, 
dan Kesehatan Reproduksi, Tsaqôfah; Jurnal Ag-
ama dan Budaya, 2017, Vol 15, No 2, hlm 135-
182.

Kedua, argumen fatwa. Kedua 
fatwa saling menggunakan dalil hadis 
tentang sirkumsisi perempuan sebagai 
argumentasi utama, yaitu HR. Ahmad 
(No. 20719) tentang hukum sirkumsisi 
perempuan dan HR. al-Ṭabrāni (No. 
8137) tentang batasan sirkumsisi 
bagi perempuan, meskipun saling 
diperdebatkan keabsahannya oleh 
kritikus hadis. Kendati demikian, MUI 
lebih banyak mengutip dalil dibanding 
Dār al-Iftā‟. Dalil yang dirujuk oleh MUI 
antara lain: 1) al-Qur‟an: QS. al-Nahl 
(16): 123; QS. al-Nisā‟ (4): 125; QS. Ali 
Imrān (3): 95 dan 31-32. 2) Hadis: HR. 
Ahmad (No. 20719); HR. Abū Dāud 
(No. 5271); HR. al-Ṭabrāni (No. 8137); 
HR. al-Tirmidzi (No. 109), Ibn Mājah 
(No. 608), dan Ahmad (No. 26025); 
HR. al-Bukhāri (No. 5889), Muslim 
(No. 49), Abū Dāud (No. 4198), Ibn 
Mājah (No. 292), dan al-Nasā‟i (No. 9). 
3) Konsensus ulama tentang pelegalan 
sirkumsisi perempuan dalam syariat. 4) 
Kaidah fikih dan kaul fukaha konservatif 
serta modernis berikut fatwa Syekh Jād 
al-Ḥaq sebagai penguat argumentasi. 
Sementara Dār al-Iftā‟ berpedoman 
pada pendapat fukaha sebagai kritik atas 
keabsahan hadis sirkumsisi perempuan, 
seperti yang dikemukakan Ibn al-Ḥājj 
al- Māliki, al-Syaukāni, al-Aẓīm Abādi, 
Ibn al-Mundzir, dan Ibn Abd al-Barr 
dengan fatwa-fatwa mufti Mesir yang 
dikaitkan dengan pertimbangan medis 
atas ketetapan muktamar dunia terkait 
bahaya sirkumsisi perempuan. 



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

63LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

Ketiga, metode istinbat hukum. 
Kedua fatwa dirumuskan berdasar ijtihad 
kolektif dan didapati saling menggunakan 
pendapat fukaha (pendekatan qaulī) 
mulai dari yang beraliansi konservatif 
hingga modernis serta mengutip fatwa-
fatwa mufti sebagai penguat argumentasi 
fatwa. Pendekatan yang digunakan oleh 
Dār al-Iftā‟ adalah al-jarḥ wa al-ta‟dīl 
untuk menilai kualitas hadis tentang 
sirkumsisi perempuan dan pendekatan 
istiṣlāḥī (menimbang kemaslahatan) yang 
terpusat pada perlindungan nyawa (hifẓ al- 
nafs). Oleh karena sirkumsisi perempuan 
dinilai membahayakan dan tidak sesuai 
prinsip syariat maka diharamkan. 
Sementara MUI mengutip pelbagai dalil 
yang cenderung universal, baik naqli 
(al-Qur‟an, Hadis, konsensus Ulama) 
maupun akli (kaidah fikih). Hanya saja, 
MUI menggunakan pendekatan qā‟idah 
uṣūliyyah lugawiyyah dalam menggali 
makna al-Qur‟an maupun hadis 
dengan mengambil keumuman (dilālah, 
āmmah) naṣ untuk dijadikan argumentasi 
hukum dalam melegitimasi sirkumsisi 
perempuan serta pendapat mazhab yang 
secara mufakat mengakuisisinya. MUI 
tidak menggunakan pendekatan maqāṣid 
al-syarī‟ah sebagai pijakan utama fatwa. 

Keempat, penentuan illat hukum. 
Hukum yang dirumuskan melalui 
dua fatwa tersebut cenderung bertolak 
belakang, sehingga penentuan ilat hukum 
(ratio legis) juga mengalami perbedaan. 
MUI menetapkan bahwa sirkumsisi 
perempuan termasuk amaliah yang 
disyariatkan dalam Islam, karena adanya 

konsensus ulama yang menyepakati 
demikian. Oleh karenanya, pelarangan 
sirkumsisi terhadap perempuan ialah 
bertentangan dengan ketentuan syariat. 
Dengan demikian, illat hukum dari 
pelegalan sirkumsisi perempuan ialah 
perintah syariat dan fitrah agama. 
Lain halnya dengan Dār al-Iftā‟ 
yang menetapkan bahwa sirkumsisi 
perempuan bukanlah bagian dari syariat, 
melainkan adat semata, karena tidak 
ada naṣ secara eksplisit melandasi hal 
demikian. Hadis-hadis yang berbicara 
tentang sirkumsisi dinilai daif secara 
sanad dan matan. Oleh karenanya, 
Lembaga menetapkan bahwa sirkumsisi 
perempuan haram dipraktikkan, karena 
mengandung ḍarār yang menciderai fisik 
pelaku dan melanggar intensi legislasi 
berupa perlindungan nyawa (hifẓ al-nafs). 
Dengan demikian, illat hukum dari 
pelarangan sirkumsisi perempuan ialah 
tidak adanya naṣ dan adanya mafsadat 
akibat tindakan tersebut.

Pendidikan Argumen Hukum dan 
Tarjih

Ketika dihadapkan oleh beragam 
fatwa yang saling bertolak belakang dalam 
satu tema masalah maka diutamakan 
untuk dilakukan upaya ijtihad dan 
pendiskusian dalil (munāqasyat al-adillah) 
guna diketahui fatwa mana yang lebih 
unggul (rājiḥ), baik ditinjau dari sisi 
personal mufti maupun lewat pengkajian 
dalil-dalil yang dikemukakannya. Tidak 
diperkenankan untuk langsung memilih 
ala kadarnya saja. Hal demikian guna 



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

64 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

menumbuhkan rasa kehati-hatian 
(ihtiyāṭ) dalam menyikapi hukum. 
Keterangan tersebut dipopulerkan oleh 
beberapa ulama Syāfiiyyah, seperti 
Imam al- Ḥaramain al-Juwaini, al-Gazāli, 
al-Sam‟āni, Ibn al-Ṣalāḥ; beberapa ulama 
Hanābilah, seperti Ibn Qudāmah, Ibn 
Hamdūn, al-Ṭūfī, dan Ibn al-Qayyim. 
Pendapat ini dinilai yang paling sahih 
dibanding pendapat lainnya.19 Oleh 
karena itu, sebelum diketahui fatwa 
mana yang paling unggul maka harus 
didialogkan terlebih dahulu argumentasi-
argumentasi yang telah dikemukakan. 

Terdapat lima dalil yang menjadi 
bahan diskusi. Pertama, QS. al-Nahl 
(16): 123, QS. al-Nisā‟ (4): 125, dan 
QS. Ali Imrān (3): 95, menurut ayat 
tersebut, syariat sirkumsisi datang 
melalui millat Nabi Ibrāhīm As dan 
disempurnakan oleh agama Islam. Ayat 
ini masih bersifat general. Diksi “millat” 
ini ditafsirkan oleh al-Syaukāni dalam 
tulisannya yang bertajuk Fath al-Qadīr 
sebagai seluruh legislasi syariat yang 
dipraktikkan oleh Nabi Ibrāhīm As, 
kecuali yang telah mengalami prosesi 
nasakh di zaman Islam.20 Ibn Ḥajar 
al-„Asqalāni menjelaskan bahwa ayat ini 
memiliki korelasi dengan QS. al-Baqarah 
(2): 124 yang menceritakan Nabi 
Ibrāhīm As yang diuji dengan beberapa 
al-kalimāt, lalu dia melaksanakannya dan 
menyempurnakannya. Melalui riwayat 

19	 Al-Syaibān, U. bin M., Mauqif al-Mustafti min 
Ta‟addud al-Fatwā, Majallat al- Jam‟iyyah al-Fiqhi-
yyah al-Sa’ūdiyyah, 2015, hlm 33-115.

20	 Al-Syaukāni, M. bin A., Fathal-Qadīr, Beirut: Dār 
Ibn Kaṡīr, 1994, Vol II, hlm 241.

Ibn Abbās yang dinilai sahih, maksud 
al-kalimāt ialah amaliah yang berstatus 
fitrah yang berjumlah sepuluh, salah 
satunya ialah sirkumsisi.21 Ujian yang 
menimpa beliau semata-mata merupakan 
perintah Allah Swt secara eksklusif yang 
meniscayakan baginya untuk ditaati. 
Akan tetapi, kewajiban ini hanya berlaku 
bagi beliau saja. Oleh karena itu, ulama 
menetapkan bahwa sepuluh al- kalimāt 
tersebut dinilai sunah untuk dikerjakan, 
termasuk sirkumsisi.22

Kedua, HR. Ahmad (No. 20719) 
sebagai bahasan dalam landasan hukum 
sirkumsisi bagi perempuan. Hadis ini 
dinilai daif oleh kritikus hadis sebab secara 
tranmisi (sanad), terdapat perawi yang 
mudallis, munqaṭi‟, dan mursal.2324 Oleh 
karena kedaifannya maka tidak layak dan 
tidak sah dijadikan hujjah, sebagaimana 
dinilai oleh al-Syaukāni dan al-Aẓīm 
Abādi dalam tulisannya yang berjudul Nail 
al-Auṭār dan ‘Aun al-Ma‟būd Syarh Sunan 
Abī Dāud.2526 Lebih rinci lagi bahwa 
diksi “sunah” pada redaksi hadis bukanlah 

21	 Al-Qurṭubi, M. bin A., al-Jāmi‟ li Ahkām al-Qur’ān, 
A. Al-Burduni & I. Athfaisy, Ed., Kairo: Dar al-Ku-
tub al-Mishriyyah, 1964, Vol II. 

22	 Al-Asqalāni, A. bin A.,  Fath al-Bāri Syarh Ṣaḥīḥ 
al-Bukhāri, Beirut: Dār al-Fikr, 1959, Vol X, hlm 
342.

23	 Al-Baihaqi, A. bin H., Al-Sunan al-Kubra. Beirut: 
Dār al-Kutub al- Ilmiyyah, 2003, Vol I, hlm 563.

24	 Ibn Hanbal, A., Musnad al-Imam Ahmad bin 
Hanbal. Mesir: Muassasah al-Risālah, Vol XXX-
IV, 2001, hlm 312.

25	 Al-Syaukāni, M. bin A., Nail al-Auṭār. Mesir: Dār 
al-Hadīṡ, 1993, Vol I, hlm 146.

26	 Al-Aẓīm, M. A. bin A., ‘Aun al-Ma‟būd Syarh Su-
nan Abī Dāud, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 
1994, Vol XIV, hlm 162.



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

65LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

lawan hukum dari wajib, namun sekedar 
untuk membedakan hukum antara 
sirkumsisi bagi laki-laki dan perempuan. 
Implikasinya, hukum sirkumsisi bagi laki-
laki lebih muakad dibanding perempuan. 
Artinya, jika berstatus sunah bagi laki-laki 
maka berstatus mubah bagi perempuan.27 
Mahmūd Syaltūt menjelaskan, diksi 
“makrumah” menafikan hukum wajib dan 
sunah serta bukan termasuk bagian dari 
hukum syarak, melainkan dikembalikan 
pada urf yang berlaku. Oleh karena 
dikembalikan pada urf maka tema ini 
harus dikaji oleh para ahli, disesuaikan 
dengan lingkungan, dan ditimbang 
manfaat serta madaratnya dari berbagai 
aspek, termasuk aspek kesehatan.28

Ketiga, HR. Abū Dāud (No. 5271) 
dan al-Ṭabrāni (No. 8137) riwayat 
Ummu Aṭiyyah. Hadis tersebut dinilai daif 
oleh Abū Dāud sendiri sebab ditemukan 
perawi - Muhammad bin Hassān- yang 
dinilai samar (majhūl) serta diriwayatkan 
melalui berbagai jalur. Kendati demikian, 
al-Suyūṭi mengategorikan hadis ini 
sebagai hadis ḥasan.29 Bahkan, al-Albāni 
menilainya sebagai hadis sahih.30 Hadis 
ini menjadi jawaban atas praktik 
sirkumsisi yang telah menjalar sebelum 
Islam, sehingga diketahui batasan 

27	 Al-Asqalāni, A. bin A.,  Fath al-Bāri Syarh Ṣaḥīḥ 
al-Bukhāri.Beirut: Dār al-Fikr, 1959, Vol X, hlm 
341.

28	 Syaltūt, M., al-Fatāwā, Kairo: Dār al-Syurūq, 2004, 
hlm 334.

29	 Al-‟Aẓīm, M. A. bin A., ‘Aun al-Ma‟būd Syarh Su-
nan Abī Dāud, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 
1994, Vol XIV, hlm 125.

30	 Al-Albāni, M. N., al-Jāmi‟ al-Ṣagīr wa Ziyādatuhu, 
Beirut: al-Maktab al- Islāmi, 1988, Vol I. 

maksimalnya, yaitu tidak boleh berlebihan 
mengiris kulit klitoris hingga terkikis.31 
Namun, Yūsuf Qarḍāwi dalam tulisannya 
yang berjudul al-Hukm al-Syar’I fi Khitan 
al-Inas menyatakan bahwa substansi 
hadis tersebut merupakan perintah yang 
bernilai saran/petunjuk (al-irsyād), bukan 
menunjukkan esensi hukum, sebab 
hadis tersebut berbicara urusan duniawi 
dan perealisasian maslahat manusiawi.32 
Menurut jumhur ulama, hadis ini dinilai 
daif. Karena itu, hadis tersebut tidak dapat 
dijadikan argumentasi hukum.

Keempat, HR. al-Bukhāri (No. 5889), 
Muslim (No. 49), Abū Dāud (No. 4198), 
Ibn Mājah (No. 292), dan al-Nasāi (No. 
9) tentang lima hal yang tergolong fitrah 
manusia. Hadis ini dinilai sahih oleh para 
kritikus hadis, bahkan mencapai derajat 
muttafaq alaih.33 Maksud dari term 
“fitrah” disini ialah kesunatan terdahulu 
yang masih sejalan dengan syariat Islam, 
sehingga menjadi hal mendasar yang 
memang disematkan pada manusia.34 Ibn 
Ḥajar al-Asqalāni (1959: 339) menjelaskan 
bahwa jika kesunatan tersebut dikerjakan 
maka akan menjadikan pelakunya 
memiliki sifat yang sempurna. Kendati 

31	 Al-‟Aẓīm, M. A. bin A., ‘Aun al-Ma‟būd Syarh Su-
nan Azbī Dāud, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 
1994, Vol XIV, hlm 123.

32	 Qardhawi, Y., al-Ḥukm al-Syar‟i fi Khitān al-Ināṡ, 
2006, Diambil: 18 Maret 2020, dari https://www.
al-qaradawi.net/node/4306.

33	 Al-Bagāwi, H. bin M.,  Syarh al-Sunnah, Bei-
rut: al-Maktab al- Islāmī, 1983, Vol II, No XII, 
h l m 109.

34	 Al-Karmāni, M. bin Y.,  Al-Kawākib al-Durāri fi 
Syarh Ṣaḥīḥ al-Bukhāri, Beirut: Dār Ihyā‟ al-Turāṡ 
al-Araby, 1981, Vol XXI, hlm 110.



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

66 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

demikian, hadis tersebut masih bersifat 
global, sehingga maksud sirkumsisi 
diarahkan pada sirkumsisi laki-laki saja, 
bukan perempuan.35 

Kelima, HR. al-Tirmidzi (No. 109), 
Ibn Mājah (No. 608), dan Ahmad (No. 
26025) tentang sebab-sebab mandi wajib. 
Hadis ini juga diakui keabsahannya baik 
dari segi rantai sanad maupun matan, 
meskipun terdapat beberapa riwayat yang 
berbeda.36 Diksi “al-khitānāni” pada hadis 
tersebut memang mengisyaratkan pada 
alat kelamin laki-laki dan perempuan, 
namun substansi hadis sama sekali tidak 
menegaskan secara eksplisit kewajiban 
sirkumsisi. Maksud hadis tersebut ialah 
kewajiban mandi wajib bagi suami-istri 
akibat hubungan intim, meskipun tidak 
sampai keluar sperma.37 Memang, redaksi 
hadis cenderung memakai klausa tidak 
langsung (kināyah) yang mengarah pada 
penekanan nilai-nilai etika dan estetika. 
Sehingga hadis tersebut condong pada 
penjelasan hukum mandi wajib, bukan 
hukum sirkumsisi perempuan. Oleh 
karena itu, merujuk pada kaidah yang 
digagas Imam Syāfii yang menyatakan, 
“suatu naṣ harus digeneralkan tatkala 
mengandung makna yang bukan 
dimaksud dan harus dispesifikkan tatkala 

35	 Fanjry, K. S., Khitān al-Ināṡ: Dirāsah Fiqhiyyah 
Muqāranah wa Ru‟yah Ṭibbiyyah. Majallat al-
Adāb wa al-Ulūm al-Insāniyyah, 2016, Vol 82, No 
1, hlm 162-208. 

36	 Al-Qazwīnī, M. bin Y.,  Sunan Ibn Mājah (S. 
Al-Arnauth, Ed.), Beirut: Dār al-Risālah al-Ilmi-
yyah, 2009, Vol I, hlm 383.

37	 Al-Bagāwi, H. bin M., Syarh al-Sunnah, Beirut: 
al-Maktab al- Islāmī, 1983, Vol II, N o  XII, hlm 
5.

mengandung makna yang dimaksud”.38

Berdasar pendiskusian argumen 
hukum (munāqasyat al-adillah) di atas 
maka penulis mempertimbangkan bahwa 
teks-teks sirkumsisi perempuan dinilai 
tidak valid, karena tidak ada naṣ sahih 
secara tegas menghukumi permasalahan 
ini. Oleh karena itu, pertimbangan 
dialihkan pada kemaslahatan yang 
terkandung. Hanya saja, timbangan 
maslahat dan mafsadat yang termuat 
dalam sirkumsisi perempuan lebih 
dominan mafsadatnya yang cenderung 
membahayakan dan menciderai fisik 
perempuan, sehingga hal demikian 
melanggar salah satu prinsip syariat: 
perlindungan nyawa (hifẓ al-nafs). Dengan 
demikian, fatwa pelarangan sirkumsisi 
bagi perempuan dinilai lebih tepat. Hal 
demikian sejalan dengan pendapat Syekh 
Muhammad Sayyid Ṭanṭāwi, Yūsuf 
Qarḍāwi, Mahmūd Syaltūt, Hasanain 
Makhlūf, Muhammad Arafah, Husein 
Muhammad, dan Quraish Shihab.

Penutup 

Fatwa MUI dan Dār al-Iftā‟ memiliki 
diktum fatwa yang berbeda. Perbedaan 
tersebut terletak pada latar belakang dan 
argumentasi atas penetapan fatwanya. 
Pertama, fatwa MUI diajukan oleh 
pemerintah Indonesia melalui Kementrian 
Negara Pemberdayaan Perempuan atas 
maraknya isu penolakan sirkumsisi 
perempuan oleh sebagian masyarakat 

38	 Al-Zarkasyi, B. M., al-Bahr al-Muhīṭ fī Uṣūl al-
Fiqh, Beirut: Dār al- Kutubi, 1994, Vol VIII, hlm 
192.



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

67LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

disebabkan beragamnya praktik yang 
cenderung membahayakan. Sementara 
fatwa Dār al-Iftā‟ diajukan atas dasar 
ambiguitas fatwa dari para mufti yang 
saling berbenturan. Kedua, argumentasi 
atas penetapan kedua fatwa cenderung 
bertolak belakang dan menggunakan 
metode penggalian hukum yang berbeda 
pula. MUI mengambil kejelasan naṣ 
(ẓāhir al-naṣ) pada QS. al-Nahl (16): 
123, QS. al-Nisā (4): 125, QS. Ali Imrān 
(3): 95 dan 31-32; hadis-hadis yang 
berkualitas daif dalam HR. Ahmad (No. 
20719), HR. al-Ṭabrāni (No. 8137) dan 
Abū Dāud (No. 5271), serta keumuman 
makna hadis sahih pada HR. al-Tirmidzi 
(No. 109), Ibn Mājah (No. 608), dan 
Ahmad (No. 26025); HR. al-Bukhāri 
(No. 5889), Muslim (No. 49), Abū Dāud 
(No. 4198), Ibn Mājah (No. 292), dan 
al-Nasāi (No. 9). Disamping itu pula 
menggunakan konsensus Ulama, kaidah 
fikih, pendapat mazhab, serta fatwa Syekh 
Jād al-Ḥaq. Sementara Dār al-Iftā‟ lebih 
menggunakan pendapat fukaha untuk 
menyangkal keabsahan hadis sirkumsisi 
dengan pendekatan al-jarḥ wa al-ta‟dīl 
dan merujuk pada fatwa mufti dengan 
pertimbangan maslahat dan mafsadat 
yang terkandung. 

Komparasi fatwa merupakan metode 
pengkajian fatwa dengan menimbang dan 
membandingkan antar fatwa yang dapat 
diketahui persamaan dan perbedaan 
setiap muatan aspek dalam fatwa hingga 
menentukan fatwa yang unggul (rājih) 
setelah melewati prosedur pendiskusian 
argumen hukum (munāqasyat al-adillah). 

Melalui metode komparasi fatwa, 
penelitian ini dapat mengungkap bahwa 
setiap fatwa ditetapkan berdasar situasi 
dan kondisi dimana problematika 
tersebut muncul. Munculnya kontradiksi 
antar fatwa disebabkan adanya aspek-
aspek yang berbeda pula. Oleh karena 
itu, dirasa penting untuk mengkaji ulang 
konsideran fatwa guna mengetahui 
prosesi penggalian hukum dan landasan 
hukum yang dibangun. Dengan demikian, 
hal tersebut dapat menjadikan setiap 
personal menjadi bijak dalam menyikapi 
fatwa, meskipun sifatnya tidak mengikat 
secara konstitusional. 

Untuk mempertajam hasil temuan 
dalam penelitian ini, kiranya perlu 
mendapatkan perhatian oleh para peneliti 
untuk mengkaji dengan pendekatan 
maupun perspektif keilmuan yang lain, 
seperti maqāṣid al-syarī‟ah, kesehatan, 
psikologis, fenomenologi, dan lainnya. 
Melalui pendekatan yang beragam akan 
diperoleh konsep pemahaman yang 
utuh dan universal tentang sirkumsisi, 
sehingga akan melahirkan pemahaman 
dan wawasan baru yang mengantar pada 
kebijaksanaan pembaca. 

DAFTAR PUSTAKA
Abbas, A. F., & Eliza, M. (2019). Sunat 

Perempuan dalam Perspektif 
Fikih. FUADUNA : Jurnal Kajian 
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 
2(1), 10. https://doi.org/10.30983/
fuaduna.v2i1.2022.

Al-‟Aẓīm, M. A. bin A. (1994). ‘Aun al-
Ma‟būd Syarh Sunan Azbī Dāud. 



Muhammad Fashihuddin #Artikel LoroNG

68 LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

Vol. XIV. Beirut: Dār al-Kutub al-
Ilmiyyah.

Al-Albāni, M. N. (1988). al-Jāmi‟ al-Ṣagīr 
wa Ziyādatuhu. Vol. I. Beirut: al-
Maktab al- Islāmi.

Al-Asqalāni, A. bin A. (1959). Fath al-
Bāri Syarh Ṣaḥīḥ al-Bukhāri. Vol. X. 
Beirut: Dār al-Fikr.

Al-Bagāwi, H. bin M. (1983). Syarh 
al-Sunnah. Vol. II, XII. Beirut: al-
Maktab al- Islāmī.

Al-Baihaqi, A. bin H. (2003). Al-Sunan 
al-Kubra. Vol. I. Beirut: Dār al-Kutub 
al- Ilmiyyah.

Al-Karmāni, M. bin Y. (1981). Al-
Kawākib al-Durāri fi Syarh Ṣaḥīḥ al-
Bukhāri. Vol. XXI. Beirut: Dār Ihyā‟ 
al-Turāṡ al-Araby.

Alkhalaileh, D., Hayford, S. R., Norris, A. 
H., & Gallo, M. F. (2018). Prevalence 
and Attitudes on Female Genital 
Mutilation/Cutting in Egypt Since 
Criminalisation in 2008. Culture, 
Health & Sexuality, 20(2), 173–182. 
https://doi.org/10.1080/13691058.20
17.1337927.

Al-Qazwīnī, M. bin Y. (2009). Sunan Ibn 
Mājah. Vol. I. (S. Al-Arnauth, Ed.). 
Beirut: Dār al-Risālah al-Ilmiyyah.

Al-Qurṭubi, M. bin A. (1964). al-Jāmi‟ 
li Ahkām al-Qur’ān. Vol. II. (A. Al-
Burduni & I. Athfaisy, Ed.). Kairo: 
Dar al-Kutub al-Mishriyyah.

Al-Syaibān, U. bin M. (2015). Mauqif 
al-Mustafti min Ta‟addud al-Fatwā. 
Majallat al- Jam‟iyyah al-Fiqhiyyah 
al-Sa’ūdiyyah, 33–115.

Al-Syaukāni, M. bin A. (1993). Nail al-
Auṭār. Vol. I. Mesir: Dār al-Hadīṡ. 

Al-Syaukāni, M. bin A. (1994). Fath al-
Qadīr. Vol. II. Beirut: Dār Ibn Kaṡīr.

Al-Zarkasyi, B. M. (1994). al-Bahr al-
Muhīṭ fī Uṣūl al-Fiqh. Vol. VIII. 
Beirut: Dār al- Kutubi.

Arfa, F. A., & Marpaung, W. (2018). 
Metodologi Penelitian Hukum Islam. 
Jakarta: Prenadamedia Group.

Azizah, A. (2020). Status Hukum Khitan 
Perempuan (Perdebatan Pandangan 
Ulama dan PERMENKES RI 
No. 1636/Menkes/Per/XI/2010). 
Musãwa Jurnal Studi Gender 
dan	 Islam,	 19(2),	 1 7 3 –
186. https://doi.org/https://doi.
org/10.14421/musawa.2020.%25x.

Fanjry, K. S. (2016). Khitān al-Ināṡ: 
Dirāsah Fiqhiyyah Muqāranah wa 
Ru‟yah Ṭibbiyyah. Majallat al-Adāb 
wa al-Ulūm al-Insāniyyah, 82(1), 
162–208. https://doi.org/10.21608/
fjhj.2016.97986.

Fauziyah, S. (2017). Tradisi Sunat 
Perempuan di Banten dan 
Implikasinya Terhadap Gender, 
Seksualitas, dan Kesehatan 
Reproduksi. Tsaqôfah; Jurnal Agama 
dan Budaya, 15(2), 135–182.

Ibn Hanbal, A. (2001). Musnad al-Imam 
Ahmad bin Hanbal. Vol. XXXIV. 
Mesir: Muassasah al-Risālah.

Ida, R., & Saud, M. (2020). Female 
Circumcision and the Construction 
of Female Sexuality: A Study on 
Madurese in Indonesia. Sexuality & 



Sirkumsisi Perempuan dalam Islam...

69LoroNG Volume 9, Nomor 1, Juni 2020

Culture, 24(6), 1987– 2006. https://
doi.org/10.1007/s12119-020-09732-
6.

Jubaedah, J. (2020). Female Circumcision 
in Islamic and Health Perspective 
in Bogor, West Java. International 
Journal of Multicultural and 
Multireligious Understanding, 8(2), 
497. https://doi.org/10.18415/ijmmu.
v8i2.2375.

Mustafa, I., & Aini, I. (2020). Problematika 
Khitan bagi Perempuan Perspektif 
Hadis.

Al Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur‟an dan 
Hadis, 1(1), 17–30.

Muzakka, A. K. (2018). Otoritas 
Keagamaan dan Fatwa Personal 
di Indonesia. Epistemé: Jurnal 
Pengembangan Ilmu Keislaman, 13(1), 
63–88. https://doi.org/10.21274/
epis.2018.13.1.63-88.

Pamungkas, J. (2020). Sirkumsisi 
Perempuan Sebuah Tradisi Kuno 
yang Eksis dan Terlarang (Studi 
Kasus di Mesir). Jurnal Asketik: 
Agama dan Perubahan Sosial, 4(1), 
48–67. https://doi.org/10.30762/ask.
v4i1.2121.

Qardhawi, Y. (2006). al-Ḥukm al-Syar‟i 
fi Khitān al-Ināṡ. Diambil 18 Maret 
2020, dari https://www.al-qaradawi.
net/node/4306.

Rokhmah, I., & Hani, U. (2020). Female 

circumcision in the Perspective 
of Culture and Health (Case Study 
on Rural Community Subdistrict 
Bodia Galesong Takalar South 
Sulawesi). Perspectives on Sexual and 
Reproductive Health, (July).

Sander, A. (2020). Tradisi Khitan 
Perempuan (Sejarah dan 
Perkembangannya pada Masyarakat 
Melayu Sambas Desa Kubangga 
Kecamatan Teluk Keramat), 3(1), 
28–41.	 Diambil	 d a r i 
http://journal.iaisambas.ac.id/index.
php/SAMBAS/article/view/195.

Sulahyuningsih, E., Daro, Y. A., & Safitri, 
A. (2020). Analisis Praktik Tradisional 
Berbahaya: Sunat Perempuan Sebagai 
Indikator Kesetaraan Gender Dalam 
Perspektif Agama, Transkultural, 
dan Kesehatan Reproduksi di 
Kabupaten Sumbawa. Jurnal Ilmu 
Keperawatan dan Kebidanan, 12(1), 
134–148. https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.26751/jikk.v12i1.916.

Syaltūt, M. (2004). al-Fatāwā. Kairo: Dār 
al-Syurūq.

Zamzami, M. (2017). Perempuan 
dan Narasi Kekerasan: Analisis 
Hukum dan Medis Sirkumsisi 
Perempuan. Asy-Syir‟ah: Jurnal 
Ilmu Syari’ah dan Hukum, 51(1), 
53– 78. https://doi.org/10.14421/asy-
syir‟ah.2017.511.53-78.




