
MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

KONSEP CINTA DALAM TAFSIR LATA’IF AL-ISHARAT 

KARYA IMAM AL- QUSYAIRI 

Ishfi Mufhimatul Uliyah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
ishfimufhimatululya@gmail.com 

 

Abstrak: 

Cinta dan kasih sayang menjadi peranan yang sangat penting bagi kehidupan, 

karena cinta dan kasih sayang merupakan dasar untuk kita berinteraksi dan 
hidup bersama dengan harmonis. Penelitian ini bertujuan menjelaskan 

bagaimana orang yang sering salah memahami cinta dalam Islam, terkadang 

menggunakan cinta untuk hal lain selain beribadah. kajian ini akan fokus pada 
konsep cinta menurut Imam Al-Qusyairi dalam Tafsir Lata’if Al-Isharat dan 

cara mencapai cinta yang sejati menurut pandangan tersebut. Penelitian ini 
menggunakan metode penelitian Tafsir Maudhu’i dari Abu Hayy Al- 

Farmawiy dan sumber data primer dari kitab Tafsir Lata’if Al-Isharat karya 
Imam Al-Qusyairi, serta pendekatan sekunder melalui buku-buku, artikel, 

dan jurnal. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan data 
yang diperoleh melalui kepustakaan, yang kemudian dianalisis menggunakan 

kerangka berfikir deskriptif analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

konsep cinta menurut Imam Al-Qusyairi dalam pandangan Tafsir Lata’if 
Al-Isharat ini merupakan suatu bentuk penghambaan dengan tingkatan 

paling tinggi yakni dengan menjadikan dan menyertakan Allah disetiap 
langkah seorang hamba. Dan adapun kiat-kiat untuk mencapai cinta dalam 

arti yang sesungguhnya menurut kitab Tafsir Lata’if Al-Isharat karya Imam 
al-Qusyairi ini adalah: 1) Cinta Ilahi dan Kesetiaan Spiritual; 2) Jalani 

Kehidupan dengan Cinta dan Ampunan; dan 3) Pemahaman Diri dan 
Pengembangan Spiritual. 

Kata Kunci: Konsep Cinta; Imam Al-Qusyairi; Tafsir Lata’if Al-Isharat. 

Pendahuluan 

Pembahasan tentang cinta ini tidak akan ada habis-habisnya dan masih menjadi 

pembahasan yang menarik, sehingga ada beberapa disiplin ilmu yang secara khusus 

membahas tentang cinta, seperti ilmu psikologi, filsafat dan ilmu tasawuf. Seperti halnya 

Plato menjelaskan cinta lebih kepada nilai-nilai kebaikan. Plato menjelaskan mengenai 

adanya realistis, bukan soal realistis yang dipahami kebanyakan orang hanya bersifat 

indrawi. akan tetapi, realistis sebenarnya yang bersifat rohani atau lebih dikenal dengan 

istilah idea (Wujud haqiqi).1 

Sedikit berbeda dalam ilmu tasawuf istilah cinta lebih dikenal dengan istilah 

mahabbah yang bersumber dari kata ahabba, yuhibbu, mahabbatan yang secara harfiah 

berati mencintai secara mendalam. Atau sering diartikan juga dengan terguncangnya hati 

dan tergila-gilanya untuk berjumpa dengan yang dicintai.2 Dan secara istilah cinta adalah 

limpahan rasa kasih dan sayang yang mendasari seseorang melakukan sesuatu. 

Di zaman sekarang, banyak masyarakat khususnya umat islam yang salah dalam 

 
1 Fu’ad Farid Ismail dan Abdul Hamid, Cara Mudah Belajar Filsafat, (Jogjakarta: IRCiSod, 2012), 62. 
2 Dahlan Tamrin, Tasawuf Irfani Tutup Nasut Buka Lahut, (Malang: Uin Maliki Press, 2010), 74. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
mailto:ishfimufhimatululya@gmail.com


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

memaknai dan mengekspresikan tentang cinta yang berakhir tidak seperti yang 

diharapkan agama atau menyalahgunakan rasa cinta itu bukan untuk ibadah, tetapi karena 

yang lainnya. Saat ini, banyak insiden tragis di berbagai wilayah, di mana orang 

kehilangan nyawa secara tidak beralasan karena ditinggalkan oleh pasangan mereka 

dengan berbagai motif yang beragam. Seperti pelecehan terhadap masyarakat kecil dan 

pelanggaran etika lainnya. Semua ini disebabkan oleh kurangnya perhatian terhadap 

pemahaman yang mendalam tentang konsep cinta dan cara mengaplikasikannya. 

Imam Al-Qusyairi mengajarkan bahwa cinta kepada Allah adalah pangkal dari 

segala kebaikan spiritual. Cinta tersebut bukan semata-mata cinta dunia atau hawa nafsu, 

melainkan cinta yang bersumber dari kesadaran akan kebesaran Allah dan rasa kasih sayang- 

Nya terhadap hamba-hamba-Nya. Cinta spiritual ini merupakan pangkal dari perjalanan 

menuju Allah dan mencapai maqam-maqam tinggi dalam kehidupan rohaniah.3 

Dalam konsep tasawuf, cinta kepada Allah juga dihubungkan dengan ide bahwa 

Allah adalah Sumber dari segala keindahan dan kebaikan. Oleh karena itu, ketika seseorang 

mencintai Allah, ia mencintai segala yang berasal dari-Nya, termasuk kebaikan, keadilan, 

dan kasih sayang. Cinta ini juga membawa hamba lebih dekat kepada Allah, sehingga 

hubungan antara hamba dan Allah menjadi semakin mendalam.4 

Tafsir Lata’if Al-Isharat ini memadukan antara tasawuf dan psikologi, juga 

menerapkan konsep syariat, maqamat serta ahwal dan menyeimbangkan antara syariat 

dengan hakikat. Kitab Tafsir Lata’if Al-Isharat merupakan sebuah kitab tafsir bercorak 

isyari yang memiliki kekhasan tersendiri dalam mengungkap isyarat-isyarat dan rahasia- 

rahasia dibalik ayat-ayat al-Qur’an. Berbeda dengan kitab-kitab sufi isyari pada 

zamannya ketika sedang bergejolak fanatisme mazhab, Lata’if Al-Isharat berusaha 

seobjektifitas mungkin dalam mengungkap isyarat-isyarat dalam al-Qur’an. Hal ini 

dikarenakan bahwa al-Qusyairi tidak mengabaikan makna zhahir ayat, melainkan 

menjadikannya sebagai acuan utama dalam mengungkap pesan-pesan tersembunyi al- 

Qur’an.5 

Berbagai penelitian tentang cinta telah banyak dilakukan yang memberikan 

pemahaman yang lebih dalam tentang konsep cinta dalam perspektif Islam, baik dari 

sudut pandang al-Qur’an maupun tafsir-tafsirnya. Penafsiran ini memiliki implikasi 

signifikan dalam kehidupan sehari-hari umat Islam, membantu mereka memahami, 

merasakan, dan mengamalkan cinta dalam berbagai konteks, termasuk cinta kepada Allah 

dan cinta kepada sesama manusia. Dalam penelitian sebelumnya, telah diberikan banyak 

penjelasan tentang bagaimana gambaran makna cinta. Namun, dalam penelitian ini, 

peneliti akan fokus pada penafsiran konsep cinta dalam al-Qur’an oleh mufassir Imam 

al-Qusyairi, serta kiat-kiat untuk mencapai cinta dalam arti yang sesungguhnya. Dengan 

demikian, peneliti berharap dapat membangun kesadaran tentang betapa pentingnya cinta 

dalam semua aspek kehidupan manusia. Disamping itu, penelitian ini akan menggunakan 

metode tafsir tematik yang dibantu dengan tafsir sufistik untuk mengetahui maksud atau 

dampak dari makna cinta dalam al-Qur’an, sehingga terlihat tujuan atau pengaruh dari 

makna cinta ini. 

Metode 

 
3 Ar-Risa lah al-Qusyairiyah, 188. 
4 A Subakir, ‘Pemikiran Tasawuf Imam Qusyairi’, 2021 <http://repository.iainkediri.ac.id/662/>. 
5 Hafizzullah Hafizzullah, Nurhidayati Ismail, and Risqo Faridatul Ulya, ‘Tafsir Lathâif Al-Isyârât 

Imam Al-Qusya iry: Karakteristik Dan Corak Penafsiran’, Jurnal Fuaduna : Jurnal Kajian 

Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 4.2 (2020), 147 <https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3594>. 

 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
http://repository.iainkediri.ac.id/662/


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian Tafsir Maudhu’i dari Abu Hayy Al- 

Farmawiy dengan mengumpulkan seluruh ayat yang berkaitan dengan kata hubb, 

selanjutnya menggunakan sumber data primer dari kitab Tafsir Lata’if Al-Isharat karya 

Imam Al-Qusyairi serta pendekatan sekunder guna melengkapi data primer seperti buku- 

buku, artikel dan juga jurnal. Penelitian ini sepenuhnya merupakan penelitian kualitatif 

dengan data-data yang dibutuhkan dan diperoleh melalui kepustakaan (library research), 

seluruh data dikumpulkan dengan mengutip, memproses dan menganalisa melalui 

analisis isi terhadap berbagai literatur, kemudian menganalisis data dengan menggunakan 

kerangka berfikir deskriptif analisis. 

Pembahasan 

Biografi Imam Al-Qusyairi 

Nama Nama lengkapnya adalah Al-Imam Abu Al-Qasim Abdul al-Karim bin 

Hawazin bin Abdul al-Malik bin Thalhah bin Muhammad al-Istiwai Al-Qusyairi an- 

Naisaburi as-Syafi'i. Ia dikenal dengan nama kunyah Abul Qasim dan bergelar Zain al- 

Islam, tetapi lebih terkenal dengan sebutan Al-Qusyairi. Adapun beberapa gelar yang 

disandang oleh Al-Qusyairi yaitu: 

1. An-Naisaburi, merujuk pada kota Naisabur atau Syabur, salah satu pusat penting 

negara Islam di abad pertengahan yang terletak di dekat kota Balkh-Harrat dan 

Marw.6 

2. Al-Qusyairi, berasal dari marga Sa’ad al-Asyirah al-Qahthaniyah, kelompok yang 

bermukim di pesisiran Hadramaut.7 

3. Al-Istiwa, merujuk pada kelompok orang Arab yang masuk ke wilayah Khurasan 

dari Ustawa, sebuah negara di pesisiran Naisabur yang berbatasan dengan 

wilayah Nasa.8 

4. Asy-Syafi'i, merujuk pada madzhab Syafi'i yang didirikan oleh al-Imam 

Muhammad ibn Idris ibn Syafi'i pada tahun 150-204 H/767-820 M.9 

5. Al-Qusyairi juga mendapatkan gelar kehormatan, seperti al-Imam, al- Ustadz, 

asy-Syaikh, Zainul Islam, dan al-Jami’ baina Syari’ati wal-Haqiqah (pemersatu 

antara nilai syariat dan hakikat).10 Gelar-gelar ini diberikan sebagai wujud 

penghormatan atas kedudukan yang tinggi dalam bidang tasawuf dan ilmu 

pengetahuan di dunia Islam.  

Imam Al-Qusyairi dilahirkan pada tahun 376 H/986 M, tepatnya pada bulan 

Rabi’ul Awal, di kota Istiwa.11 Kota ini memiliki sejarah kekayaan peradaban Islam 

di dunia Timur dan terletak searah dengan Naisabur, yang merupakan salah satu 

pusat ilmu pengetahuan pada zamannya. Istiwa, seperti daerah lain di Khurasan, 

memiliki warisan sejarah yang kaya, namun lenyap tanpa jejak pada masa sebelum 

penaklukan Mongol pada abad ke-7 H/13 M. 

Al-Qusyairi memiliki garis keturunan yang berasal dari pihak ibu, yang terhubung 

dengan moyang atau marga Sulami. Paman dari pihak ibu, yaitu Ibu Aqil al-Sulami, 

termasuk di antara para pemimpin yang memerintah di daerah Ustawa. Marga Al-Sulami 

 

6 Al-Qusyairi, Risalah al-Qusyairiyyah fi ilm al-tasawwuf, trj. Umar faruq (jakarta:pustaka amani, 

1998), 10. 
7 Al-Qusyairi, Risalah al-Qusyairiyyah, 5-6. 
8 Al-Qusyairi, Risalah al-Qusyairiyyah, 6. 
9 Al-Qusyairi, Risalah al-Qusyairiyyah, 1-2 
10 Mani’ Abd Halim Mahmud (Trj), Metodologi Tafsir Kajian Komprehensif Metode Para Ahli Tafsir, 

(Jakarta: PT.Raja Grafindo Persada, 2006), 179. 
11 Al-Qusya iri, Tafsir Al-Qusyairi: Lathaif Al-Isyarat, (Lebanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2007), 3. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

sendiri dapat ditelusuri ke dua kelompok, yaitu al-Sulami yang berasal dari Sulaim, dan 
al-Sulami yang merujuk pada Bani Salamah.12

 

Al-Qusyairi menikah dengan Fatimah, putri dari guru sejatinya yang bernama al- 

Daqqaq. Fatimah adalah seorang wanita berilmu dengan banyak prestasi di bidang sastra, 
dikenal sebagai wanita beradab dan ahli zuhud. Pernikahan mereka berlangsung dari 

tahun 405 H/1014 M hingga 412 H/1021 M, dan dari pernikahan ini, mereka memiliki 
enam putra dan seorang putri, semuanya menonjol sebagai ahli ibadah. 

Al-Qusyairi melakukan perjalanan haji bersama ulama-ulama terkemuka yang 

sangat dihormati pada masanya. Di antara mereka, terdapat Syaikh Abu Muhammad 

Abdullah ibn Yusuf al-Juwaini, seorang ulama yang mahir dalam tafsir, bahasa, dan fiqh. 

Perjalanan haji ini menjadi pengalaman berharga yang menambahkan dimensi spiritual 

dalam kehidupan Al-Qusyairi, mengingat dia berada di lingkungan ulama yang penuh 

kehormatan dan ilmu pengetahuan.13
 

Ayah Al-Qusyairi meninggal saat ia masih kecil, membuatnya tumbuh dalam 

keadaan yatim. Dia kemudian diasuh oleh Abu al-Qasim al-Alimani, seorang sahabat 

karib keluarga Qusyairi. Di bawah bimbingannya, Al-Qusyairi memperoleh pendidikan 

Bahasa dan sastra Arab.14 Ilmu kalam dipelajarinya dari Abu Ishaq al-Isfarayaini dan Abu 

Bakar bin Furak, sementara fiqh madzhab Syafi’i dipelajarinya dari Abu Bakar 

Muhammad bin Abu Bakar al-Tusi. Mereka semua berperan penting dalam 

mengembangkan kekuatan intelektual Al-Qusyairi, menjadikannya ulama besar pada 

zamannya dengan karyanya yang masih dianggap sebagai masterpiece hingga saat ini. 

Kecerdasan Al-Qusyairi semakin terasah ketika ia menggali ilmu hakikat bersama Imam 

Abu Ali al-Daqqaq, yang sendiri memperoleh ilmu tersebut dari Abu Qasim al- 

Nashrabadzi. Abu Qasim al-Nashrabadzi memiliki sanad langsung ke tabiin, yaitu Abu 

Qasim al-Nashrabadzī dari al-Syalabi dari al-Junaid dari al-Siri dari Ma’ruf al-Karkhi dari 

Daud al-Tha’i dari tabi’in.15
 

Imam Al-Qusyairi merupakan imam besar, ahli fiqh, ahli ilmu kalam, ilmu ushul, 

nahwu, mufassir, dan sastrawan. Ia dikenal sebagai ulama mumpuni pada masanya, 

pemimpin zamannya, yang menggabungkan antara ilmu syari’at dan hakikat. Al-Qusyairi 

adalah pengikut madzhab Asy’ari dalam aqidah dan madzhab Syafi’i dalam fiqh.16
 

Perjalanannya ke Naisabur awalnya dimotivasi oleh keinginan mempelajari ilmu 

matematika untuk membantu meringankan beban masyarakat yang terkena pajak tinggi. 

Ia melihat penderitaan masyarakatnya dan ingin memberikan kontribusi positif melalui 

pengetahuannya.17
 Ilmu yang dimiliki oleh Al-Qusyairi sangatlah luas dan mendalam, 

mencakup hampir semua cabang ilmu. Dalam Ushuluddin atau teologi, ia menganut 

madzhab Imam Abu al-Hasan al-Asy’ari, dan hasil pemikirannya tercermin dalam 

kitabnya yang berjudul “Syikayah Ahl al-Sunnah bi Hikayati ma Nalahum min al-

Mihnah”. Di bidang Fiqih, ia dikenal sebagai ahli fiqh madzhab Syafi’i. 

Selain itu, Al-Qusyairi memiliki penguasaan yang mendalam dalam cabang 
Tasawuf, yang terkenal melalui karyanya yang berjudul “Risalatul Al-Qusyairiyyah”. 

 
12 Mani’ Abd Halim Mahmud, Metodologi Tafsir Kajian Komprehensif, 179. 
13 Al-Qusya iri, Risalah Al-Qusyairiyah, 7. 
14 Al-Qusya iri, Lathaif al-Isyarat, hlm. 3. 
15 Abdul Hayyie Al-kattani and Abdul Hayyie Al-kattani, ‘Konsep Pendidikan Jiwa Dalam Perspektif Al-

Qusyairi Satibi, Ibdalsyah, Abdul Hayyie Al-Kattani’, 22–41. 
16 Al-Qusya iri, Risalah Al-Qusyairiyah, 4. 
17 Studi Kritis Lathaif al-Isyarat karya al-Qusyairi | Qur'anic Studies (wordpress.com) diakses 17 Nov. 

23 pukul 10.48 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://iatbajigur.wordpress.com/2017/02/19/studi-kritis-lathaif-al-isyarat-karya-al-qusyairi/#_ftn14


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

Meskipun juga dikenal sebagai ahli hadits, ahli bahasa dan sastra, pengarang dan penyair, 
serta ahli kaligrafi, namun keunggulan dan popularitasnya lebih menonjol dalam dunia 

tasawuf. 

Kemampuan dan kebijaksanaan Al-Qusyairi mencerminkan dominasinya di 

berbagai bidang ilmu, terutama dalam bidang tasawuf yang menjadikan namanya sangat 

dihormati dan dikenang hingga saat ini.18
 

Al-Qusyairi memiliki keahlian yang luar biasa dalam menunggang kuda, yang 

terbukti melalui prestasinya dalam berbagai even pacuan kuda. Keterampilannya tidak 

hanya terbatas pada menunggang kuda, tetapi juga mencakup keahlian dalam memainkan 

senjata dengan keahlian yang sangat mengagumkan. Beliau menunjukkan kemahiran 

yang luar biasa dalam setiap permainannya. 

Salah satu karamah atau kejadian luar biasa yang terkait dengan Al-Qusyairi adalah 

kisah tentang kudanya. Kuda tersebut diberikan oleh teman karibnya dan menjadi teman 

setia selama 20 tahun. Ketika Al-Qusyairi meninggal, kuda itu terlihat sangat bersedih 

dan bahkan enggan menerima makanan selama seminggu. Tak lama kemudian, kuda 

tersebut meninggal karena kesedihan dan kelaparan. Kisah ini mencerminkan kedekatan 

dan ikatan emosional yang kuat antara Al-Qusyairi dan hewan kesayangannya.19
 

Imam Al-Qusyairi wafat pada hari Ahad, tanggal 16 Rabiul Akhir tahun 465 

H/1065 M di Naisabur. Saat itu, beliau berusia 87 tahun. Jenazahnya disemayamkan di 

samping makam gurunya, yaitu Syaikh Ali al-Daqqaq. Hingga saat ini, makamnya yang 

terletak di pemakaman keluarga al-Qusyairi di Naisabur tetap menjadi tempat ziarah yang 

ramai dikunjungi oleh banyak orang. Hal ini mencerminkan penghormatan dan 

keberlanjutan pengaruh spiritual yang dimiliki oleh Imam Al-Qusyairi dalam 

masyarakat.20 
 

Tafsir Lathaif Al-Isyarat 

Penulis kitab tafsir ini adalah Imam Abū al-Qasim Abdul Karim Ibn Hawazan Ibn 

Abdul Mulk Al-Qusyairi al-Naisaburi al-Syafi’i. Kitab ini dieditori oleh Abdul Latif 

Hasan Abdurrahman dan diterbitkan di Beirut oleh Dar al Kutub al ‘Ilmiyyah pada tahun 

2007, dalam bentuk PDF. Kitab ini terdiri dari tiga jilid dengan total jumlah halaman 

sekitar 1408 halaman.21 Kitab Lata’if Al-Isharat merupakan salah satu kitab tafsir 

yang menjelaskan al-Qur’an dengan orientasi kesufian, mengikuti sistematika Al-

Qur’an ayat per ayat. Al- Qusyairi menekankan bahwa penafsiran ini tidak boleh 

terlepas dari dasar ‘aql dan naql, serta perlu mematuhi aturan-aturan umum dalam 

penafsiran. Menurut Al-Qusyairi, tidak ada perbedaan mendasar antara penafsiran 

ishari dengan penafsiran lainnya, hanya saja dalam penafsiran ishari, harus melibatkan 

interaksi dengan ritual-ritual sufistik (suluk wa al-riyaḍah).22
 

Menurut kaum sufi, riyaḍah atau praktik spiritual yang dilakukan oleh seorang sufi 

dapat membawanya ke tingkatan tertentu di mana dia mampu mengungkap isyarat-isyarat 

khusus yang tersembunyi di balik ungkapan-ungkapan al-Qur’an. Proses ini juga 

melibatkan perolehan pengetahuan spiritual dari ayat-ayat al-Qur’an. Dalam konteks ini, 

tafsir ishari merujuk pada pemahaman bahwa setiap ayat memiliki makna lahir dan batin. 

Makna lahir adalah apa yang dapat dipahami dengan mudah oleh akal pikiran, sedangkan 

 
18 Al-Qusya iri, Lathaif al-Isyarat, 3. 
19 Al-Qusya iri, Risalah Al-Qusyairiyah, 6. 
20 Ibrahim Basyuni, Al-Imam Al-Qusyairi, (Tk: Majma’ Al-Buhus Al-Islamiyyah, 1972), 81-82. 
21 Abdul Kholiq Hasan, Imam Al-Qusyairi dan Latha’if al-Isyarat, 16. 
22 Abdul Kholiq Hasan, Imam Al-Qusyairi dan Latha’if al-Isyarat, Jurnal Kontemplasi, vol.02, no.01, 14. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

makna batin melibatkan isyarat-isyarat yang tersembunyi di balik setiap ayat. Dengan 

demikian, tafsir ishari mengakui dimensi kedalaman dan kekayaan spiritual dalam 

penafsiran al-Qur’an, yang dapat diakses melalui praktik-praktik spiritual dan riyaḍah 

yang mendalam.23
 

Latar Belakang Penulisan Tafsir Lata’if Al-Isharat 

Latar belakang penulisan Tafsir Lata’if Al-Isharat dapat dipahami dari kekurangan 

yang terlihat dalam tafsir-tafsir sebelumnya. Terdapat kecenderungan tafsir-tafsir 

sebelumnya yang hanya berfokus pada satu pendekatan atau aliran tertentu, seperti sufi, 

kalam, filsafat, dan sebagainya. Hal ini menyebabkan tafsir seringkali hanya 

mempertimbangkan satu aspek ilmu dan praktik amalannya terhadap ayat-ayat Allah Swt. 

Penulisan tafsir ini muncul sebagai respons terhadap kebutuhan untuk membuka 

ruang yang lebih luas bagi praktisi dalam memahami isi ayat-ayat Allah yang penuh 
dengan keajaiban. Tafsir ini berusaha menyajikan pandangan yang holistik dengan 

mengintegrasikan berbagai ilmu, termasuk ilmu sufi, tanpa mengabaikan kontribusi ilmu- 

ilmu lain seperti kalam, fiqih, dan sebagainya. Pendekatan ini dilakukan dengan tujuan 
untuk memberikan wawasan yang lebih komprehensif terhadap ayat-ayat suci, sambil 

tetap memasukkan amalan-amalan sufiyah dan menjunjung tinggi berbagai ilmu lainnya, 
seperti kalam dan fiqih.24

 

Karakteristik Tafsir Lata’if Al-Isharat 

Beberapa karakteristik yang melekat pada Tafsir Lata’if Al-Isharat antara lain: 

1. Kitab ini mengandung isyarat-isyarat al-Qur’an yang dipahami oleh ahli ma’rifat, 

baik melalui ucapan mereka maupun kaedah-kaedah yang mereka buat. Tafsir 

Lata’if Al-Isharat menekankan pada pengaruh perasaan seorang sufi dalam  

memahami ayat-ayat al-Qur’an. Pemahaman ini diperoleh melalui mujadalah, di 

mana praktisi berpegang teguh pada karunia Allah SWT.25
 

2. Tafsir Lata’if Al-Isharat adalah sebuah kitab tafsir yang sepenuhnya ditafsirkan 
dengan pendekatan ishari. Tafsir Lata’if Al-Isharat menonjolkan penggunaan 
isyarat sebagai metode utama dalam penafsirannya, sehingga lebih menekankan 
pemahaman hikmah dan makna yang mendalam dari ayat-ayat al-Qur’an tanpa 
terlalu bergantung pada struktur bahasa atau ilmu-ilmu tafsir konvensional 
lainnya. Pendekatan ini membedakan kitab ini dari tafsir lain yang mencampurkan 
antara ishari dan kebahasaan dalam penafsirannya.26 

3. Aliran teologi yang dianut oleh al-Qusyairi dalam tafsir ini adalah Sunni, yang 

secara khusus menolak doktrin mujassimah. Mujassimah adalah pandangan atau 

faham yang menjisimkan Allah, yaitu keyakinan bahwa Tuhan memiliki bentuk 

atau sifat yang menyerupai makhluk ciptaan-Nya. Al-Qusyairi dan aliran Sunni 

secara umum menolak konsep ini, karena dianggap bertentangan dengan prinsip 

bahwa Allah SWT tidak dapat disamakan dengan makhluk-Nya. Penolakan 

terhadap mujassimah mencerminkan komitmen aliran Sunni, termasuk dalam 

 
23 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi Ilmu al-Qur’an, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2006), 447. 
24 Al Qusyairi, Lathaiful al-Isyarat, 6. 
25 Al-Qusya iri, Lataif Al-Isyarat, 5. 
26 Kodirun, Lathaif Al-Isyarat Karya Al-Qusyairī (Telaah Atas Metode Penafsiran Seorang Sufi 

Terhadap Al-Qur’an)”, Skripsi, Jurusan Tafsir Hadits, Fakultas Ushuluddin, IAIN Sunan Kalijaga, 

2001), 70 . 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

Tafsir Lata’if Al-Isharat, untuk mempertahankan konsep ketuhanan yang murni 

dan menghindari kesamaan antara Allah SWT dengan ciptaan-Nya.27  

 

Sistematika Tafsir Lata’if Al-Isharat  

1. Dalam menafasirkan kitab tafsirnya, Al-Qusyairi menjelaskan seluruh ayat al-

Qur’an sesuai dengan urutan yang terdapat di dalam Al-Qur’an, dimulai dari surat 

Al-Fatihah dan berakhir pada surat An-Nas 

2. Setiap penjelasan suratnya mengandung nilai sufi 

3. Sebelum menafsirkan dari sisi tasawuf, ia menjelaskan sisi dzahir ayat terlebih 

dahulu. 

4. Dalam penafsirannya berupaya menghadirkan kajian fiqih dan tasawuf. 

5. Dalam setiap penafsiran, Al-Qusyairi umumnya memulai dengan menjelaskan 

lafaz basmalah. Baginya, basmalah merupakan suatu ayat dalam al-Qur’an. Oleh 

karena itu, pengulangan basmalah memiliki makna-makna baru yang berbeda 

pada setiap penafsiran.28 

Metode Tafsir Lata’if Al-Isharat 

Berdasarkan metode yang diterapkan oleh Imam Al-Qusyairi dalam kitab Lata’if 

Al-Isharat dengan menggunakan metode tahlili. Metode ini adalah suatu pendekatan 

penafsiran yang memberikan penjelasan dari ayat ke ayat. Imam Al-Qusyairi merinci 

makna-makna yang terkait dengan setiap ayat, dan jika ada, beliau juga menjelaskan 

asbabun nuzul atau sebab-sebab di balik penurunan ayat tersebut. 

Sumber penafsiran Al-Qusyairi didasarkan pada konsep bi al-isharoh, sehingga 

penekanan pada nuansa sufistik dalam kajian terhadap ayat lebih mendalam. Dalam tafsir 

ini, pendekatan sufistik lebih dominan. Al-Qusyairi menghadirkan metode khusus yang 

membedakannya dari tafsir sufi lainnya, yaitu usaha untuk menggabungkan potensi qalb 

(hati) dan ‘aql (akal). Sehingga, tafsir ini dapat dipahami dengan jelas, menggambarkan 

kerangka berpikir yang unik dan mendalam yang digunakan oleh Imam Al-Qusyairi.  

Sumber penafsiran Al-Qusyairi didasarkan pada konsep bi al-isharoh, sehingga 

penekanan pada nuansa sufistik dalam kajian terhadap ayat lebih mendalam. Dalam tafsir 

ini, pendekatan sufistik lebih dominan. Al-Qusyairi menghadirkan metode khusus yang 

membedakannya dari tafsir sufi lainnya, yaitu usaha untuk menggabungkan potensi qalb 

(hati) dan ‘aql (akal). Sehingga, tafsir ini dapat dipahami dengan jelas, menggambarkan 

kerangka berpikir yang unik dan mendalam yang digunakan oleh Imam Al-Qusyairi.29 

Dalam tafsir yang merujuk kepada metode tahlili, Imam Al-Qusyairi memulai 

penafsirannya dari surat Al-Fatihah. Tafsir ini secara rinci menjelaskan ayat per ayat, 

menguraikan makna-makna, menyertakan asbabun nuzul, dan beberapa ayat diartikan 

dengan makna yang spesifik. Dikarenakan berasaskan tafsir ishari, pendekatannya 

banyak dipengaruhi oleh nilai-nilai sufi. 

Dalam pendahuluan kitab tafsir ini, dijelaskan bahwa metode penafsiran yang 

digunakan terdiri dari dua pendekatan utama. Pertama, melibatkan kutipan pendapat dari 

ulama yang shalih dan waliyullah yang dianggap suci, yang diperoleh melalui 

pengalaman langsung dengan mendengarkan ajaran mereka. Kedua, melibatkan 

pandangan langsung dari Al-Qusyairi terhadap ayat tersebut, yang dicapai melalui 

 
27 Al-Qusya iri, Lataif Al-Isyarat, 5. 
28 Abdul Kholiq Hasan, Imam Al-Qusyairi dan Latha’if al-Isyarat, 16. 
29 N A Kamal and S M Munawwaroh, ‘Metode Tafsir Lathaif, 42. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

pemahaman yang mendalam dalam berbagai ilmu tasawuf.30
 

Kitab Lata’if Al-Isharat menguraikan isyarat-isyarat ayat sesuai dengan pemahaman 

para ahli makrifat, baik yang berasal dari ungkapan mereka maupun prinsip-prinsip yang 

mereka tetapkan. Imam al-Qusyairi menyusun kitab ini dengan memanfaatkan kedua 

metode tersebut. Dengan gaya penulisan yang ringkas dan sederhana, kitab ini dihasilkan 

agar tetap menarik dan tidak membosankan, dengan harapan mendapatkan keridhaan 

Allah SWT.31
 

Corak penafsiran Tafsir Lata’if Al-Isharat 

Tafsir Lata’if Al-Isharat termasuk dalam corak tafsir sufi, di mana penafsiran ini 

merupakan hasil dari pemahaman jiwa seorang sufi (penafsir) dan pemikiran penafsir 

yang berada dalam situasi atau maqam sufi tertentu. Setelah mendapatkan pemahaman 

yang jelas dari ayat-ayat Al-Qur’an yang dianggap sebagai simbol atau isyarat, baru 

kemudian isyarat tersebut diungkapkan secara sadar dalam bentuk karya tafsir.32
 

Analisis Penafsiran Imam Al-Qusyairi dalam Kitab Tafsir Lathaif Al-Isharat 

Terhadap Konsep Cinta 

Cinta Allah Kepada Manusia 

 

Tafsir ini dilandasi QS.Ali Imran (3): 31 

 

“Katakanlah, Jika kalian mencintai Allah, maka ikutilah aku, niscaya Allah akan 

mencintai kalian dan mengampuni dosa-dosa kalian. Allah Maha Pengampun, Maha 

Penyayang”. 
 

 “Mencintai Allah” adalah tunggal, sedangkan “dicintai Allah” adalah 

jamak.33“Mencintai Allah” dilandasi oleh alasan tertentu, sedangkan “dicintai Allah” 

tidak memiliki alasan, melainkan merupakan kenyataan yang murni. Cinta seorang 

hamba kepada Allah adalah keadaan yang lembut yang ditemukan dari dalam dirinya. 

Keadaan tersebut mendorongnya untuk merestui segala perintah-Nya dengan sukarela 

tanpa rasa terpaksa, dan mengharuskannya untuk mengutamakan Allah di atas segala hal 

dan segala orang. 

Syarat dari cinta adalah tidak ada bagian atau porsi di dalamnya yang diberikan 

pada kondisi atau situasi tertentu. Jika seseorang tidak melepaskan semua keinginannya 

sepenuhnya, maka dia tidak akan memiliki cinta sejati. 

Cinta yang hakiki dari hamba kepada Allah adalah keinginannya untuk berbuat baik 

kepada-Nya dan sikap lembutnya terhadap-Nya. Cinta ini merupakan keinginan khusus 

akan kelebihan Allah, dan dapat diartikan sebagai pujian dan penghargaan Allah terhadap 

hamba tersebut. Cinta ini melibatkan pemberian khusus dari-Nya, sehingga menjadi salah 

satu sifat perbuatan-Nya. 

Syarat dari cinta adalah menyerahkan seluruh diri anda untuk mengabdikan diri 

pada yang dicintai. Sebagian dari mereka berkata: “Dan apa itu cinta hingga mata ini 

 
30 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, 5. 
31 Mani’ Abd Halim Mahmud (Trj), Metodologi Tafsir, 183. 
32 Luthfi Maulana, ‘Studi Tafsir Sufi: Tafsir Latha’if Al-Isyarat Imam Al-Qusyairi’, Hermeneutik, 12.1 

(2019), 01 <https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v12i1.5062>. 14 

33 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 142 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

menangis dengan berlinang air mata, dan lidah terdiam hingga tidak menjawab seruan 

panggilan”.34 Bait ini menyiratkan bahwa dalam kondisi tertentu, seseorang bisa terdiam 

dan tidak mampu merespons panggilan, mungkin karena dampak emosional yang kuat 

atau karena kesulitan untuk mengungkapkan perasaan cinta secara verbal. 

Ini adalah perbandingan antara kekasih yakni Nabi Muhammad dan Allah SWT. 

Allah swt berfirman: “Siapa yang mengikuti saya, dia benar-benar milik saya” (QS. 

Ibrahim: 36). Sedangkan kekasih (Rasulullah) berkata, “Maka ikutilah aku, niscaya Allah 

akan mencintai kalian”. Maka ketika kita mengikuti kekasih kita Rasulullah SAW, maka 

akan membuat seseorang dicintai oleh Allah secara hakiki. Hal ini menciptakan 

kedekatan dan keadaan yang luar biasa.35
 

Dikatakan bahwa dalam ayat ini menunjukkan bahwa cinta tidak dapat dijelaskan 

atau dijelaskan dengan mentaati perintah, atau dengan menyingkirkan dosa-dosa. Karena 

Allah berfirman, “Niscaya Allah akan mencintai kalian dan mengampuni dosa-dosa 

kalian”, yang menunjukkan bahwa seseorang bisa memiliki berbagai macam keahlian 

dan kemudian dicintai oleh Allah dan mencintai-Nya. 

Dikatakan bahwa Allah pertama-tama berkata, “Niscaya Allah akan mencintai 

kalian”, kemudian Dia berkata, “dan mengampuni dosa-dosa kalian”. Penggunaan “dan” 

menunjukkan urutan, untuk mengetahui bahwa cinta datang lebih dulu sebelum 

pengampunan; pertama-tama Dia mencintai mereka dan mereka mencintai-Nya, dan 

setelah itu Dia mengampuni mereka dan mereka memohon ampunan pada-Nya. Oleh 

karena itu, cinta menghasilkan pengampunan, karena maaf melahirkan cinta.36
 

Cinta menunjukkan kemurnian keadaan, Cinta menghasilkan ketaatan penuh 
kepada yang dicintai dalam keadaan yang tersembunyi. 

Kata “cinta” memiliki dua huruf, yaitu ha dan ba. Indikasi dari h}a adalah pada jiwa, 

sedangkan ba mengacu pada tubuh. Orang yang mencintai tidak menahan apapun dari 

yang dicintainya, baik dari hatinya maupun dari tubuhnya sendiri.37
 

Adapun konsep cinta Allah kepada manusia dalam ayat ini tercermin dalam 

pernyataan bahwa Allah akan mencintai manusia jika mereka mengikuti ajaran yang 

diberikan oleh Nabi Muhammad. Pernyataan “Maka ikutilah aku, niscaya Allah akan 

mencintai kalian” menyoroti bahwa Allah menawarkan cinta-Nya kepada manusia 

sebagai respons atas ketaatan mereka terhadap ajaran-Nya yang disampaikan oleh Nabi 

Muhammad.38
 

Dalam konteks ini, cinta Allah kepada manusia menunjukkan bahwa Allah 

memperhatikan perilaku manusia dan memberikan cinta-Nya kepada mereka sebagai 

hadiah atas ketaatan mereka. Ini mencerminkan rahmat dan kasih sayang Allah yang tidak 

terbatas kepada hamba-Nya yang bertakwa dan patuh. 

Selain itu, ayat yang menyebutkan bahwa Allah mengampuni dosa-dosa manusia 

setelah mencintai mereka “Niscaya Allah akan mencintai kalian dan mengampuni dosa- 

dosa kalian”. Penggunaan “dan” menunjukkan urutan, untuk mengetahui bahwa cinta 

datang lebih dulu sebelum pengampunan; pertama-tama Dia mencintai mereka dan 

mereka mencintai-Nya, dan setelah itu Dia mengampuni mereka dan mereka memohon 

ampunan pada-Nya. Oleh karena itu, cinta menghasilkan pengampunan, karena maaf 

melahirkan cinta.39  Dari penjelasan penafsiran tersebut mencerminkan konsep cinta Allah 

 
34 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 143. 
35 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 143. 
36 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 143. 
37 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 144. 
38 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 143. 
39 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 143. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

kepada manusia. Pengampunan dosa-dosa merupakan tindakan Allah yang 

mencerminkan cinta-Nya yang mendalam kepada hamba-Nya, yang ingin melihat mereka 

mendapatkan keberkahan dan kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat. 

Jadi, konsep cinta Allah kepada manusia dalam ayat ini adalah bahwa Allah 

menawarkan cinta-Nya kepada mereka yang mengikuti petunjuk-Nya dan mengampuni 

dosa-dosa mereka sebagai manifestasi dari kasih sayang dan rahmat-Nya yang tak 

terhingga. 

Adapun kiat-kiat cinta yang disebutkan dalam ayat ini yaitu yang berhubungan 

dengan upaya untuk menjalani kehidupan dengan cinta kepada Allah dan memohon 

ampunan-Nya; (1). Prioritaskan Cinta kepada Allah (Utamakan cinta dan hubungan 

dengan Allah di atas segala-galanya), (2). Memohon Ampunan dengan Ikhlas (Ketika kita 

mencintai Allah, kita akan berusaha memperbaiki diri dan meminta ampunan-Nya dengan 

tulus), (3). Terimalah Cinta Allah (Percayalah bahwa Allah mencintai kita, dan terimalah 

kasih-Nya dengan hati yang tulus), (4). Berbuat Baik dengan Ikhlas (Cinta kepada Allah 

mendorong kita untuk berbuat baik kepada-Nya dan sesama dengan ikhlas), (5). Rela 

Berkorban untuk Allah (Cinta kepada Allah membuat kita rela berkorban dan menjauhi 

hal-hal yang tidak dicintai-Nya). 

Cinta Manusia Kepada Allah 

Tafsir ini dilandasi QS. Al-Baqarah (2): 165, QS. Ali-Imran (3): 32, dan QS. Al-Ma’idah 

(5): 54. 

 

QS. Al-Baqarah (2): 165 

 

“Dan di antara manusia ada yang menjadikan selain Allah sebagai sekutu-sekutu-Nya, 

mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai Allah. Adapun orang-orang yang 

beriman amat sangat cintanya kepada Allah. Dan jika seandainya orang-orang 

yang berbuat zalim itu mengetahui ketika mereka melihat siksa (pada hari kiamat), 

bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, dan bahwa Allah amat berat siksaan-

Nya (niscaya mereka menyesal)”. 

Dalam penggalan ayat ini “Dan di antara manusia ada yang menjadikan selain 

Allah sebagai sekutu-sekutu-Nya, mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai 

Allah”. Al-Qusyairi menggambarkan perilaku-perilaku manusia yang menyimpang dari 

prinsip-prinsip ajaran Islam. Beberapa individu cenderung menyekutukan Tuhan dengan 

objek atau entitas lain, menganggapnya sebagai sekutu-sekutu Allah. Tak hanya itu, 

mereka tidak hanya melakukan penyekutuan, melainkan juga mencintai objek tersebut 

dengan intensitas yang semestinya hanya diperuntukkan bagi Allah. Kelompok ini 

dianggap bukanlah mereka yang Allah pilih untuk diberikan kasih sayang (mah}abbah). 

Cinta mereka terhadap musuh-musuh Allah membuat mereka sibuk hingga merasa puas 

mencintai segala yang mereka cintai. Bahkan, mereka terjerumus dalam tindakan 

mempertuhankan benda penyembahan, bahkan hingga pada tingkat mengukir berhala, 

yang menunjukkan penyimpangan dari prinsip dasar tauhid dalam Islam. Dalam konteks 

ini, penjelasan Al-Qusyairi menyoroti bahaya mengalihkan cinta dan penyembahan dari 

Allah kepada objek atau entitas lain yang seharusnya tidak mendapatkan tempat tersebut 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

dalam hati manusia.40
 

Ungkapan ayat ini “Adapun orang-orang yang beriman amat sangat cintanya 

kepada Allah. Dan jika seandainya orang-orang yang berbuat zalim itu mengetahui ketika 

mereka melihat siksa (pada hari kiamat), bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, 

dan bahwa Allah amat berat siksaan-Nya (niscaya mereka menyesal).” Tidak 

dimaksudkan untuk menyebutkan cinta orang kafir terhadap berhala. Melainkan, 

maksudnya adalah untuk memuji orang-orang mukmin atas cinta mereka kepada Allah 

SWT. Cinta tidak memerlukan banyak perkara sampai melebihi cinta orang kafir terhadap 

berhala mereka. Namun, orang yang mencintai seseorang, akan banyak menyebut 

namanya dan bahkan mengagumi segala sesuatu yang berkaitan dengannya.41
 

Ada pula yang mengatakan bahwa orang-orang yang beriman lebih mencintai Allah 

karena mereka tidak pernah meninggalkan/mencampakkan-Nya meskipun Dia 

menghukum mereka.42
 

Berbeda halnya dengan orang orang Kafir mereka meninggalkan/mencampakkan 

berhala mereka ketika disiksa, dan berhala mencampakkan orang orang kafir tersebut, 

sebagaimana Firman Allah: “Ketika orang-orang yang diikuti berpaling dari orang-orang 

yang mengikuti mereka.” (QS. Al-Baqarah: 166).43
 

Dan dikatakan bahwa cinta para mukmin terjadi karena cinta Allah kepada 

mereka, sehingga cintanya adalah cinta yang paling sempurna. Allah berfirman dalam 

penggalan QS. Al-Maidah: 54, yang berarti: “Dia mencintai mereka dan mereka 

mencintai-Nya.” (QS. Al-Ma'idah: 54). Sementara cinta mereka terhadap berhala berasal 

dari urusan hawa nafsu mereka sendiri. 

Dikatakan pula bahwa cinta para mukmin adalah yang paling sempurna dan paling 

kuat karena itu sejalan dengan perintah Allah. Sementara cinta orang kafir sejalan dengan 

hawa nafsu dan sifat alami. Dikatakan juga, bahwa ketika keadaan mereka membaik, dan 

harta mereka melimpah, mereka mengambil berhala yang lebih baik daripada yang 

mereka sembah sebelumnya saat mereka dalam keadaan miskin. Ketika mereka kaya, 

mereka membuat berhala dari perak dan meninggalkan yang terbuat dari besi. Ini adalah 

pengukuran mereka. Sedangkan orang mukmin, cintanya lebih kuat kepada Allah karena 

mereka menyembah satu Tuhan, baik dalam kesenangan maupun kesulitan.44
 

Jadi, penafsiran tersebut menegaskan bahwa cinta sejati adalah cinta kepada 

Allah, yang mencerminkan kepatuhan dan pengabdian yang tulus dari seorang mukmin, 

tanpa memperhatikan keadaan material atau dorongan-dorongan nafsu semata. 

 

QS. Ali-Imran (3): 32 

 

“Katakanlah, Taatilah Allah dan Rasul. Jika mereka berpaling, maka sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang kafir”. 

Al-Qusyairi menjelaskan, bahwasannya Dia (Allah) memerintahkan umat 

manusia untuk taat kepada-Nya. “Jika mereka berpaling” Dalam konteks ini, Allah 

menegaskan bahwa jika seseorang berpaling dari ketaatan dengan melakukan perbuatan 

 
40 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 82. 
41 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 82. 
42 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 82. 
43 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 82. 
44 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 82. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

durhaka, maka Allah menegaskan bahwa Dia tidak menyukai orang-orang yang 

meninggalkan ketaatan tersebut. Kemudian Allah SWT menyatakan, “Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang kafir.” Dari penggalan ayat ini, Allah tidak merujuk 

kepada mereka sebagai orang-orang yang melakukan durhaka, melainkan menyebut 

mereka sebagai orang-orang kafir. Poin yang ditekankan oleh Al-Qusyairi adalah bahwa 

penafsiran dari penggunaan bahasa dalam ayat ini menunjukkan bahwa kasih sayang 

Allah terhadap hamba-Nya tidak terbatas oleh dosa, dan Dia tetap mencintai orang-orang 

yang tetap beriman, meskipun mereka mungkin melakukan kesalahan. Dengan demikian, 

pesan ini menggambarkan bahwa cinta Allah terhadap hamba-Nya tidak terpengaruh oleh 

dosa, dan Dia senantiasa mencintai orang-orang yang mempertahankan iman mereka, 

kendati terdapat kesalahan dalam perjalanan hidup mereka.45
 

Dengan demikian, konsep cinta manusia kepada Allah yang ada dalam penafsiran 

tersebut adalah cinta yang tulus, setia, dan penuh pengabdian kepada-Nya, yang tercermin 

dalam ketaatan, kesetiaan, penghormatan, dan kesadaran akan kasih sayang Allah. 

QS. Al-Ma’idah (5): 54 

“Wahai orang-orang yang beriman! Barangsiapa di antara kalian yang murtad dari 

agamanya, maka kelak Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai mereka 

dan mereka mencintai-Nya, rendah hati terhadap orang-orang mukmin, kokoh terhadap 

orang-orang kafir, berjuang di jalan Allah, dan tidak takut kepada celaan orang yang suka 

mencela. Itulah karunia Allah, Dia memberikannya kepada siapa yang Dia kehendaki. 

Dan Allah Maha Luas, Maha Mengetahui”.  

Penafsiran ayat ini menyatakan sifat orang yang tidak murtad dari agamanya, 

bahwa Allah mencintainya dan dia mencintai Allah. Hal ini memberikan berita gembira 

yang besar bagi orang-orang beriman karena perlu diketahui bahwa orang yang tidak 

murtad dari agamanya pasti dicintai oleh Allah. Dengan penunjukan yang cermat, jika 

seseorang adalah seorang mukmin, maka seharusnya dia memiliki cinta kepada Allah. 

Jika tidak ada cinta pada-Nya, maka ada bahaya terhadap kebenaran imannya. Dalam ayat 

ini juga menunjukkan bahwa mencintai Allah adalah sesuatu yang diperbolehkan, begitu 

pula mencintai hamba-Nya.46
 

Mencintai yang hakiki bagi hamba tidak keluar dari bentuk: entah itu berupa 

rahmat kepada-Nya atau dalam arti kebaikan dan kebaikan terhadap-Nya, serta pujian dan 

penghargaan atas-Nya. Atau bisa dikatakan bahwa mencintai-Nya adalah bentuk 

keinginan untuk mendekatkan diri dan mengkhususkan tempat-Nya. 

Sebagaimana kasih sayang-Nya adalah keinginan untuk memberikan nikmat 

kepada-Nya, maka cinta-Nya adalah keinginan untuk memberikan kemuliaan kepada- 

Nya. Perbedaan antara cinta dan kasih sayang dalam pandangan ini adalah bahwa cinta 

adalah keinginan untuk nikmat yang spesifik, sedangkan kasih sayang adalah keinginan 

untuk segala nikmat, sehingga cinta lebih khusus daripada kasih sayang. Kedua kata ini 

merujuk pada satu makna, yaitu bahwa keinginan Allah Yang Maha Tinggi adalah satu, 

dan dengan keinginan itu Dia mencapai semua kehendak-Nya, dan nama-nama keinginan 

 
45 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 144. 
46 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 269. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

bervariasi tergantung pada sifat yang terkait.47
 

Cinta hamba kepada Allah adalah keadaan halus yang dapat ditemui dalam 

hatinya, dan keadaan tersebut mendorongnya untuk mengutamakan ketaatan terhadap 

perintah-Nya, meninggalkan segala keinginan diri, dan mengutamakan hak-hak-Nya, 

dengan cara apapun. Pernyataan dari keadaan tersebut sebanding dengan sifat hamba pada 

saat itu; dengan kata lain, cinta adalah kepuasan hati karena kehadiran yang dicintai. 

Dikatakan bahwa cinta adalah kenyataan bahwa pihak yang mencintai sepenuhnya 

terlibat dalam mengingat yang dicintai, dan cinta adalah keterikatan sepenuhnya pada 

yang dicintai dari segala sisi. Cinta adalah ujian bagi setiap orang yang mulia, dan cinta 

adalah hasil dari tekad. Siapa pun yang tekadnya tinggi, cintanya akan lebih tulus dan 

lebih benar, bahkan lebih tinggi.48
 

Dikatakan bahwa cinta adalah keadaan mabuk yang tidak dapat dipulihkan dan 

keheranan dalam pertemuan dengan yang dicintai akan menyebabkan kelumpuhan 

diskriminasi. Dikatakan bahwa cinta adalah penyakit tanpa harapan penyembuh, musuh 

yang terus mengikuti dan tidak pernah beranjak. Dikatakan bahwa cinta adalah masalah 

yang mengharuskan cinta, karena itu, cinta yang benar harus mengakibatkan cinta 

hamba.49
 

Ungkapan ayat “Mereka rendah hati terhadap orang-orang mukmin, kokoh 

terhadap orang-orang kafir, berjuang di jalan Allah, dan tidak takut kepada celaan orang  

yang suka mencela. Itulah karunia Allah, Dia memberikannya kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Dan Allah Maha Luas, Maha Mengetahui”. Jika Allah tidak mencintai 

mereka, maka bagaimana mereka bisa mencintai-Nya? Dan jika Allah tidak memberitahu 

tentang cinta, bagaimana mungkin dia membicarakannya? Kemudian Allah, Yang Maha 

Tinggi, menjelaskan sifat-sifat orang yang dicintai-Nya, bahwa mereka adalah rendah hati 

terhadap orang-orang mukmin dan kokoh terhadap orang-orang kafir. Mereka 

memberikan segala yang mereka miliki untuk yang dicintai tanpa rasa tidak suka, dan 

mereka memberikan nyawa mereka untuk menjauhkan yang dicintai tanpa menyimpan 

sejengkal pun.50 

Kemudian Allah berfirman tentang sifat mereka: “Mereka berjuang di jalan 

Allah.” Artinya, mereka berjuang dengan jiwa mereka untuk ketaatan yang 

berkesinambungan, mereka berjuang dengan hati mereka dengan memutuskan harapan 

dan tuntutan, mereka berjuang dengan nyawa mereka dengan mengorbankan hubungan, 

dan mereka berjuang dengan rahasia mereka dengan mempertahankan kesetiaan pada 

kesaksian dalam semua keadaan. 

Kemudian Dia berkata: “Dan tidak takut kepada celaan orang yang suka 

mencela.” Artinya, mereka tidak memperhatikan teguran yang sifatnya akrab, mereka 

tidak bergantung pada kemandirian hukum, mereka tidak cenderung pada nasib dan 

takdir, dan mereka tidak menyimpang dari kebiasaan setia kepada keadaan. 

Kemudian Allah menjelaskan bahwa semua hal itu bersumber dari-Nya, bukan 

dari mereka, dengan mengatakan: “Itulah karunia Allah, Dia memberikannya kepada 

siapa yang Dia kehendaki. Dan Allah Maha Luas, Maha Mengetahui.” Dan semua yang 

 
47 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 269. 
48 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 269. 
49 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 270. 
50 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 270. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

dikehendaki-Nya pasti terjadi, tanpa ada yang mampu menghalanginya.51 

Adapun konsep cinta hamba kepada Allah yaitu melibatkan hubungan yang 

mendalam, penuh pengabdian, dan dipenuhi dengan rasa kerinduan serta kepuasan dalam 

mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. 

Adapun kiat-kiat cinta yang disebutkan dalam ayat ini yaitu: (1). 

Mempertahankan Iman (Cinta kepada Allah dan menjaga iman dari keraguan adalah inti 

dari hubungan yang kokoh dengan-Nya), (2). Mencintai Allah (Menunjukkan pentingnya 

cinta kepada Allah sebagai landasan utama dalam kehidupan spiritual), (3). Ketaatan dan 

Pengorbanan (Cinta kepada Allah mendorong seseorang untuk mengutamakan ketaatan 

terhadap perintah-Nya, bahkan jika itu berarti meninggalkan keinginan diri), (4). 

Kesadaran akan Kehadiran Allah (Mengembangkan kesadaran akan kehadiran Allah 

dalam setiap aspek kehidupan sebagai cara untuk memperkuat ikatan spiritual), (5). 

Tekad dan Kesetiaan (Tekad yang tinggi dalam cinta kepada Allah akan menghasilkan 

kesetiaan yang lebih tulus dan benar), (6). Ujian dan Pertumbuhan (Cinta kepada Allah 

dianggap sebagai ujian bagi setiap orang yang mulia, namun juga merupakan kesempatan 

untuk tumbuh dan berkembang dalam kehidupan spiritual), (7). Keterlibatan Sepenuhnya 

Kepada Allah (Cinta kepada Allah adalah keterlibatan sepenuhnya pada Allah dari segala 

sisi, menuntut kesetiaan dan pengabdian yang menyeluruh).  

 

Cinta Manusia Kepada Sesama 

 

Tafsir ini dilandasi QS. Ali Imran (3): 14 

 

“Dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa yang diingini, 

yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari jenis emas, perak, kuda 

pilihan, binatang-binatang ternak dan sawah ladang. Itulah kesenangan hidup di dunia, 

dan di sisi Allah-lah tempat kembali yang baik (surga)” 

Dalam perjalanan menuju ketaatan kepada Allah, kita menghadapi berbagai 

hambatan yang menghalangi kita. Hambatan-hambatan ini sering kali datang dalam 

bentuk keinginan atau dorongan nafsu yang menggoda. Apapun yang menghalangi kita 

dari ketaatan kepada Allah, seperti kesenangan duniawi atau godaan yang muncul dari 

dalam diri kita sendiri, dapat dikategorikan sebagai syahwat. Salah satu hambatan yang 

paling sulit diatasi adalah syahwat yang tersembunyi, yang mungkin tidak langsung kita 

sadari. Seringkali, kita merasa bahwa melakukan hal-hal yang dianggap halal memiliki 

nilai yang rendah dibandingkan dengan memuaskan syahwat yang tersembunyi. Ketika 

kita menghadapi godaan, terkadang kita merasa seperti godaan tersebut membentuk diri 

kita sendiri, dan di baliknya terselip tipu daya yang tidak terlihat. Namun, kebahagiaan 

sejati bukanlah ditemukan dalam kenikmatan dunia semata, melainkan dalam kesadaran 

akan kebesaran dan keindahan Allah. Orang yang merasakan kebahagiaan adalah orang 

yang membuka dirinya melalui kesaksian kemuliaan dan keindahan-Nya, bukan hanya 

memperoleh pengakuan melalui penerimaan nikmat-Nya yang luar biasa.52
 

Penafsiran ayat ini membahas tentang hambatan-hambatan yang mungkin 

 
51 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 270. 

52 Al-Qusya iri, Lathaif Al-Isyarat, jil 1, 135. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

dihadapi seseorang dalam perjalanan menuju ketaatan kepada Allah. Salah satu hambatan 

utama yang disebutkan adalah syahwat, yang merupakan keinginan atau nafsu duniawi 

yang menghalangi seseorang dari ketaatan kepada Allah. Termasuk di dalamnya adalah 

segala hal yang mendorong seseorang untuk melakukan perbuatan yang tidak sesuai 

dengan ajaran agama. 

Adapun konsep cinta manusia kepada manusia dalam ayat ini tercermin dalam 

pernyataan bahwa dalam menghadapi hambatan-hambatan dan godaan dalam perjalanan 

menuju ketaatan kepada Allah, terdapat pembelajaran yang dapat diterapkan dalam 

hubungan antar manusia. Hambatan-hambatan tersebut, seperti dorongan nafsu atau 

syahwat yang mengganggu, juga dapat terjadi dalam hubungan dengan sesama manusia. 

Oleh karena itu, penting bagi kita untuk mengenali dan mengatasi dorongan-dorongan 

yang menghalangi kita dalam mencintai dan berhubungan dengan sesama. Kita perlu 

memiliki kesadaran akan kebesaran Allah dan membuka diri kepada pengalaman 

langsung akan kehadiran-Nya dalam menjalin hubungan dengan sesama manusia. 

Dengan demikian, mencintai sesama manusia dengan ketulusan dan kesadaran akan 

kehadiran Allah adalah kunci untuk meraih kebahagiaan sejati dalam hubungan 

antarmanusia dan mencapai ketaatan kepada-Nya. 

Dalam ayat ini, kiat-kiat cinta yang disebutkan berkaitan dengan upaya untuk 

memahami diri sendiri dan mengembangkan hubungan spiritual dengan Allah. (1). 

Pemahaman Dorongan Nafsu dan Syahwat (Pada perjalanan spiritual menuju ketaatan 

kepada Allah, penting bagi kita untuk memperoleh pemahaman yang mendalam terhadap 

dorongan nafsu dan syahwat yang mungkin menghalangi kesetiaan kepada Allah. 

Dorongan ini dapat muncul dalam berbagai bentuk, seperti keinginan terhadap 

kesenangan dunia atau godaan internal yang membingungkan. Mengenali dan mengatasi 

dorongan-dorongan ini merupakan langkah penting dalam memperkuat ketaatan kepada 

Allah), (2). Kesadaran akan Kebesaran Allah (Kesadaran akan kebesaran Allah 

memainkan peran sentral dalam menjaga ketaatan spiritual. Hal ini membantu untuk 

menghadapi godaan dan rintangan dengan kokoh, serta menjaga agar tetap fokus pada 

perintah Allah), (3). Pentingnya Memahami Konsep Syahwat (Segala sesuatu yang 

menghalangi dari ketaatan kepada Allah dapat dikategorikan sebagai syahwat. Dengan 

demikian, pemahaman yang mendalam terhadap konsep syahwat diperlukan untuk 

mengarahkan dalam perjalanan spiritualnya), (4). Membuka Diri terhadap Pengalaman 

Spiritual yang Mendalam (Diharapkan untuk membuka hati dan pikirannya terhadap 

pengalaman-pengalaman yang mengarahkan mereka pada pemahaman yang lebih dalam 

tentang keberadaan Allah serta dengan sesama manusia. Hal ini membantu memperdalam 

hubungan spiritual dengan Allah dan memperkuat keteguhan dalam ketaatan), (5). 

Mencintai Sesama Manusia dengan Kesadaran dan Ketulusan (Cinta kepada sesama 

manusia harus dipraktikkan dengan kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap 

tindakan dan dengan ketulusan hati yang tulus. Hal ini mencerminkan penghargaan dan 

kasih sayang terhadap ciptaan-Nya), (6). Kunci Menuju Kebahagiaan Spiritual yang 

Sejati (Kebahagiaan sejati dalam hubungan antarmanusia dan ketaatan kepada Allah 

bergantung pada kemampuan untuk mencintai sesama manusia dengan kesadaran akan 

kehadiran-Nya. Ini menegaskan perlunya memperdalam pemahaman spiritual dan 

menjaga hubungan yang kuat dengan Sang Pencipta). 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

Kesimpulan 

Dari hasil penelitian tentang konsep cinta dalam Tafsir Lata’if Al-Isharat dan kiat- 

kiat untuk mencapai cinta yang sesungguhnya menurut kitab tersebut karya Imam al- 

Qusyairi, dapat disimpulkan sebagai berikut: Konsep cinta menurut Imam Al-Qusyairi 

dalam pandangan Tafsir Lata’if Al-Isharat ini merupakan suatu bentuk penghambaan 

dengan tingkatan paling tinggi yakni dengan menjadikan dan menyertakan Allah disetiap 

langkah seorang hamba. 

Adapun kiat-kiat untuk mencapai cinta dalam arti yang sesungguhnya menurut 

kitab Tafsir Lata’if Al-Isharat karya Imam al-Qusyairi adalah sebagai berikut: 1) Cinta 

Ilahi dan Kesetiaan Spiritual; a) Mempertahankan Iman, b) Mencintai Allah, c) Ketaatan 

dan Pengorbanan, d) Kesadaran akan Kehadiran Allah, e) Tekad dan Kesetiaan, f) Ujian 

dan Pertumbuhan, g) Keterlibatan Sepenuhnya Kepada Allah. 2) Jalani Kehidupan 

dengan Cinta dan Ampunan; a) Prioritaskan Cinta kepada Allah, b) Memohon Ampunan 

dengan Ikhlas, c) Terimalah Cinta Allah, d) Berbuat Baik dengan Ikhlas, e) Rela 

Berkorban untuk Allah. 3) Pemahaman Diri dan Pengembangan Spiritual; a) Pemahaman 

Dorongan Nafsu dan Syahwat, b) Kesadaran akan Kebesaran Allah, c) Pentingnya 

Memahami Konsep Syahwat, d) Membuka Diri terhadap Pengalaman Spiritual yang 

Mendalam, e) Mencintai Sesama Manusia dengan Kesadaran dan Ketulusan, f) Kunci 

Menuju Kebahagiaan Spiritual yang Sejati. Dengan menerapkan kiat-kiat tersebut secara 

konsisten dan sungguh-sungguh, insyaallah seseorang dapat mencapai cinta yang 

sesungguhnya kepada Allah sesuai dengan konsep yang terdapat dalam kitab Tafsir Lata’if 

Al-Isharat karya Imam al-Qusyairi.  

Daftar Pustaka 

Al-kattani, Abdul Hayyie. ‘Konsep Pendidikan Jiwa Dalam Perspektif Al- Qusyairi 

Satibi, Ibdalsyah, Abdul Hayyie Al-Kattani’ 

Al-Qaththan, Manna’. Pengantar Studi Ilmu al-Qur’an. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 

2006. 

Al-Qusyairi, Risalah al-Qusyairiyyah fi ilm al-tasawwuf, trj. Umar Faruq. jakarta:pustaka 
amani, 1998. 

Al-Qusyairi, Tafsir Al-Qusyairi: Lathaif Al-Isyarat. Lebanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 
2007. 

Basyuni, Ibrahim. Al-Imam Al-Qusyairi. Tk: Majma’ Al-Buhus Al-Islamiyyah, 1972. 
Hafizzullah, Hafizzullah, Nurhidayati Ismail, and Risqo Faridatul Ulya, ‘Tafsir Lathâif 

Al-Isyârât Imam Al-Qusyairy: Karakteristik Dan Corak Penafsiran’, Jurnal 

Fuaduna : Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 4.2 (2020), 147 

https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3594 

Hasan, Abdul Kholiq. Imam Al-Qusyairi dan Latha’if al-Isyarat, Jurnal Kontemplasi, 
vol.02, no.01, 14. 

Ismail, Fu’ad Farid, dan Hamid Abdul. Cara Mudah Belajar Filsafat. Jogjakarta: IRCiSod, 

2012. 

Kamal, N A, and S M Munawwaroh, ‘Metode Tafsir Lathaif Al-Isyarat Karya Imam Al- 

Qusyairi’, Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1 (2021), 40–46 

http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/11471 

Kodirun, Lathaif Al-Isyarat Karya Al-Qusyairī (Telaah Atas Metode Penafsiran Seorang 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3594
http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/11471


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 

Volume 3 Issue 1 2023 

ISSN (Online): 2808-1749 

Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 
 

Sufi Terhadap Al-Qur’an)”, Skripsi, Jurusan Tafsir Hadits, Fakultas Ushuluddin, 

IAIN Sunan Kalijaga, 2001. 

Mahmud, Mani’ Abd Halim. Metodologi Tafsir Kajian Komprehensif Metode Para Ahli 
Tafsir. Jakarta: PT.Raja Grafindo Persada, 2006. 

Maulana, Luthfi ‘Studi Tafsir Sufi: Tafsir Latha’if Al-Isyarat Imam Al-Qusyairi’, 

Hermeneutik, 2.1 (2019), 01 https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v12i1.5062 

Studi Kritis Lathaif al-Isyarat karya al-Qusyairi | Qur'anic Studies (wordpress.com) 

diakses 17 Nov. 23 pukul 10.48 
Subakir,    A,    ‘Pemikiran    Tasawuf    Imam    Qusyairi’,    2021 

http://repository.iainkediri.ac.id/662/ 

Tamrin, Dahlan. Tasawuf Irfani Tutup Nasut Buka Lahut. Malang: Uin Maliki Press, 
2010. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://iatbajigur.wordpress.com/2017/02/19/studi-kritis-lathaif-al-isyarat-karya-al-qusyairi/#_ftn14
http://repository.iainkediri.ac.id/662/

