
MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

 

Makna Kata Inkār dan Juḥūd dalam Al-Qur’an 

(Kajian Semantik Toshihiko Izutsu) 
 

Ufiqah Yunimanuarsa 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

yunimanuarsau@gmail.com 

 

Abstrak: 

Artikel ini bertujuan untuk mengetahui perbedaan secara spesifik makna 

kosa kata yang terdapat dalam Al-Qur‟an yaitu kata inkār dan juḥūd. 

Kedua kata tersebut sering dianggap memiliki makna yang sama yaitu 

mengingkari. Untuk pemahaman yang lebih mendalam, diperlukan analisis 

khusus terhadap penggunaannya dalam Al-Qur‟an. Dalam konteks ini, 

analisis bahasa merupakan pendekatan yang tepat. Salah satu analisis 

bahasa yang relevan adalah semantik Al-Qur‟an oleh Toshihiko Izutsu. 

Jenis Penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif yang bersifat 

kepustakaan (library research) dengan teknik pengumpulan data berupa 

dokumentasi dari sumber primer seperti Al-Qur‟an dan buku semantik 

Toshihiko Izutshu yang berjudul Relasi Tuhan dan Manusia, serta sumber 

sekunder seperti kamus, buku-buku, tafsir, serta karya ilmiah lainnya. 

Metode pengolahan data menggunakan metode deskiptif analisis. Hasil 

penelitian mengungkapkan bahwa makna inkār menunjukkan 

pengingakaran terhadap bukti-bukti kebesaran Allah, Al-Qur'an, Rasul, 

nikmat-nikmat Allah serta pengingkaran terhadap kehidupan akhirat. 

Pengingkaran ini muncul karena ketidakpercayaan, pembangkangan, 

kesombongan, tidak bersyukur, dan ketidakmauan untuk mengakui 

kebenaran. Sementara itu, juḥūd memperlihatkan pengingkaran terhadap 

tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur'an, dan nikmat Allah, meskipun 

orang tersebut sudah yakin akan kebenarannya. Hal menunjukkan sikap 

zalim dengan menempatkan sesuatu bukan pada tempatnya dan karena di 

dorong oleh rasa sombong. 

Kata Kunci: inkār; juḥūd; semantik; al-qur'an; toshihiko izutsu 

Pendahuluan 

Al-Qur‟an diakui sebagai mukjizat terbesar dalam islam yang memperkenalkan 

dirinya sebagai satu-satunya kitab yang tetap otentik sepanjang masa dan dijamin 

keberadannya oleh Allah.1 Keaslian Al-Qur‟an yang terjamin hingga akhir zaman, 

sebagai kitab suci umat islam yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad melalui 

perantara malaikat Jibril, disampaikan dalam bahasa Arab yang menjadi bahasa utama 

Al-Qur‟an.2 Salah satu aspek mukjizat yang terdapat dalam Al-Qur‟an adalah aspek 

kebahasaannya yang memuat sastra yang sangat indah. Para ahli bahasa sepakat 

 

1 Khoirul Anam, “Perempuan Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,” De Jure: Jurnal Syariah dan 

Hukum 2, no. 2 (2010): 140 https://doi.org/10.18860j-fsh.v2i2.2874 
2 Manna Khalil Al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur‟an, terj. Mudzakir AS (Bogor: Litera Antarnusa, 

2016), 1 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
mailto:yunimanuarsau@gmail.com
https://doi.org/10.18860j-fsh.v2i2.2874


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

mengenai sisi keindahan dan struktur bahasa dalam ayat-ayat Al-Qur‟an yang begitu 

mempesona. Keistimewaan ini benar-benar menyeluruh di setiap surat yang terdapat 

dalam Al-Qur‟an.3 

Bahasa Arab kaya akan kosa kata yang sangat melimpah. Banyaknya kosa kata 

dalam Al-Qur‟an dapat dianggap mempunyai makna yang sama.4 Dalam ilmu lingustik, 

kata-kata yang memiliki makna yang sama di sebut sinonim dan dalam bahasa Arab 

dikenal dengan istilah at-tarāduf. Meskipun demikian, di dalam Al-Qur‟an tidak pernah 

ditemukan penggunaan kata dengan makna yang sama persis. Ketika Al-Qur‟an 

menggunakan suatu kosa kata, maka makna kata tersebut tidak dapat digantikan dengan 

kata yang dipandang sebagai sinonim.5 Seperti contoh kata ibtalā dan ikhtabara yang 

artinya menguji. Kata ibtalā digunakan untuk makna cobaan yang baik dan buruk. Akan 

tetapi, orang Arab banyak menggunakan untuk cobaan buruk. Sedangkan kata ikhtabara 

yang berasal dari kata khabara digunakan untuk makna menguji dalam konteks yang 

baik saja. Begitu juga kata saqīm dan marīdh yang diterjemahkan dengan sakit. Saqīm 

digunakan dalam konteks sakit yang dapat dilihat.Sedangkan marīdh digunakan untuk 

sakit fisik dan non fisik seperti sakit hati.6 

Diantara kosakata dalam Al-Qur‟an yang menjadi perhatian peneliti disini yang 

dianggap memiliki makna yang sama yakni kata inkār dan juḥūd yang bermakna 

mengingkari. Penggunaan kata inkār dengan berbagai bentuk derivasinya di sebutkan 

sebanyak 37 kali dalam 26 surat yang berbeda.7 Di sisi lain kata juḥūd dengan berbagai 

bentuk derivasinya disebutkan sebanyak 12 kali dalam 10 surat.8 Kata inkār dan juḥūd 

memiliki peran penting dalam struktur konsep lingustik Al-Qur‟an. Meskipun secara 

umum kata inkār lebih sering digunakan dalam pengunaan sehari-hari untuk 

mengungkapkan kata mengingkari. Sementara penggunaan juḥūd masih kurang umum 

untuk mengungkapkan makna yang sama. Melihat dari titik kesamaan makna inilah 

yang akan menyebabkan pandangan bahwa tidak ada perbedaan antara keduanya atau 

bahkan menyamakan keduanya. 

Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang lebih mendalam untuk mengkaji 

makna yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur‟an. Dalam menganalisis makna dari 

kata inkār dan juḥūd menggunakan pendekatan semantik. Pendekatan ini di anggap 

sebagai salah satu pendekatan yang paling ideal dalam mengungkapkan makna dan 

melacak perubahan makna yang berkembang pada sebuah kata sehingga dapat diperoleh 

sebuah makna yang sesuai dengan maksud penyampaian sang author (Allah SWT).9 

 

3 Muhammad Muhyiddin Ar-Rabi'y dkk, “Konteks Azab dalam Al-Qur‟an (Analisis Semantik Term Kata 

Azhim, Alim, Muhin dalam Qs. Ali Imran: 176-178),” Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme 

Indonesia 2 no. 1 (2023): 141-150 https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.753 
4 Alif Jabal Kurdi dan Saipul Hamzah, “Menelaah Teori Anti-Sinonimitas Bintu Al-Syathi Sebagai Kritik 

Terhadap Digital Literature Muslims Generation,” Journal of Islamic Studies and Humanities 3, no. 2 

(2018): 246 https://doi.org/10.18326/mlt.v3i2.245-260 
5 M. Quraish Shihab, Mukjizat al-Qur‟an, Cet. II, (Bandung: PT. Miza Pustaka, 2007), 90. 
6 Murdiono, Nur Hasaniyah dan Hadi Nur Taufiq “Makna Lafazh Qaul dan Kalam di dalam Al-Qur‟an 

Menurut Perspektif Ilmu Balaghah,” Journal of Arabic Studies 6, no. 1 (2021): 71-78 

https://doi.org/10.24865/ajas.v6i1.318 
7 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu‟jam Mufahras li Al-Fahz Al-Qur‟an Karim, (Dar Al-Kutub Al 

Mishriyyah, 1364), 718-719. 
8 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu‟jam Mufahras li Al-Fahz al-Qur‟an Karim, 164. 
9 Fauzan Azima, “Semantik Al-Qur‟an: Sebuah Metode Penafsiran,” Jurnal Tajdid: Jurnal Pemikiran 

Keislaman dan Kemanusiaan 1, no. 1 (2017): 50 https://doi.org/10.52266/tadjid.v1i1.3 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.753
https://doi.org/10.18326/mlt.v3i2.245-260
https://doi.org/10.24865/ajas.v6i1.318
https://doi.org/10.52266/tadjid.v1i1.3


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Semantik Al-Qur‟an mulai popular ketika Toshihiko Izutsu memperkenalkannya 

dalam bukunya yang berjudul “God and Man in The Koran: Semantics of the Koranic 

Weltanschauung. Izutsu menyebutkan dalam bukunya, bahwa perlu adanyaa cara 

pandang yang baru dalam menyikapi masalah-masalah lama yang dihadapi oleh umat 

Islam. Pendekatan baru ini adalah dengan melakukan analisis semantik terhadap Al- 

Qur‟an dengan tujuan untuk memunculkan tipe ontologi hidup yang dinamik dari Al- 

Qur‟an dengan penelaahan analisis dan metodologis terhadap konsep-konsep pokok 

yaitu konsep-konsep yang tampaknya memainkan peran menentukan dalam 

pembentukan visi Qur‟ani terhadap alam semesta.10 Menurut pandangan Izutsu 

semantik adalah sebuah kajian analitik terhadap kata-kata kunci dalam suatu bahasa 

dengan suatu pandangan yang tujuan akhirnya memahami makna konseptual dari 

masyarakat pengguna bahasa tersebut. Pendekatan semantik ini menganggap bahasa 

tidak hanya sebagai alat komunikasi dan berpikir, melainkan juga sebagi alat utama 

untuk pengonsepan dan penafsiran dunia yang melingkupinya.11 

Metode 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang bersifat kepusatakaan 

(library research). Pendekatan yang digunakan adalah linguistik, khususnya semantik 

oleh Toshihiko Izutshu yang menganalisis istilah atau kata kunci dalam suatu bahasa 

yang pada akhirnya sampai pada pemahaman konseptual weltanschauung atau 

pandangan dunia yang menggunakan bahasa tersebut.12 Data primer mencakup Al- 

Qur‟an yang memuat ayat-ayat tentang inkār dan juḥūd, buku Semantik Toshihiko 

Izutsu yang berjudul Relasi Tuhan dan Manusia, sedangkan data sekunder berupa 

kamus-kamus, buku-buku, kitab-kitab tafsir dan jurnal atau skripsi serta karya ilmiah 

lainnya yang berhubungan dengan permasalahan yang diteliti. Pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumentasi. Metode pengolahan data adalah deskriptif analisis 

meliputi pemeriksaan data (editing), klasifikasi (classifiying), verifikasi (verifying), 

analisis (analyzing) dan kesimpulan (concluding).13 

Makna Dasar Kata Inkār dan Juḥūd 

Makna dasar merupakan makna yang melekat pada kata itu sendiri, yang telalu 

terbawa dimanapun kata itu diletakkan.14 Makna dasar juga disebut dengan makna 

leksikal yakni makna sebenarnya dari sebuah kata tanpa konteks tertentu. Untuk 

mendapatkan makna dasar, kamus merupakan media yang representatif dalam melacak 

makna secara leksikal.15 

Kata inkār berasal dari kata ankara-yunkiru- inkāran, kata dasarnya terdiri dari 

huruf nun, kaf dan ra yang memiliki beberapa arti yaitu tidak mengakui dan tidak 

menerima sesuatu baik di lisan dan di hati, bodoh atau menunjukkan ketidaktahuan 

terhadap sesuatu dan menolak apa yang tidak tergambarkan dalam hati.16 Dalam kamus 
 

10Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik Terhadap Al-Qur‟an, (Yogyakarta: 

Tiara Wacana Yogya, 2003), 2-3. 
11 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 3. 
12 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 3. 
13 DQLab, Metode pengolahan data, https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data-dan-macam- 

macam-jenisnya, diakses 23 Juni 2024. 
14 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 12. 
15 Khoiriyah, “Jin dalam Al-Qur‟an: Kajian Semantik” (Skripsi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016), 

50. 
16 Ibrahim Anis, Al-Mu‟jam Al-Wasith Juz 3, (Mesir: Darul Ma‟rif, 1972), 951. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data-dan-macam-macam-jenisnya
https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data-dan-macam-macam-jenisnya


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

munawwir kata inkār diartikan sebagai tindakan tidak mengakui atau mengingkari.17 

Kata al- inkār dalam kitab al-mufradat fi gharibil Qur‟an karya ar-Raghib al-Asfahani 

artinya adalah pengingkaran yang merupakan kebalikan dari pengakuan. Di sebutkan 

dalam sebuah kalimat ankartu kadzā artinya aku mengingkari hal ini atau dengan 

menggunakan kata nakartu. Asal maknanya adalah mengembalikan sesuatu kepada hati 

apa yang tidak tergambar olehnya dan ini merupakan bagian dari kebodohan 

(ketidaktahuan).18 Kemudian kata inkār dibakukan dalam bahasa Indonesia menjadi 

ingkar yang memiliki makna tidak mengakui, menolak, mungkir, tidak patuh atau tidak 

memperdulikan dan sebagainya.19 

Sedangkan kata juḥūd dalam bahasa Arab berasal dari kata jaḥada-yajḥadu 

jaḥdan-wajuḥūdan yang berarti menyangkal, membantah, mengingkari.20 Dalam kamus 

munawwir kata juḥūd diartikan sebagai kufur, mendustakan, mengingkari.21 Ibn Manzur 

menyatakan bahwa juḥūd adalah mengakui kebenaran dan ajaran yang dibawa oleh 

rasul dalam hati, tetapi mengingkari dengan lisan mereka.22 Ar-Raghib al-Asfahani juga 

menjelaskan dalam kitab al-mufradat fi gharibil Qur‟an kata juḥūd bererati menafikan 

apa yang ada di dalam hati dan mengakui apa yang tidak ada di dalamnya.23 Jadi dari 

penjelasan diatas dapat di simpulkan bahwa makna dasar yang selalu melekat dalam 

kata inkār adalah mengingkari, tidak mengetahui. Sedangkan kata juḥūd memiliki 

makna dasar mengingkari,menyangkal. Dengan kata lain juḥūd merupakan bentuk 

pengingkaran terhadap nilai-nilai kebenaran yang mana seseorang menyadari apa yang 

diingkarinya itu benar. 

Makna Relasional Kata Inkār dan Juḥūd 

Makna relasional adalah sesuatu yang konotatif yang diberikan dan ditambahkan 

pada makna yang sudah ada dengan meletakkan kata pada posisi khusus dalam bidang 

khusus, atau dengan kata lain makna baru yang diberikan pada sebuah kata berdasarkan 

konteks penggunaannya.24 Untuk menentukan makna relasional dapat dilakukan dengan 

dua macam analisis, yaitu analisis sintagmatik dan paradigmatik. 

Analisis sintagmatik adalah analisis untuk menemukan makna yang dilakukan 

dengan cara memperhatikan kata atau kalimat yang ada didepan dan dibelakang kata 

atau topik yang sedang di kaji.25 Dalam konteks ini kata inkār dapat diketahui kata-kata 

yang melingkupi maknanya, diantaranya yaitu: Tanda-tanda kebesaran Allah, Al- 

Qur‟an, Rasul, Nikmat Allah, kehidupan akhirat. 

Pertama, inkār terhadap tanda-tanda Kebesaran Allah seperti yang terdapat 

dalam QS.Ghafir/40:81. Allah telah memberikan kenikmatan kepada hamba-hamba- 

Nya dengan binatang ternak yang telah diciptakan untuk mereka berupa unta, sapi, dan 

kambing. Di antara binatang tersebut ada yang menjadi kendaraan dan ada pula yang di 
 

17 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), 1461. 
18 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Kamus Al-Qur‟an Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing (Gharib) 

Dalam Al-Qur‟an, (Pustaka Khazanah Fawa‟id, 2017), 682. 
19 W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Cet.IX,(Jakarta: 1987), 382 
20 Muhammad Yunus, Kamus Arab Indonesia, (Jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010), 84. 
21 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 168. 
22 Ibn Manzur , Lisan al-Arab, 144. 
23 Al-Ashfahani, Kamus Al-Qur‟an, 371. 
24 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 12. 
25 Hidayatullah, “Konsep Azab dalam Al-Qur‟an: Kajian Semantik Toshihiko Izutsu” (Skripsi UIN 

Syarif Hidayatulah, 2020) 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

makan. Unta dapat menjadi kendaraan, dapat di makan, dapat diperah susunya dan 

dapat membawa berbagai beban barang dalam perjalanan dan petualangan ke negeri- 

negeri yang jauh dan daerah yang terpencar. Sapi dapat di makan, dapat diminum 

susunya dan dapat digunakan untuk mengolah tanah. Sedangkan kambing dapat di 

makan, dapat diminum susunya. Semuanya dapat di urai, bulu-bulunya untuk di jadikan 

alat-alat rumah tangga, pakaian dan barang-barang. Dalam konteks ini, kata tunkirūn 

menunjukkan tindakan pengingkaran manusia terhadap tanda-tanda kebesaran Allah 

yang telah di perlihatkan dengan begitu banyak dan jelas. Ini menunjukkan bahwa 

meskipun banyaknya bukti-bukti kebesaran Allah yang jelas dan nyata, kalian tidak 

akan mampu mengingkari ayat-ayat-Nya sedikitpun, kecuali kalian membangkang atau 

menyombongkan diri.26 

Kedua, inkār terhadap Al-Qur‟an seperti disebutkan dalam QS.Al-Anbiya/21:50. 

Sebelum Al-Qur‟an di turunkan, Allah telah mengutus nabi dan menurunkan kitab suci 

sebelumnya kepada Nabi Musa dan Nabi Harun, Al-Qur'an kemudian disebutkan 

sebagai bukti bahwa Allah tidak pertama kali mengutus nabi dan menurunkan kitab 

suci. Al-Qur'an disebut sebagai kitab peringatan yang penuh berkah, yang telah 

diturunkan untuk semua umat manusia, sama seperti Taurat yang diturunkan kepada 

Nabi Musa untuk Bani Israil. Dalam konteks ayat ini, kaum musyrikin mekkah 

ditunjukkan sebagai orang yang mengingkari kebenaran Al-Qur‟an yang di turunkan 

kepada Nabi Muhammad, meskipun mereka seharusnya menerima dengan baik, 

mengingat tuntutannya yang begitu dekat dan bahasanya yang sedemikian 

mempesona.27 

Ketiga, inkār terhadap rasul QS. Al-Mu‟minun/23:69. Ayat tersebut menjelaskan nabi 

Muhammad yang di utus untuk membawa wahyu dan petujuk kepada umat manusia. Beliau di 

kenal karena sifat-sifat mulia seperti kejujuran, kebenaran, dan kehati-hatian yang beliau 

tunjukkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ayat ini, kaum musyrikin kata 

munkirūn merujuk pada orang-orang kafir Quraisy. Namun, meskipun orang-orang 

Quraisy mengenal baik karakter nabi mereka tetap mengingkari kerasulan beliau. Sikap 

pengingkaran ini tercermin dalam penolakan mereka terhadap wahyu yang beliau bawa 

serta sikap ketidakpercayaan terhadap kerasulan beliau sebagai utusan Allah. “Apakah 

mereka tidak mengenal Muhammad, kebenaran, kejujuran dan kehati-hatiannya yang 

beliau tumbuh di tengah-tengah mereka. Atau dengan kata lain apakah mereka mampu 

melakukan pengingkaran terhadap hal tersebut? Hal ini menyoroti sikap pengingkaran 

yang mereka pilih, karena seharusnya fakta-fakta tersebut menjadi alasan yang cukup 

bagi mereka untuk menerima kerasulan Nabi Muhammad. Oleh karena itu, Ja‟far bin 

Abi Thalib pernah berkata kepada Najasyi, raja Habasyah (Ethiopia): “Wahai raja, 

sesungguhnya Allah telah mengutus seorang Rasul dari kalangan kami, dimana kami 

mengenali nasab (kerturunan), kebenaran dan kejujurannya.”28 

Keempat, inkār terhadap Nikmat Allah dapat ditemukan dalam QS. An- 

Nahl/16:83. nikmat dapat dilihat dari dua sisi. Pertama dari sisi kesesuaiannya dengan 

keadaan manusia yang memperolehnya sehingga berdampak kenyamanan jasmani. 

Kedua dari sisi keberadaan manusia yang memperolehnya pada jalan yang sesuai 

 

26 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, terj. Abdul Ghoffar, Jilid 7, (Bogor: Pustaka Imam asy- 

Syafi‟i, 2003), 188-189. 
27 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan dan keserasian Al-Qur‟an, Vol.8, (Jakarta: Lentera Hati, 

200) 466. 
28 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, terj. Abdul Ghoffar, Jilid 5, 595. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

dengan tuntunan agama dan yang mengantar kepada kebahagiaan ruhani. Nikmat sisi 

kedua ini mengantar kepada keimanan kepada Allah dan Rasul-Nya serta hari kemudian 

sambil menggunakannya pada jalan yang di ridhoi Allah. Seorang mukmin memperoleh 

kedua sisi nikmat ini sedang sang kafir hanya meraih sisi yang pertama dan sama sekali 

tidak memperoleh sisi yang kedua. Penggunaan kata tsumma yunkirūnaha menunjukkan 

kedalaman pengingkaran mereka, meskipun mereka mengaku nikmat Allah, tetapi tetap 

berkeras kepala, menolak. Kebanyakan dari mereka adalah orang-orang kafir yang telah 

mencapai kekafiran dan pengingkaran yang sempurna. Penafsiran Thabathaba'I 

menunjukkan bahwa meskipun mereka mengetahui nikmat Allah, namun menolak 

untuk percaya dan mengamalkannya, bahkan melakukan kekufuran secara sempurna.29 

Kelima, inkār terhadap kehidupan akhirat Inkār dapat ditemukan dalam QS.An- 

Nahl/16:22. Dalam konteks ini kata munkiratun, yaitu sebagian kaum musyrikin tetap 

tidak beriman kepada keesaan Allah dan hari akhirat, hati mereka ingkar yakni sangat 

mantap dalam mengingkari hakikat kebenaran atas dasar keras kepala dan sombong. 

Ayat ini menegaskan bahwa Allah mengetahui segala yang mereka rahasiakan, 

termasuk kebohongan mereka dan alasan keras kepala mereka dalam menolak 

kebenaran. Oleh karena itu, Allah menilai mereka sombong dan keras kepala, dan Allah 

tidak menyukai sikap sombong yakni jiwa mereka telah dipenuhi oleh keangkuhan dan 

telah terbukti keangukuhan itu ada dalam tingkah laku mereka.30 

Sedangkan kata juḥūd dapat diketahui kata-kata yang melingkupi maknanya, 

diantaranya yaitu: Tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an, Nikmat Allah. Pertama, 

Juhūd terhadap tanda-tanda kebesaran Allah Sebagaimana dalam beberapa ayat berikut: 

(1) QS. Hud/11:59. Kaum „Ad dianggap juḥūd karena mereka secara keseluruhan 

mengingkari kebenaran dan kebesaran Allah. yang sudah jelas di hadapan mereka, 

mendustakan para Rasul terutama Nabi Hud yang diutus untuk membimbing mereka. 

Kaum „Ad juga lebih memilih untuk mengikuti penguasa yang menentang ajaran Allah, 

menunjukkan sikap keras kepala dan penolakan terhadap kebenaran. Sikap ini di dorong 

oleh kebejatan hati dan lebih mementingkan kenikmatan dunia yang sementara, 

sehingga mereka mengabaikan tanda-tanda yang diberikan Allah.31 (2) QS. An- 

Naml/27:1. Kata jahadū diartikan sebagai sikap menolak dengan lidah dengan kata 

lain menolak sesuatu padahal hati membenarkannya. Kata istaiqanat asalanya adalah 

aiqanat (meyakini) kemudian ditambah dengan huruf sin dan ta yang bertujuan untuk 

memperkuat makna menjadi sangat yakin. Hal ini menunjukkan bahwa mereka sudah 

memiliki keyakinan yang kuat terhadap kebenaran yang mereka tolak.32 (3) 

QS.Luqman/31:32. Dalam konteks ini, juhūd diartikan sebagai sikap penolakan atau 

ketidaksetiaan terhadap janji-janji Allah yang di tunjukkkan oleh sebagian orang yang 

setelah di selamatkan dari bahaya, tidak mengikuti jalan yang lurus dan tidak bersyukur 

atas nikmatnya. Mereka menunjukkan sikap mengingkari dan lupa akan nikmat Allah 

setelah di berikan pertolongan.33 (4) QS. Al-A‟raf/7:51. Juhud menggambarkan 

bagaimana kehidupan dunia menipu orang-orang kafir yang menjadikan agama mereka 

sebagai permainan dan senda gurau. Apa yang dihasilkannya tidak lain hanya 

menyenangkan hati dan mereka selalu menghabiskan waktu dalam kelengahan yaitu 

 

29 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 312. 
30 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 209. 
31 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.6, 282. 
32 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.10, 196. 
33 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.11, 158. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

kegiatan menyenangkan hati tetapi tidak atau kurang penting sehingga pelakunya lengah 

dari hal-hal yang penting di sebabkan karena kehidupan dunia menipu mereka yakni 

memperdaya mereka.34 

Kedua, kata juḥūd digunakan dalam konteks yang erat terkait ayat-ayat Allah. 

Ayat-ayat yang di maksud merujuk kepada firman-firman Allah yang di turunkan 

kepada rasul-rasul-Nya, khusunya Al-Qur‟an. Sebagaimana dalam beberapa ayat 

berikut: (1) QS. Al-Ankabut/29:49 menjelaskan bahwa, juḥūd terhadap ayat-ayat Allah 

adalah tindakan kezaliman, karena menolak kebenaran yang jelas dan tegas yang telah 

di tunjukkan dalam Al-Qur‟an. Hal ini menunjukkan hubungan antara zalim dan juḥūd, 

dimana penolakan tersebut merupakan manifestasi dari sikap kezaliman.35 (2) QS. Al- 

Ankabut/29:47 menyatakan bahwa tidak ada yang menolak kebenaran yang terdapat 

dalam ayat-ayat Allah yang tersebar dalam alam semesta atau yang terdapat dalam 

kitab-kitab suci, kecuali orang-orang kafir yang mantap kekufurannya dan senantiasa 

menutup kebenaran akibat kebejatan hatinya. Dengan demikian orang-orang yang 

menolak keras terhadap kebenaran Al-Qur‟an termasuk dalam kategori orang-orang 

kafir.36 (3) QS. Al-An‟am/6:33 menjelaskan kesedihan yang dialami oleh Rasulullah 

karena ajakan untuk para pembangkang secara terus menerus yang hasilnya tidak sesuai 

harapan bahkan yang di ajak berdialog tidak menggunakan akal sehat sehingga wajar 

mereka dalam kerugian dan kehinaan. Hal ini membuat Nabi sedih karena 

mengharapkan kepatuhan umat kepada Allah. Ayat tersebut diungkapkan untuk 

menghibur Nabi. Hati kecil mereka mengenal nabi yang bijaksana dan menjulukinya Al- 

Amin (jujur) akan tetapi mereka bersikap demikian karena orang-orang dzolim, itu keras 

kepala, hatinya tertutup walaupun nalar dan pengalaman mereka tahu dan mengakui 

bahwa nabi adalah seorang yang jujur namun mereka mengingkari ayat-ayat Allah 

sehingga hati mereka tidak percaya dan manyalahkan ajaran Allah yang di bawa oleh 

Nabi.37 

Ketiga, Juḥūd terhadap Nikmat Allah dapat ditemukan dalam QS.An- 

Nahl/16:71. Ayat tersebut membahas tentang perbedaan rezeki yang diberikan oleh 

Allah kepada manusia. Allah melebihkan sebagian orang dalam hal rezeki atas sebagian 

yang lain, meskipun orang yang diberi kelebihan itu mungkin lemah secara fisik atau 

tidak berpengatahuan. Mengenai penjelasan mengapa kata juhud digunakan untuk 

menggambarkan tindakan orang-orang yang mengingkari nikmat Allah yaitu Allah 

memberikan rezeki secara berbeda-beda kepada manusia tetapi tidaklah orang-orang 

yang diberikan kelebihan tersebut mau memberi separuh rizkinya kepeda para budak- 

budak yang mereka miliki, agar mereka sama-sama merasakan. Jika mereka orang- 

orang kafir tidak rela, apabila para budak mereka sama-sama memiliki rizki yang telah 

Allah berikan padahal mereka sama-sama manusia. Hal ini menunjukan kebutaan hati 

dan kekacauan pikiran sehingga nikmat Allah mereka terus mengingkari-Nya antara lain 

dengan mempersekutukan selain-Nya. Ada ulama juga yang memahami ayat ini sebagai 

anjuran kepada para pemilik harta untuk berbagi sebagian dari kelebihan rezeki mereka 

kepada orang lain.38 
 

 

34 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.5, 110. 
35 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, terj. Abdul Ghoffar, Jilid 6, 339. 
36 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.10, 516. 
37 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.4, 72. 
38 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 287. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Analisis Paradigmatik 

Analisis paradigmatik adalah analisis yang di lakukan dengan cara 

mengompromikan kata atau konsep tertentu dengan kata atau konsep lain yang mirip 

(sinonim) atau yang bertentangan (antonim).39 

Sinonim kata inkār dan juḥūd dalam Al-Qur‟an diantarnya adalah kufūr, kadzib, 

kanūd dan kitmān. Kata kufūr berasal dari kata kafara yakfuru kufran wa kufūran yang 

mempunyai arti menutupi atau menyelubungi.40 Ibn Manzur menjelaskan bahwa term 

kufr memiliki banyak makna di antaranya adalah tidak beriman kepada Allah, berbua 

maksiat, tidak mensyukuri nikmat, menutup hati, melakukan pengingkaran dan 

kemunafikan.41 Menurut Al-Asfahani kata al-kufr menurut bahasa artinya adalah 

menutup sesuatu, maka malam juga disebut karena ia dapat menutupi seseorang, begitu 

juga dengan tanaman; ia dikatakan karena ia menutupi bijinya di dalam tanah.42 Kata 

kufūr beserta derivasinya terdapat 525 kali di dalam Al-Qur‟an.43 

Selain kata kufūr, inkār dan juḥūd memilki persamaan makna dengan kata 

kadzib berasal dari kata kadzaba yakdzibu kadzib yang mempunyai arti tidak benar, 

bohong, berdusta.44 Al-Raghib al-Asfahani mengatakan bahwa al Kadzib mempunyai 

beberapa pengertian yaitu pendusataan pada perkataan dan perbuatan, pendustaan pada 

keyakinan bukan pada perkataan, pendustaan terhadap perbuatan itu sendiri.45 Al- 

Qur‟an menyebutkan kata kadzib dengan segala derivasinya sebanyak 277 kali yang 

tersebar dalam 68 surat.46 

Selain dua kata diatas, kata inkār dan juḥūd memiliki kesamaan dengan kata 

kanūd artinya tidak mensyukuri nikmat.47 Raghib al-Asfahani mejelaskan makna dari 

kata kanud adalah ingkar terhadap nikmat-Nya. Contoh lainnya adalah seperti kalimat 

ardun kanud artinya tanah yang tidak ada tumbuhan sama sekali.48 Di dalam Al-Qur‟an 

hanya disebutkan satu kali yaitu pada QS. Al-Adiyat/100: 6 

Kata terakhir yang memililiki kesamaan makna dengan kata inkār dan juḥūd 

adalah kata kitmān berasal dari kata katama yaktumu katman wa kitmān artinya 

menyembunyikan.49 Al-Raghib al-Asfahani menjelaskan kata al-kitmān artinya adalah 

menyembunyikan ucapan. Disebutkan dalam kalimat katamtuhu katman artinya aku 

menyembunyikan (merahasiakan) ucapannya dengan sangat rahasia.50 Al-Qur‟an 

menyebutkan kata katama dengan segala derivasinya sebanyak 27.51 
 

 

 

39 Hidayatullah,”Konsep Azab dalam Al-Qur‟an: Kajian Semantik Toshihiko Izutsu” (Skripsi UIN Syarif 

Hidayatulah, 2020) 
40 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 1217. 
41 Ibn Manzur, Lisan al-arab, vol.5, (Beirut: Dar as-Sadir, 1414), 144. 
42 Al-Ashfahani, Kamus Al-Qur‟an, 336. 
43 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu‟jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur‟an al-Karim, 605-613. 
44 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 1197. 
45 Al-Asfhanani, Mufradat fi Gharib Al-Qur‟an, ditahqiq Muhammad Sayyid Kailany, (Beirut: Dar al- 

Ma‟rifah), 427. 
46 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu‟jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur‟an al-Karim, 598-602. 
47 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia , 1232. 
48 al-Asfahani, Kamus Al-Qur‟an, 378. 
49 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 1189. 
50 Al-Asfahani, Kamus Al-Qur‟an, 298. 
51 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu‟jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur‟an al-Karim, 595-596. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Adapun antonim kata inkār dan juḥūd diantarnya yaitu kata īman berasal dari kata 

āmana yukminu īmānan yang mempunyai arti beriman, percaya.52 Di dalam Al-Qur‟an 

kata yang berakar dari kata amina dengan berbagai derivasinya terulang sebanyak 928 

kali. Kata iman secara khusus terulang sebanyak 45 kali. 

Selain kata īman kata yang merupakan antonim dari kata inkār dan juḥūd adalah 

kata taqwa berasal dari kata waqā yaqî wiqāyah yang berarti menjaga, menjauhi, dan 

melindungi.53 Raghib al-Asfahani menjelaskan kata at-taqwa artinya adalah menjadikan 

diri terpelihara dari sesuatu yang menakutkan; ini adalah hakikat makna takwa.54 Di 

dalam Al-Qur‟an kata taqwa dan berbagai derivasinya di temukan sebanyak 242 kali.55 

Kata „irfān berasal dari kata „arafa ya‟rifu „irfatan artinya mengetahui, 

mengenal, mengakui.56 Raghib al-Asfahani menjelaskan kata al-marifah artinya adalah 

mengetahui sesuatu melalui berpikir dan penelitian terhadap pengaruh yang 

ditelitinya.57 Di dalam Al-Qur‟an kata arafa dan derivasinya di temukan sebanyak 71 

kali dalam 63 ayat.58 

Makna Sinkronik dan Diakronik 

Sinkronik merupakan aspek kata yang tidak mengalami perubahan baik dari segi 

konsep atau kata. Kata yang tergolong sinkronik ialah kata yang sistem kata tersebut 

bersifat statis.59 Sementara diakronik adalah pandangan terhadap bahasa yang pada 

prinsipnya menitik beratkan pada unsur waktu. Dengan demikian, secara diakronik 

sekumpulan kata yang masing-masingnya tumbuh dan berubah secara bebas dengan 

caranya sendiri yang khas.60 Izutsu membagi aspek diakronik dalam tiga periode yaitu 

pra Qur‟anik, Qur‟anik dan pasca Qur‟anik61 

Pra Qur‟anik 

Pada periode pra Qur‟anik atau yang dikenal sebagai masa sebelum Islam atau 

masa Jahiliyah, Izutsu menelusuri makna kata-kata dengan menggunakan berbagai jenis 

sastra Arab, termasuk syair-syair dan puisi dari masa sebelum Islam.62 Pada masa pra 

Qur‟anik Kata inkār merupakan lawan kata dari pengakuan yaitu penolakan, seperti 

dalam syair berikut: “Dia menolakku, padahal tidak ada sesuatu yang dia tolak kecuali 

rambut uban dan botak (dia menolakku hanya karena rambut uban dan botak).”63 Kata 

juḥūd dalam kitab lisanul Arab karya Ibnu Manzur di jelaskan bahwa al- juḥūd berasal 

dari kata yang terdiri dari tiga huruf, yaitu Pada masa Jahiliyah, bangsa Arab 

menggunakan istilah al- juḥūd untuk mengungkapkan kesengsaraan dan sempitnya 

kehidupan sebagaimana yang ada dalam kutipan syair berikut : “Jikalau saja ummul 
 

52 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, 49. 
53 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 1577 . 
54 Al-Asfahani, Kamus Al-Qur‟an, 808. 
55 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu‟jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur‟an al-Karim, (Kairo: Dar al- 

Hadis 1422 H), 848-850. 
56 Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, 919. 
57 Al-Ashfahani, Kamus Al-Qur‟an, 715. 
58 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu‟jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur‟an al-Karim, 458-459. 
59 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 32. 
60 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 32-33. 
61 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 35. 
62 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 35. 
63 Ahmad Ibnu Faris al-Qazwainiy ar-Razi, Mu‟jam Muqayyis al-Lughah, Jilid 5, (Dar al-Fikr, 1399H), 

476. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Humaidan mengutus (menyuruh pergi) si bodoh maka dia akan terbebas dari 

kesengsaraan dan susahnya kehidupan.”64 

Dalam periode pra Qur‟anik, kedua kata tersebut digunakan untuk aspek-aspek 

kehidupan duniawi seperti penolakan di karenakan perubahan fisik dan kesulitan hidup. 

Jadi pada masa pra Qur‟anik kata inkār dan juḥūd sama sekali tidak mempunyai 

konotasi religius. 

Qur‟anik 

Pada periode Qur‟anik, makna inkār memiliki cakupan yang luas dan dapat 

ditemukan dalam berbagai konteks yang meliputi pengingkaran terhadap tanda-tanda 

kebesaran Allah yang sudah jelas terlihat.65 Dalam konteks Al-Qur‟an, inkār 

menunjukkan penolakan dan ketidakpercayaan terhadap Al-Qur'an sebagai peringatan 

yang penuh berkah, terutama kaum musyrikin Mekkah pada masa itu.66 Kata inkār 

dalam konteks Rasul menyoroti penolakan terhadap utusan Allah, meskipun Nabi 

Muhammad dikenal dengan sifat-sifat mulia seperti kejujuran dan kebenaran, masih ada 

orang yang menolak dan tidak percaya akan kerasulannya.67 Penggunaan kata inkār 

terkait dengan nikmat Allah menunjukkan penolakan manusia terhadap nikmat-nikmat 

yang diberikan-Nya, mereka menolak untuk percaya bahkan melakukan kekufuran 

secara sempurna.68 Kata inkār dalam konteks kehidupan akhirat menyoroti pengingakan 

manusia terhadap keyakinan akan kehidupan setelah kematian, meskipun ada bukti- 

bukti tentang keesaan Allah dan keberadaan akhirat di jelaskan dengan jelas mereka 

menolaknya dengan keras kepala dan sombong, sehingga tujuan hidup mereka hanya 

tertuju pada kenikmatan duniawi.69 

Sementara juḥūd menggambarkan sikap pengingkaran terhadap tanda-tanda 

kebesaran Allah seperti yang terjadi pada kaum 'Ad yang mendustakan para rasul 

terutama Nabi Hud dan lebih memilih mengikuti penguasa yang sewenang-wenang.70 

Begitu juga Fir'aun dan kaumnya melakukan pengingkaran meskipun mereka sudah 

yakin akan kebenarannya, menunjukkan sikap zalim yang di dorong oleh rasa 

sombong.71 Kaum musyrikin Mekkah yang dimana mereka berjanji untuk taat kepada 

Allah saat dalam bahaya, setelah di selamatkan kembali kepada kesesatan dan 

mengingkari ajaran Allah.72 Orang-orang yang menjadikan agama sebagai permainan 

memilih hidup menghabiskan waktu dalam kesenangan dunia.73 Kata juḥūd juga 

mencakup pengingkaran terhadap ayat-ayat Allah dalam Al-Qur‟an, dimana orang- 

orang yang mengingkari Al-Qur'an disebut sebagai orang-orang zalim dan kafir. 

Meskipun beberapa dari mereka memiliki pengetahuan dan menyadari kebenaran Al- 

Qur'an, mereka tetap menolaknya karena kesombongan dan kekufuran.74 Selain itu, 

penggunaan kata  juḥūd  dalam konteks nikmat Allah menyoroti sikap ketidakmauan 

 

64 Ibnu Manzur, Lisanul Arab, Jilid 3, (Dar Sadir: Beirut, 1414 H), 106. 
65 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 7, 188-189. 
66 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.8, 466. 
67 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, 595. 
68 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 312. 
69 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 209. 
70 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.6, 158. 
71 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.10, 196. 
72 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.11, 158. 
73 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.5, 110. 
74 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, 339. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

manusia untuk berbagi rezeki yang mereka terima, menunjukkan ketidakmauan untuk 

mengakui dan bersyukur atas nikmat-Nya.75 

Pasca Qur‟anik 

Dalam konteks teologi, pengingkaran sering di kaitkan dengan kufur (kekafiran). 

Ibn Manzur dalam karyanya lisanul Arab mengkategorikan jenis kufr ke dalam enam 

golongan. Pertama kufr yang berlawanan dengan iman yakni tidak percaya. Kedua, kufr 

yang berlawanan dengan syukr yakni tidak bersyukur. Ketiga, kufr ingkar yakni 

mengingkari ke Maha Esaan Allah dengan hati dan lisannya. Keempat, kufr juḥūd yakni 

mengingkari keesan Tuhan dengan lisannya, sekalipun hatinya mengakui. Kelima, kufr 

mu‟anadat yakni mengetahui Allah dengan hati dan mengakui lisan tapi tidak memeluk 

islam karena kedengkian dan permusuhan yang menyelimuti dirinya. Keenam, kufr 

nifaq yakni mengakui dengan lisan padahal hatinya tidak menyakini kebenran Allah76 

Weltanschauung 

Weltanschauung ialah tujuan akhir semantik Toshihiko Izutsu. Izutsu 

mengartikan weltanschauung sebagai suatu pandangan masyarakat yang memakai 

bahasa tersebut, bukan cuma digunakan sebagai alat berbicara serta berpikir tapi 

terpenting pengkonsepan serta penafsiran dunia meliputinya.77 Untuk memperoleh 

makna welthanscauung suatu kata Toshihiko menganalisis dua makna historis yaitu 

ketika pra Qur‟anik dan Qur‟anik dan tidak ikut mengikutsertakan periode pasca 

Quranik. 

Dalam pemahaman pra Qur‟anik kata inkār menunjukkan penolakan terhadap 

perubahan fisik ketika memasuki periode Qur‟anik makna kata inkār digunakan untuk 

menunjukkan pengingkaran terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an, Rasul, 

nikmat-nikmat dan Kehidupan akhirat. Kata juḥūd pada pra Qur‟anik menunjukkan 

kondisi kekurangan atau kesulitan dalam kehidupan, seperti yang diungkapkan dalam 

syair pra Islam. Sementara kata juḥūd mengalami perubahan menjadi pengingkaran 

terhadap kebenaran yang seharusnya di terima. Pengingkaran tersebut berupa tanda- 

tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an dan nikmat Allah. 

Jadi, secara keseluruhan weltanschauung atau pandangan dunia yang terkait 

dengan kata inkār mencakup sikap manusia yang menolak dan mengingkari kebenaran 

ilahi. Hal ini meliputi pengingkaran terhadap bukti-bukti yang jelas tentang kebesaran 

Allah, pengingkaran terhadap Al-Qur'an sebagai peringatan yang penuh berkah, 

pengingkaran terhadap Rasul dan ajarannya, pengingkaran terhadap nikmat-nikmat 

yang diberikan Allah, serta pengingkaran terhadap keyakinan akan kehidupan akhirat. 

Sikap ini sering timbul karena ketidakpercayaan, sikap membangkang, kesombongan, 

tidak bersyukur, dan ketidakmauan untuk mengakui kebenaran. Begitu juga dengan 

juḥūd menunjukkan pengingkaran terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an, 

Nikmat Allah. Meskipun sudah yakin akan kebenarannya, ini menujukkan 

ketidakmauan untuk mengakui kebenaran tersebut, menunjukkan sikap zalim dengan 

menempatkan sesuatu bukan pada tempatnya dan karena mereka di dorong oleh rasa 

sombong. 
 

 

75 Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol.7, 287. 
76 Ibn Manzur, Lisanul Arab, 3898 
77 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 3 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Kesimpulan 

Inkār mempunyai makna mengingkari, tidak mengetahui. Sedangkan kata juḥūd 

memiliki makna dasar mengingkari, menyangkal. Analisis makna sintagmatik kata 

inkār di peroleh tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an, Rasul, nikmat Allah, dan 

keberadaan kehidupan akhirat. Kata juḥūd bermakna tanda-tanda kebesaran Allah, Al- 

Qur‟an dan Nikmat Allah. Selanjutnya analisis paradigmatik kata inkār dan juḥūd 

memiliki sinonim yang sama yaitu kufūr, kadzib, kanūd, kitmān. Antonim dari kata 

inkār dan juḥūd yaitu īman, taqwā, irfan. 

Pada periode pra Qur‟anik inkār digunakan untuk menunjukkan sikap penolakan 

terhadap perubahan fisik seperti rambut uban dan botak. Juḥūd di pahami untuk 

mengungkapkan kesengsaraan dan sempitnya kehidupan. Pada Periode Qur‟anik inkār 

di pahami pada pengingkaran terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur'an sebagai 

peringatan yang berkah, pengingkaran terhadap utusan Allah, dan pengingkaran 

terhadap keyakinan akan kehidupan setelah kematian. Ini mencakup sikap keras kepala 

dan sombong yang mendorong manusia untuk hanya tertuju pada kenikmatan duniawi. 

Sedangkan Juḥūd dalam konteks Qur'anik mencakup sikap penolakan terhadap tanda- 

tanda kebesaran Allah, seperti yang ditunjukkan oleh kaum 'Ad dan Fir'aun, yang dipicu 

oleh rasa sombong. Ini juga mencakup perilaku kaum musyrikin Mekkah yang berjanji 

taat kepada Allah dalam kesulitan, namun kembali kepada kesesatan setelah 

diselamatkan. Kata ini juga mencakup penolakan terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, bahkan 

oleh mereka yang menyadari kebenarannya, karena kesombongan dan kekufuran. Selain 

itu, juḥūd mencerminkan ketidakmauan untuk berbagi rezeki dan mengakui nikmat 

Allah. Periode Pasa Qur‟anik dalam konteks teologi, pengingkaran sering di kaitkan 

dengan kufur (kekafiran). kufr ingkar yakni mengingkari ke Maha Esaan Allah dengan 

hati dan lisannya. Sedangkan kufr juḥūd yakni mengingkari keesan Tuhan dengan 

lisannya, sekalipun hatinya mengakui. 

Weltanschauung atau pandangan dunia yang terkait dengan kata inkār mencakup 

sikap manusia yang menolak dan mengingkari kebenaran ilahi. Hal ini meliputi 

pengingkaran terhadap bukti-bukti yang jelas tentang kebesaran Allah, pengingkaran 

terhadap Al-Qur'an sebagai peringatan yang penuh berkah, pengingkaran terhadap 

Rasul dan ajarannya, pengingkaran terhadap nikmat-nikmat yang diberikan Allah, serta 

pengingkaran terhadap keyakinan akan kehidupan akhirat. Sikap ini sering timbul 

karena ketidakpercayaan, sikap membangkang, kesombongan, tidak bersyukur, dan 

ketidakmauan untuk mengakui kebenaran. Begitu juga dengan juḥūd menunjukkan 

pengingkaran terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, Al-Qur‟an, Nikmat Allah. 

Meskipun sudah yakin akan kebenarannya, ini menujukkan ketidakmauan untuk 

mengakui kebenaran tersebut, menunjukkan sikap zalim dengan menempatkan sesuatu 

bukan pada tempatnya dan karena mereka di dorong oleh rasa sombong. 

Daftar Pustaka 

„Abd Al-Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu‟jam Mufahras li Al-Fahz Al-Qur‟an Karim. 

Dar Al Kutub Al-Mishriyyah, 1364. 

Al-Ashfahani, Ar-Raghib. Kamus Al-Qur‟an Penjelasan Lengkap Makna Kosakata 

Asing (Gharib) Dalam Al-Qur‟an. Depok: Pustaka Khazanah Fawa‟id, 2017. 

Al-Sheikh, Abdullah bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishaq. Tafsir Ibnu Katsir, 

terj. Abdul Ghoffar. Bogor: Pustaka Imam asy-Syafi‟i, 2003. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif


MASHAHIF: JOURNAL OF QUR’AN AND HADITS STUDIES 
Volume 5 Nomor 1 2025 

ISSN (Online): 2808-1749 
Available online at: http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif 

Anam, Khoirul. “Perempuan Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,” De Jure: 

Jurnal Syariah dan Hukum 2, no. 2 (2010): 138-149 https://doi.org/10.18860j- 

fsh.v2i2.2874 

Anis, Ibrahim. Al-Mu‟jam Al-Wasith. Mesir: Darul Ma‟rif, 1972. 

Azima, Fauzan. “Semantik Al-Qur‟an: Sebuah Metode Penafsiran,” Jurnal Tajdid: 

Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan 1, no. 1 (2017): 50 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v1i1.3 

DQLab, Metode pengolahan data, https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data- 

dan-macam-macam-jenisnya, 

Hidayatullah. “Konsep Azab dalam Al-Qur‟an: Kajian Semantik Toshihiko Izutsu.” 

Skripsi UIN Syarif Hidayatulah, 2020. 

Izutshu, Toshihiko. Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik Terhadap Al- 

Qur‟an. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2003. 

Khalil Al-Qattan, Manna. Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur‟an. Bogor: Litera Antarnusa, 2016. 

Khoiriyah. „Jin dalam Al-Qur‟an: Kajian Semantik”, Skripsi UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2016. 

Kurdi, Alif Jabal dan Saipul Hamzah, “Menelaah Teori Anti-Sinonimitas Bintu Al- 

Syathi Sebagai Kritik Terhadap Digital Literature Muslims Generation,” Journal 

of Islamic Studies and Humanities no. 2 (2018): 245-260 

https://doi.org/10.18326/mlt.v3i2.245-260 

Manzur, Ibnu. Lisanul Arab. Dar Sadir: Beirut, 1414 H. 

Muhammad Muhyiddin Ar-Rabi‟y dkk, “Konteks Azab dalam Al-Qur‟an (Analisis 

Semantik Term Kata Azhim, Alim, Muhin dalam Qs. Ali Imran: 176-178),” 

Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia 2, no. 1 (2023): 141-150 

https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.753 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Arab-Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif, 

1997. 

Murdiono, Nur Hasaniyah dan Hadi Nur Taufiq “Makna Lafazh Qaul dan Kalam di 

dalam Al-Qur‟an Menurut Perspektif Ilmu Balaghah,” Journal of Arabic Studies 

6, no.1 (2021): 69-78 https://doi.org/10.24865/ajas.v6i1.318 

Poerwadarminta. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: 1987. 

Shihab, M. Quraish. Mukjizat al-Qur‟an. Bandung: PT. Miza Pustaka, 2007. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur‟an. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Yunus, Mahmud. Kamus Arab-Indonesia. Jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 

2010. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210929210509543
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mashahif
https://doi.org/10.18860j-fsh.v2i2.2874
https://doi.org/10.18860j-fsh.v2i2.2874
https://doi.org/10.52266/tadjid.v1i1.3
https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data-dan-macam-macam-jenisnya
https://dqlab.id/pengertian-teknik-pengolahan-data-dan-macam-macam-jenisnya
https://doi.org/10.18326/mlt.v3i2.245-260
https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.753
https://doi.org/10.24865/ajas.v6i1.318

