Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 941-947 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sejarah perkembangan tasawuf

Faradina Setiorini
Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;
e-mail: 210401110070@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

tasawuf; sufi; sejarah; sunni; Dalam perjalanan 14 abad, pandangan hidup yang sangat berpengaruh

falsafi telah tumbuh dalam Islam. Pandangan tersebut yaitu gerakan tasawuf
atau ilmu tasawuf. Nampak jelas pengaruh yang diberikan oleh gerakan

Keywords: tasawuf dalam kehidupan kaum muslimin. Terkadang bertemu

sufism; sufi; history; sunni; pengaruh yang membuat jiwa besar, dan terkadang juga bertemu

philosophy dengan pengaruh lain yang setelah dibandingkan dengan pokok ajaran

Islam yang asli akan nampak jauh perbedaannya. Artikel ini bertujuan
untuk mengajak para pembaca supaya dapat lebih mengetahui kebenaran perkembangan tasawuf dan
mengerti tentang bagaimana perkembangan tasawuf dari masa ke masa. Selain itu, artikel ini juga bertujuan
untuk memudahkan para pembaca dalam mencari sumber-sumber tentang sejarah perkembangan tasawuf.
Tasawuf merupakan bagian dari syari’at Islam yang fokus ajarannya adalah penyucian jiwa dengan tujuan
untuk dekat, cinta dan satu kesatuan dengan Sang Pencipta.

ABSTRACT

In the course of 14 centuries, a very influential view of life has grown in Islam. This view is the Sufism
movement or Sufism. The influence that the Sufism movement has had on the lives of Muslims is clear.
Sometimes you encounter influences that make your soul great, and sometimes you also encounter other
influences which, when compared with the original Islamic teachings, will appear to be very different. This
article aims to invite readers to know more about the truth of the development of Sufism and understand
how Sufism has developed from time to time. Apart from that, this article also aims to make it easier for
readers to find sources about the history of the development of Sufism. Sufism is part of Islamic law
whose teaching focuses on purifying the soul with the aim of closeness, love and unity with Allah Swt.

Pendahuluan

Selama empat belas abad, Islam mengembangkan filsafat hidup yang sangat
berpengaruh, gerakan tasawuf atau ilmu tasawuf. Pengaruh tasawuf terlihat jelas dalam
kehidupan umat Islam. Terkadang kita akan menjumpai pengaruh-pengaruh yang
menjadikan jiwa yang agung, dan di lain waktu akan menjumpai pengaruh-pengaruh lain
yang nampaknya sangat berbeda dibandingkan dengan ajaran Islam yang asli (Soleh,
2011). Munculnya tasawuf dalam Islam bertepatan dengan lahirnya Islam itu sendiri,
yaitu sejak zaman Nabi Muhammad dipilih menjadi utusan Allah untuk setiap manusia
serta seluruh alam semesta. Ada perbedaan pendapat mengenai sumber-sumber yang
mendasari tasawuf Islam. Ada pula yang berpendapat bahwa ajaran Islam sendirilah
yang menjadi sumber tasawuf Islam (Soleh, 2015).

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210401110070@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

Beberapa orang berpendapat bahwa tasawuf memiliki akar dalam tradisi Persia,
Hindu, Kristen, dan lain sebagainya. Ahmad Amin menyatakan bahwa tasawuf lebih
merupakan sebuah kecenderungan daripada sebuah sekte, seperti Syi’ah, Mu’tazilah,
dan Ahlu Sunnah. Bahkan secara ekstrem, seorang Nasrani, Yahudi, Hindu atau Buddha
juga bisa menjadi seorang pecinta tasawuf. Oleh karena itu, perlu dilakukan penelitian
lebih mendalam tentang asal usul tasawuf dan bagaimana perkembangannya dari masa
ke masa (Al-Farabi & Al-Ghazali, n.d.).

Artikel ini bertujuan untuk mengajak para pembaca supaya dapat lebih mengetahui
kebenaran perkembangan tasawuf dan mengerti tentang bagaimana perkembangan
tasawuf dari masa ke masa. Selain itu, artikel ini juga bertujuan untuk memudahkan para
pembaca dalam mencari sumber-sumber tentang sejarah perkembangan tasawuf.
Karena artikel ini sama halnya dengan rangkuman dari beberapa buku, jurnal serta
literatur lain yang bisa dijadikan rujukan tentang sejarah perkembangan tasawuf.

Pembahasan

Ibnu al-Jawzi dan Ibnu Khaldun membagi kehidupan spiritual dalam Islam menjadi
2 bagian utama: zuhud dan tasawuf. Kedua istilah ini merupakan konsep baru yang
belum dikenal pada masa Nabi Muhammad saw. dan tidak disebutkan dalam Al-Qur’an,
kecuali zuhud yang disebutkan sekali dalam surat Yusuf ayat 20. Pada zaman Nabi
Muhammad saw, istilah yang populer adalah sahabat, yang merujuk pada orang-orang
yang menghindari syirik dan gaya hidup jahiliyah, serta selalu mendengarkan dan
meresapi Al-Qur’an (Mashar, 2015).

Diketahui bahwa salah satu peristiwa tragis dalam sejarah Islam adalah
pembunuhan Utsman bin Affan, khalifah ketiga, yang menjadi pemicu kekacauan dan
kemerosotan moral. Akibatnya, sahabat-sahabat yang masih hidup dan pemuka agama
yang berpikir kritis berupaya untuk menghidupkan kembali ajaran Islam. Mereka
mendengarkan kisah-kisah tentang targhib dan tarhip, serta keindahan hidup zuhud
yang menjadi dasar awal dari tasawuf (Mashar, 2015).

Masa Pembentukan

Munculnya orang-orang yang lebih fokus pada kehidupan akhirat daripada
kesenangan duniawi menandai fase pertama perkembangan tasawuf yang dinamakan
sebagai fase kezuhudan. Fase kezuhudan adalah fase dimana tasawuf muncul. Hal ini
terjadi pada tahun Hijriyah pertama dan kedua. Selama periode waktu tersebut,
beberapa umat Islam berkonsentrasi dalam menjalankan ibadah dan menjalani gaya
hidup yang bersih terkait makanan, pakaian, dan rumah. Kehidupan mereka sangat
dipengaruhi oleh tindakan dan perbuatan mereka yang ditujukan untuk akhirat. Salah
satunya adalah Hasan Basri, yang meninggal pada 110 Hijriyah, dan Rabiah Adawiyah,
yang meninggal pada 185 Hijriyah. Periodisasi tasawuf dimulai pada abad pertama dan
kedua Hijriyah (Soleh, 2015).

Pada periode ini, muncul kelompok tasawuf yang menjauhkan diri dari konflik
politik yang terjadi di bawah kekuasaan Dinasti Bani Umayyah. Saat itu, Bani Umayyah
tengah berkuasa dan aktif menjalankan konflik politik untuk mengalahkan lawan-lawan
mereka. Kelompok tasawuf ini dikenal sebagai ‘“Tawabbun” atau kaum Tawwabin, yang

942



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

berarti mereka yang bertobat dari tindakan yang pernah mereka lakukan. Mereka
sebelumnya mendukung pembunuhan Imam Husain bin Ali di Karbala oleh pasukan
Muawiyah. Sebagai bentuk penebusan dosa, mereka menjalani hidup dengan penuh
ibadah dan bertobat (Kahfi et al., 2023).

Ada sahabat yang menjauh dari kehidupan duniawi di awal Islam, terutama di masa
Nabi. Mereka adalah orang-orang yang berpuasa di siang hari, melakukan sholat, dan
membaca Al-Qur'an di waktu malam. Salah satu contohnya adalah Abdullah ibn Umar,
kepada siapa Nabi mengatakan, "Tubuhmu juga mempunyai hak-hak yang harus kau
penuhi". Mereka juga termasuk nama-nama seperti kahmas al-Hilali, Bahlul ibn Zuaib,
dan Abu Dzar al-Ghiffari. Pada masa itu, banyak orang tidak peduli dengan kehidupan
materi seperti makan, pakaian, dan tempat tinggal. Untuk mencapai kehidupan akhirat
yang lebih abadi, orang-orang ini berkonsentrasi pada kehidupan ibadah. Oleh karena
itu, tasawuf masih sangat baru pada masa itu (Kahfi et al., 2023).

Masa Pengembangan

Pada fase ini, tasawuf mulai berkembang dimana ahli zuhud yang hidup pada masa
ini tidak lagi dipanggil sebagai “ahli zuhud”, melainkan dengan panggilan “sufi”. Para
sufi ini menaruh perhatian setidanya kepada tiga hal, yaitu:

1. Jiwa, yakni tasawuf yang berisikan cara pengobatan jiwa, pengonsentrasian jiwa
manusia kepada Tuhan, sehingga ketegangan-ketegangan kejiwaan dapat terobati.

2. Akhlak, yakni tasawuf yang berisikan teori-teori akhlak,.tentang bagaimana cara
untuk berakhlak mulia dan menghindari akhlak yang buruk.

3. Metafisika, yakni tasawuf yang berisikan teori-teori etunggalan hakikat llahi atau
kemutlakan Tuhan, dimana pada periode ini telah Iahir teori-teori tentang
kemungkinan “bersatunya” Tuhan dengan manusia.

Tasawuf bagi umat Islam sudah menjadi elemen historis sejak penghujung abad 2
Hijriyah dengan tokoh kenamaan Abu Hasyim As-Shufi. Beliau merupakan orang
pertama yang mendapatkan gelar sufi (159 Hijriyah) yang kemudian disusul oleh Jabir
Ibn Hayyan, dan Abdak. Apabila pada fase pertama atau masa pembentukan, dalam
pengertian sederhana tasawuf masih berupa zuhud, maka pada abad ketiga dan
keempat Hijriyah, para sufi mulai memberikan perhatian pada sisi-sisi teoritis psikologis
untuk memperbaik tingkah laku, sehingga tasawuf telah menjadi sebuah ilmu akhlak
keagamaan. Kemudian, pemikiran-pemikiran yang muncul berikutnya, terlibat dalam
masalah-masalah epistemologis yang berhubungan langsung dengan kajian-kajian
mengenai hubungan manusia dengan Sang Pencipta (Miswar, 2019).

Pada abad ketiga dan keempat, tasawuf mengalami perubahan signifikan
dibandingkan dengan era sebelumnya. Pada periode ini, tasawuf telah berkembang
dengan fokus pada konsep kefanaan, yang mengarah pada persatuan antara hamba dan
Sang Khalik. Seperti yang diungkapkan oleh Abu Yazid al-Busthami (261 Hijriyah),
seorang sufi dari Persia yang pertama kali memperkenalkan istilah fana’ (melebur atau
hancurnya perasaan), menjadikannya sebagai pionir dalam aliran ini. Fana’ dianggap
sebagai syarat untuk mencapai hakikat ma’rifat. Setelah Abu Yazid al-Busthami, muncul
seorang sufi agung lainnya, yaitu al-Hallaj, yang memperkenalkan teori al-Hulul

943



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

(inkarnasi Tuhan). Pada akhir abad ketiga, banyak orang berlomba-lomba menyatakan
dan mengembangkan pemikiran mereka mengenai kesatuan peyaksian (Wahdat al-
Syuhud), kesatuan kejadian (Wahdat al-Wujud), kesatuan agama-agama (Wahdat al-
Adyan), hubungan dengan Tuhan (ittishal), serta keindahan dan kesempurnaan Tuhan
(Jamal dan Kamal), dan manusia sempurna (Insan Kamil). Semua konsep ini tidak
mungkin dicapai oleh para sufi tanpa latihan yang teratur (riyadhah). Kemudian,
datanglah Junaidi al-Baghdadi yang meletakkan dasar-dasar ajaran tasawuf dan
tharigah, metode mengajar dan belajar ilmu tasawuf, termasuk konsep syekh, mursyid,
murid, dan murad, sehingga beliau mendapat gelar Syekh al-Thaifah (pemimpin
kelompok suci) (Ginting & Nadia, 2021).

Selanjutnya, Abu al-Wafa memberikan penegasan bahwa tasawuf pada abad
ketiga dan keempat Hijriyah ini lebih mengarah pada ciri psikomoral, dan pusat
perhatiannya ada pada moral dan tingkah laku. Sementara kecenderungan metdfisis
yang muncul tidak secara jelas. Menurutnya, tasawuf pada abad-abad ini telah mencapai
peringkat tertinggi dan terjernih. Oleh karena itu, tasawuf yang berfokus pada akhlak
telah terlihat pada fase ini. Para ulama salah mengembangkan teori-teori yang mudah
dipahami. Hal ini bertujuan untuk menghindari dan mebangun akhlak yang terpuji
(mahmudah). Tujuan akhir dari kehidupan spiritual telah berubah sejak kemunculan
corak fana’ dab itihad. Tujuan tasawuf pada awalnya adalah untuk mencintai Tuhan dan
selalu dekat dengan-Nya hingga mampu berkomunikasi dengan-Nya. Akan tetapi, tujuan
ini telah berkembang menjadi penyatuan diri dengan Tuhan. Sehingga, pada abad ini,
terdapat 2 aliran, yaitu aliran tasawuf sunni dan aliran tasawuf “semi falsafi”’. Aliran
tasawuf sunni merupakan bentuk tasawuf yang memagari dirinya dengan Al-Qur’an dan
al-Hadist secara ketat, serta mengaitkan ahwal (keadaan) dan magamat (tingkatan
ruhaniah) mereka kepada kedua sumber tersebut. Kemuadian, aliran tasawuf “semi
falsafi”, dimana para pegikutnya cenderung pada ungkapan-ungkapan ganijil
(syathahiyat) serta bertolak dari keadaan fana’ mneuju pernyataan tentang terjadinya
penyatuan (ittihad atau hulul) (Kahfi et al., 2023).

Masa Konsolidasi

Pada abad kelima Hijriyah, tasawuf diwarnai oleh persaingan dan perselisihan
antara tasawuf sunni dan tasawuf semi falsafi. Tasawuf sunni menang dan tasawuf semi
falsafi tenggelam, dan kembali muncul pada abad keenam Hijriyah dalam bentuk yang
berbeda. Theology Ahl Sunnah wa al-Jama'ah dipengaruhi oleh kemenangan tasawuf
sunni. Abu al-Hasan al-Asy'ary adalah pelopor aliran ini, dan dia sangat menentang teori
Abu Yazid al-Bushthamy dan al-Hallaj. Sehingga, tasawuf di masa ini tampaknya
mengalami pembaharuan. Menurut Annemarie Schimmael, itu adalah periode
konsolidasi, atau periode di mana tasawuf ditetapkan dan kembali ke landasannya, Al-
Qur'an dan al-Hadist (Mashar, 2015).

Salah satu tokoh yang terkenal mendukung tasawuf sunni ialah Imam al-Ghazali.
Imam al-Ghazali hanya menerima tasawuf yang sejalan dengan al-Kitab dan Sunnah,
serta tertarik pada perbaikan etika, Pendidikan jiwa dan kezuhudan. Sehingga, ia
memberikan kritik pedas pada berbagai aliran filsafat dan kepercayaan kebatinan, serta
memberikan usaha yang lebih untuk membuang teori-teori “ganjil’”’ dalam tasawuf serta

944



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

mengembalikannya kepada ajaran atau bimbingan Al-Qur’an dan Sunnah, mengokohkan
dasar-dasar tasawuf (Kahfi et al., 2023).

Al-Ghazali memperdalam tasawuf melebihi yang lain. la memulai berbagai aliran
filsafat, termasuk Mu'tazilah dan Batiniyah. Pada akhirnya, ia menghasilkan model ilmu
kalam moderat yang sejalan dengan madzhab Ahli Sunnah wal-Jama'ah, yang berbeda
dengan tasawuf al-Halaj dan Abu Yazid al-Bushthami. Tasawuf suni berkembang di dunia
Islam sejak tahun keenam Hijriyah. Ini adalah hasil dari pengaruh besar Imam al-Ghazali.
Tokoh-tokoh besar kemudian muncul, mengajarkan siswa. Di antara mereka adalah
Sayed Ahmad Rifai dan Sayed Abdul Qadir al-Jailani, keduanya dari kelompok sufi
moderat yang terkena dampak Al-Ghazali (Soleh, 2015).

Masa Falsafi

Pada abad keenam Hijriyah, tasawuf falsafi-tasawuf yang menggabungkan ajaran
filsafat dan kompromi dengan tasawuf muncul. Iniadalah hasil dari beberapa syekh sufi
lain yang memadukan tasawuf dengan filsafat. Oleh karena itu, muncul ide-ide yang
tidak dapat dianggap sebagai tasawuf atau filsafat murni. Mereka termasuk Suhrawandi
al-Maktul, pemilik kitab Hikmatul Isyraq, Syekh Akbar Muhyiddin Ibn Arabi, pemimpin
para perindu penyair sufi Mesir Umar bin Farid, Abdul Hak bin Sab'in al-Mursi, dan orang-
orang yang sepaham dengan mereka dalam tasawuf (Ginting & Nadia, 2021).

Berdasarkan karya Al Ma’rifat, Ibnu Khaldun menyatakan bahwa objek penelitian
tasawuf falsafi adalah empat, yakni:

1. Latihan yang bersifat kebatinan atau rohaniyah dengan menggunakan rasa, intuisi
dan introspeksi diri dengan tingkatan magam, hal, dan rasa.

2. Kajian tentang hakekat sifat-sifat Tuhan, malaikat, arsy, kursy, wahyu, kenabian, roh,
dan susunan kosmos dan penciptaannya. Selama studi dan latihan rohani mereka,
para filosof biasanya melakukan dzikir dengan meninggalkan keduniaan dan
membuka kekhusukan terhadap Allah Swt.

3. Peristiwva dalam alam dan kosmos, yang berdampak pada berbagai bentuk
kekeramatan atau keluar biasaan.

4. Penggunaan istilah filosofis untuk mengungkapkan teori. Karena istilah Tasawuf
Falsafi hanya dapat dipahami oleh tokoh Tasawuf, orang biasa tidak dapat
memahaminya sepenuhnya.

Utamanya, penggabungan antara pemikiran atau rasionalitas dengan perasaan
(dzuq) menijadi ciri khas dari tasawuf falsafi. Aliran ini berlandaskan pada dalil naqli yang
diungkapkan dalam istilah-istilah filosofis. Dalam tasawuf falsafi, berkembanglah
panteisme yang mengarahkan tasawuf menuju kebersatuan makhluk dengan Allah SWT.
Perhatian mereka terfokus pada taraf transendensi ini, sementara aspek praktis hampir
diabaikan. Dengan munculnya sufi-sufi falsafi, tasawuf Islam akhirnya terpecah menjadi
dua aliran. Yang pertama adalah tasawuf sunni, yaitu tasawuf yang berfokus pada moral
atau akhlak yang didasarkan pada Al-Qur’an dan Sunnah. Tasawuf sunni berkembang
pada abad ketiga hingga kelima Hijriyah, dengan Al-Ghazali sebagai salah satu tokohnya.
Aliran ini lebih menekankan pada etika dan praktik ibadah. Sedangkan aliran kedua
adalah tasawuf falsafi, yang menggabungkan tasawuf dengan filsafat dan unsur-unsur

945



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

mistik lainnya. Tasawuf falsafi diwakili oleh sufi-sufi yang mencampurkan tasawuf
dengan filsafat (Miswar, 2019).

Dengan kemunculan aliran tasawuf falsafi membuat para ahli fikih dalam Islam
merasa resah. Perlawanan mereka terhadap sufi falsafi semakin memuncak karena
adanya pernyataan para sufi mengenai wahdatul wujud. Fase-fase
tertentu perkembangan tasawuf Islam dipengaruhi oleh filsafat dan perspektifnya,
serta penggunaan istilah-istilah yang terkandung di dalamnya. Namun awalnya, tasawuf
Islam hanya berbicara mengenai nilai-nilai Islam. Dari sinilah banyak kesalahan yang
dilakukan para orientalis yang mempelajari tasawuf Islam sebagaimana yang akan kita
lihat kemudian, yang mengembalikan tasawuf pada sumber-sumber asing (Ginting &
Nadia, 2021).

Masa Pemurnian

Seperti yang dinyatakan oleh J. Arberry, tasawuf mengalami perkembangan pesat
pada masa Ibn Araby, Ibn Faridh, dan al-Rumy. Namun, pada saat ini, tanda-tanda
kemundurannya semakin nyata. Skandal dan kesalahan memperburuk reputasinya.
Tasawuf hanya mengalami peningkatan dan kemajuan pada abad ketujuh Hijriyah.
Akibatnya, sejak abad kedelapan, tasawuf tampaknya mengalami penurunan dan
stagnasi, karena tidak ada konsep baru yang muncul dalam tasawuf (Rahman, 2019).

Selama periode ini, hampir tidak ada lagi perkembangan tasawuf baru; namun,
banyak tokoh sufi yang menulis tentang tasawuf. Al-Kisani dan Abdul Karim Al-Jilli adalah
salah satunya. Selama abad kedelapan Hijriyah hingga sekarang, tasawuf mengalami
penurunan. Salah satu faktor yang berkontribusi pada kemundurannya mungkin adalah
stagnasi pemikiran dan kepercayaan yang melanda dunia Islam sejak akhir Dinasti
Umayyah. Yang tersisa hanyalah ulasan dan kritik terhadap karya-karya lama (Soleh,
2015).

Penganut tasawuf kontemporer seringkali memberikan prioritas tinggi pada
berbagai bentuk ritus dan formalisme yang tidak ada dalam substansi ajarannya.
Tampaknya, tasawuf sebagai ilmu moralitas mengalami stagnasi seiring dengan kondisi
global yang mempengaruhi dunia pemikiran Islam saat itu. Akibat dari perkembangan
tasawuf, muncul tarikat sufi yang lebih menekankan pada kemajuan dalam hal ritual dan
praktik dibandingkan substansi ajarannya. Namun, penting diingat bahwa tidak setiap
orang yang memahami tasawuf dapat disebut sebagai sufi. Seseorang yang lebih tua
mungkin benar-benar memahami dan merasakan apa yang dialami oleh seorang sufi
dalam mi'raj spiritualnya. Untuk menjadi seorang sufi, seseorang harus meletakkan
ajaran agama di tengah kehidupannya dan menjadikannya dasar hidupnya. Para sufi
mengidolakan manusia sempurna, yaitu manusia yang telah mampu melepaskan egonya
sehingga menjadi cermin yang merefleksikan setiap aspek realitas absolut (Al-Farabi &
Al-Ghazali, n.d.).

Kesimpulan
Berdasarkan pembahasan diatas, secara garis besar tasawuf adalah bagian dari

syari’at Islam. Ajaran tasawuf berpusat pada mensucikan jiwa dengan tujuan untuk
dekat, cinta dan menjadi satu kesatuan dengan Sang Pencipta. Dalam sejarahnya,

946



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 941-947 elSSN: 3024-8140

tasawuf telah berkembang secara historis dalam beberapa fase, yaitu, masa
pembentukan; masa pengembangan; masa konsolidasi; masa falsafi; dan masa
pemurnian. Dari fase-fase ini, dapat kita ketahui bagaimana tasawuf berkembang dari
masa pembentukannya hingga kemundurannya beserta tokoh-tokoh penting dan inti
ajaran dari masing-masing madzhab.

Daftar Pustaka

Al-Farabi, P., & Al-Ghazali, D. (n.d.). Teologi Islam.

Ginting, L. R., & Nadia, M. (2021). Pembentukan dan perkembangan tasawuf
falsafi. Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam, 2(1), 50-64.
http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilgolam

Kahfi, R., Aisyah, S. N., Hijriyah, & Nasution, D. R. N. (2023). Klasifikasi tasawuf: Amali,
falsafi, akhlaki. Jurnal Pendidikan dan Konseling, 5(1), 4073-4079.

Mashar, A. (2015). Tasawuf: Sejarah, madzhab, dan inti ajarannya. Al-A’raf: Jurnal
Pemikiran Islam dan Flisafat, 12(1), 98-117.

Miswar. (2019). Pembentukan dan perkembangan tasawwuf falsafi. Al-Fatih: Jurnal
Pendidikan dan Keislaman, 11(1), 116-131.

Rahman, T. (2019). Sejarah perkembangan tasawuf ‘amali. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum
Islam, 5(1), 59-73.

Soleh, A. K. (2011). Filsafat isyraqi suhrawardi. Esensia: Jurnal lmu-llmu Ushuluddin, 12(1),
1-19.

Soleh, A. K. (2015). Mencermati epistemologi tasawuf. Jurnal Studi Keislaman, 16(2),
227-248.

947


http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilqolam

