
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 941-947      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Sejarah perkembangan tasawuf 

 

Faradina Setiorini 
Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 
e-mail: 210401110070@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 

Dalam perjalanan 14 abad, pandangan hidup yang sangat berpengaruh 
telah tumbuh dalam Islam. Pandangan tersebut yaitu gerakan tasawuf 
atau ilmu tasawuf. Nampak jelas pengaruh yang diberikan oleh gerakan 
tasawuf dalam kehidupan kaum muslimin. Terkadang bertemu 
pengaruh yang membuat jiwa besar, dan terkadang juga bertemu 
dengan pengaruh lain yang setelah dibandingkan dengan pokok ajaran 
Islam yang asli akan nampak jauh perbedaannya. Artikel ini bertujuan 

untuk mengajak para pembaca supaya dapat lebih mengetahui kebenaran perkembangan tasawuf dan 
mengerti tentang bagaimana perkembangan tasawuf dari masa ke masa. Selain itu, artikel ini juga bertujuan 
untuk memudahkan para pembaca dalam mencari sumber-sumber tentang sejarah perkembangan tasawuf. 
Tasawuf merupakan bagian dari syari’at Islam yang fokus ajarannya adalah penyucian jiwa dengan tujuan 
untuk dekat, cinta dan satu kesatuan dengan Sang Pencipta. 

A B S T R A C T 

In the course of 14 centuries, a very influential view of life has grown in Islam. This view is the Sufism 
movement or Sufism. The influence that the Sufism movement has had on the lives of Muslims is clear. 
Sometimes you encounter influences that make your soul great, and sometimes you also encounter other 
influences which, when compared with the original Islamic teachings, will appear to be very different. This 
article aims to invite readers to know more about the truth of the development of Sufism and understand 
how Sufism has developed from time to time. Apart from that, this article also aims to make it easier for 
readers to find sources about the history of the development of Sufism. Sufism is part of Islamic law 
whose teaching focuses on purifying the soul with the aim of closeness, love and unity with Allah Swt. 

 
 

Pendahuluan  

Selama empat belas abad,  Islam mengembangkan filsafat hidup yang sangat 
berpengaruh, gerakan tasawuf atau ilmu tasawuf. Pengaruh tasawuf terlihat jelas dalam 
kehidupan umat Islam. Terkadang kita akan menjumpai pengaruh-pengaruh yang 
menjadikan jiwa yang agung, dan di lain waktu akan menjumpai pengaruh-pengaruh lain 
yang nampaknya sangat berbeda dibandingkan dengan ajaran Islam yang asli (Soleh, 
2011). Munculnya tasawuf dalam Islam bertepatan dengan lahirnya Islam itu sendiri, 
yaitu sejak zaman Nabi Muhammad dipilih menjadi utusan Allah untuk setiap manusia 
serta seluruh alam semesta. Ada perbedaan pendapat mengenai sumber-sumber yang 
mendasari tasawuf Islam. Ada pula yang berpendapat bahwa ajaran Islam sendirilah 
yang menjadi sumber tasawuf Islam (Soleh, 2015). 

Kata Kunci: 
tasawuf; sufi; sejarah; sunni; 
falsafi 
 
Keywords: 
sufism; sufi; history; sunni; 
philosophy 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210401110070@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

942 
 

 Beberapa orang berpendapat bahwa tasawuf memiliki akar dalam tradisi Persia, 
Hindu, Kristen, dan lain sebagainya. Ahmad Amin menyatakan bahwa tasawuf lebih 
merupakan sebuah kecenderungan daripada sebuah sekte, seperti Syi’ah, Mu’tazilah, 
dan Ahlu Sunnah. Bahkan secara ekstrem, seorang Nasrani, Yahudi, Hindu atau Buddha 
juga bisa menjadi seorang pecinta tasawuf. Oleh karena itu, perlu dilakukan penelitian 
lebih mendalam tentang asal usul tasawuf dan bagaimana perkembangannya dari masa 
ke masa (Al-Farabi & Al-Ghazali, n.d.). 

Artikel ini bertujuan untuk mengajak para pembaca supaya dapat lebih mengetahui 
kebenaran perkembangan tasawuf dan mengerti tentang bagaimana perkembangan 
tasawuf dari masa ke masa. Selain itu, artikel ini juga bertujuan untuk memudahkan para 
pembaca dalam mencari sumber-sumber tentang sejarah perkembangan tasawuf. 
Karena artikel ini sama halnya dengan rangkuman dari beberapa buku, jurnal serta 
literatur lain yang bisa dijadikan rujukan tentang sejarah perkembangan tasawuf. 

Pembahasan 

Ibnu al-Jawzi dan Ibnu Khaldun membagi kehidupan spiritual dalam Islam menjadi 
2 bagian utama: zuhud dan tasawuf. Kedua istilah ini merupakan konsep baru yang 
belum dikenal pada masa Nabi Muhammad saw. dan tidak disebutkan dalam Al-Qur’an, 
kecuali zuhud yang disebutkan sekali dalam surat Yusuf ayat 20. Pada zaman Nabi 
Muhammad saw, istilah yang populer adalah sahabat, yang merujuk pada orang-orang 
yang menghindari syirik dan gaya hidup jahiliyah, serta selalu mendengarkan dan 
meresapi Al-Qur’an (Mashar, 2015). 

Diketahui bahwa salah satu peristiwa tragis dalam sejarah Islam adalah 
pembunuhan Utsman bin Affan, khalifah ketiga, yang menjadi pemicu kekacauan dan 
kemerosotan moral. Akibatnya, sahabat-sahabat yang masih hidup dan pemuka agama 
yang berpikir kritis berupaya untuk menghidupkan kembali ajaran Islam. Mereka 
mendengarkan kisah-kisah tentang targhib dan tarhip, serta keindahan hidup zuhud 
yang menjadi dasar awal dari tasawuf (Mashar, 2015). 

Masa Pembentukan 

Munculnya orang-orang yang lebih fokus pada kehidupan akhirat daripada 
kesenangan duniawi menandai fase pertama perkembangan tasawuf yang dinamakan 
sebagai fase kezuhudan. Fase kezuhudan adalah fase dimana tasawuf muncul. Hal ini 
terjadi pada tahun Hijriyah pertama dan kedua. Selama periode waktu tersebut, 
beberapa umat Islam berkonsentrasi dalam menjalankan ibadah dan menjalani gaya 
hidup yang bersih terkait makanan, pakaian, dan rumah. Kehidupan mereka sangat 
dipengaruhi oleh tindakan dan perbuatan mereka yang ditujukan untuk akhirat. Salah 
satunya adalah Hasan Basri, yang meninggal pada 110 Hijriyah, dan Rabiah Adawiyah, 
yang meninggal pada 185 Hijriyah. Periodisasi tasawuf dimulai pada abad pertama dan 
kedua Hijriyah (Soleh, 2015). 

Pada periode ini, muncul kelompok tasawuf yang menjauhkan diri dari konflik 
politik yang terjadi di bawah kekuasaan Dinasti Bani Umayyah. Saat itu, Bani Umayyah 
tengah berkuasa dan aktif menjalankan konflik politik untuk mengalahkan lawan-lawan 
mereka. Kelompok tasawuf ini dikenal sebagai “Tawabbun” atau kaum Tawwabin, yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

943 
 

berarti mereka yang bertobat dari tindakan yang pernah mereka lakukan. Mereka 
sebelumnya mendukung pembunuhan Imam Husain bin Ali di Karbala oleh pasukan 
Muawiyah. Sebagai bentuk penebusan dosa, mereka menjalani hidup dengan penuh 
ibadah dan bertobat (Kahfi et al., 2023). 

Ada sahabat yang menjauh dari kehidupan duniawi di awal Islam, terutama di masa 
Nabi. Mereka adalah orang-orang yang berpuasa di siang hari, melakukan sholat, dan 
membaca Al-Qur'an di waktu malam. Salah satu contohnya adalah Abdullah ibn Umar, 
kepada siapa Nabi mengatakan, "Tubuhmu juga mempunyai hak-hak yang harus kau 
penuhi". Mereka juga termasuk nama-nama seperti kahmas al-Hilali, Bahlul ibn Zuaib, 
dan Abu Dzar al-Ghiffari. Pada masa itu, banyak orang tidak peduli dengan kehidupan 
materi seperti makan, pakaian, dan tempat tinggal. Untuk mencapai kehidupan akhirat 
yang lebih abadi, orang-orang ini berkonsentrasi pada kehidupan ibadah. Oleh karena 
itu, tasawuf masih sangat baru pada masa itu (Kahfi et al., 2023).  

Masa Pengembangan 

Pada fase ini, tasawuf mulai berkembang dimana ahli zuhud yang hidup pada masa 
ini tidak lagi dipanggil sebagai “ahli zuhud”, melainkan dengan panggilan “sufi”.  Para 
sufi ini menaruh perhatian setidanya kepada tiga hal, yaitu: 

1. Jiwa, yakni tasawuf yang berisikan cara pengobatan jiwa, pengonsentrasian jiwa 
manusia kepada Tuhan, sehingga ketegangan-ketegangan kejiwaan dapat terobati. 

2. Akhlak, yakni tasawuf yang berisikan teori-teori akhlak,.tentang bagaimana cara 
untuk berakhlak mulia dan menghindari akhlak yang buruk. 

3. Metafisika, yakni tasawuf yang berisikan teori-teori etunggalan hakikat Ilahi atau 
kemutlakan Tuhan, dimana pada periode ini telah lahir teori-teori tentang 
kemungkinan “bersatunya” Tuhan dengan manusia.  

Tasawuf bagi umat Islam sudah menjadi elemen historis sejak penghujung abad 2 
Hijriyah dengan tokoh kenamaan Abu Hasyim As-Shufi. Beliau merupakan orang 
pertama yang mendapatkan gelar sufi (159 Hijriyah) yang kemudian disusul oleh Jabir 
Ibn Hayyan, dan Abdak.  Apabila pada fase pertama atau masa pembentukan, dalam 
pengertian sederhana tasawuf masih berupa zuhud, maka pada abad ketiga dan 
keempat Hijriyah, para sufi mulai memberikan perhatian pada sisi-sisi teoritis psikologis 
untuk memperbaik tingkah laku, sehingga tasawuf telah menjadi sebuah ilmu akhlak 
keagamaan. Kemudian, pemikiran-pemikiran yang muncul berikutnya, terlibat dalam 
masalah-masalah epistemologis yang berhubungan langsung dengan kajian-kajian 
mengenai hubungan manusia dengan Sang Pencipta (Miswar, 2019).   

Pada abad ketiga dan keempat, tasawuf mengalami perubahan signifikan 
dibandingkan dengan era sebelumnya. Pada periode ini, tasawuf telah berkembang 
dengan fokus pada konsep kefanaan, yang mengarah pada persatuan antara hamba dan 
Sang Khalik. Seperti yang diungkapkan oleh Abu Yazid al-Busthami (261 Hijriyah), 
seorang sufi dari Persia yang pertama kali memperkenalkan istilah fana’ (melebur atau 
hancurnya perasaan), menjadikannya sebagai pionir dalam aliran ini. Fana’ dianggap 
sebagai syarat untuk mencapai hakikat ma’rifat. Setelah Abu Yazid al-Busthami, muncul 
seorang sufi agung lainnya, yaitu al-Hallaj, yang memperkenalkan teori al-Hulul 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

944 
 

(inkarnasi Tuhan). Pada akhir abad ketiga, banyak orang berlomba-lomba menyatakan 
dan mengembangkan pemikiran mereka mengenai kesatuan peyaksian (Wahdat al-
Syuhud), kesatuan kejadian (Wahdat al-Wujud), kesatuan agama-agama (Wahdat al-
Adyan), hubungan dengan Tuhan (ittishal), serta keindahan dan kesempurnaan Tuhan 
(Jamal dan Kamal), dan manusia sempurna (Insan Kamil). Semua konsep ini tidak 
mungkin dicapai oleh para sufi tanpa latihan yang teratur (riyadhah). Kemudian, 
datanglah Junaidi al-Baghdadi yang meletakkan dasar-dasar ajaran tasawuf dan 
thariqah, metode mengajar dan belajar ilmu tasawuf, termasuk konsep syekh, mursyid, 
murid, dan murad, sehingga beliau mendapat gelar Syekh al-Thaifah (pemimpin 
kelompok suci) (Ginting & Nadia, 2021). 

Selanjutnya, Abu al-Wafa memberikan penegasan bahwa tasawuf pada abad 
ketiga dan keempat Hijriyah ini lebih mengarah pada ciri psikomoral, dan pusat 
perhatiannya ada pada moral dan tingkah laku. Sementara kecenderungan metafisis 
yang muncul tidak secara jelas. Menurutnya, tasawuf pada abad-abad ini telah mencapai 
peringkat tertinggi dan terjernih. Oleh karena itu, tasawuf yang berfokus pada akhlak 
telah terlihat pada fase ini. Para ulama salah mengembangkan teori-teori yang mudah 
dipahami. Hal ini bertujuan untuk menghindari dan mebangun akhlak yang terpuji 
(mahmudah). Tujuan akhir dari kehidupan spiritual telah berubah sejak kemunculan 
corak fana’ dab itihad. Tujuan tasawuf pada awalnya adalah untuk mencintai Tuhan dan 
selalu dekat dengan-Nya hingga mampu berkomunikasi dengan-Nya. Akan tetapi, tujuan 
ini telah berkembang menjadi penyatuan diri dengan Tuhan. Sehingga, pada abad ini, 
terdapat 2 aliran, yaitu aliran tasawuf sunni dan aliran tasawuf “semi falsafi”. Aliran 
tasawuf sunni merupakan bentuk tasawuf yang memagari dirinya dengan Al-Qur’an dan 
al-Hadist secara ketat, serta mengaitkan ahwal (keadaan) dan maqamat (tingkatan 
ruhaniah) mereka kepada kedua sumber tersebut. Kemuadian, aliran tasawuf “semi 
falsafi”, dimana para pegikutnya cenderung pada ungkapan-ungkapan ganjil 
(syathahiyat) serta bertolak dari keadaan fana’ mneuju pernyataan tentang terjadinya 
penyatuan (ittihad atau hulul) (Kahfi et al., 2023). 

Masa Konsolidasi 

Pada abad kelima Hijriyah, tasawuf diwarnai oleh persaingan dan perselisihan 
antara tasawuf sunni dan tasawuf semi falsafi. Tasawuf sunni menang dan tasawuf semi 
falsafi tenggelam, dan kembali muncul pada abad keenam Hijriyah dalam bentuk yang 
berbeda. Theology Ahl Sunnah wa al-Jama'ah dipengaruhi oleh kemenangan tasawuf 
sunni. Abu al-Hasan al-Asy'ary adalah pelopor aliran ini, dan dia sangat menentang teori 
Abu Yazid al-Bushthamy dan al-Hallaj. Sehingga, tasawuf di masa ini tampaknya 
mengalami pembaharuan. Menurut Annemarie Schimmael, itu adalah periode 
konsolidasi, atau periode di mana tasawuf ditetapkan dan kembali ke landasannya, Al-
Qur'an dan al-Hadist (Mashar, 2015). 

 Salah satu tokoh yang terkenal mendukung tasawuf sunni ialah Imam al-Ghazali. 
Imam al-Ghazali hanya menerima tasawuf yang sejalan dengan al-Kitab dan Sunnah, 
serta tertarik pada perbaikan etika, Pendidikan jiwa dan kezuhudan. Sehingga, ia 
memberikan kritik pedas pada berbagai aliran filsafat dan kepercayaan kebatinan, serta 
memberikan usaha yang lebih untuk membuang teori-teori “ganjil” dalam tasawuf serta 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

945 
 

mengembalikannya kepada ajaran atau bimbingan Al-Qur’an dan Sunnah, mengokohkan 
dasar-dasar tasawuf (Kahfi et al., 2023).   

Al-Ghazali memperdalam tasawuf melebihi yang lain. Ia memulai berbagai aliran 
filsafat, termasuk Mu'tazilah dan Batiniyah. Pada akhirnya, ia menghasilkan model ilmu 
kalam moderat yang sejalan dengan madzhab Ahli Sunnah wal-Jama'ah, yang berbeda 
dengan tasawuf al-Halaj dan Abu Yazid al-Bushthami. Tasawuf suni berkembang di dunia 
Islam sejak tahun keenam Hijriyah. Ini adalah hasil dari pengaruh besar Imam al-Ghazali. 
Tokoh-tokoh besar kemudian muncul, mengajarkan siswa. Di antara mereka adalah 
Sayed Ahmad Rifai dan Sayed Abdul Qadir al-Jailani, keduanya dari kelompok sufi 
moderat yang terkena dampak Al-Ghazali (Soleh, 2015).  

Masa Falsafi 

Pada abad keenam Hijriyah, tasawuf falsafi-tasawuf yang menggabungkan ajaran 
filsafat dan kompromi dengan tasawuf muncul.  Ini adalah hasil dari beberapa syekh sufi 
lain yang memadukan tasawuf dengan filsafat. Oleh karena itu, muncul ide-ide yang 
tidak dapat dianggap sebagai tasawuf atau filsafat murni. Mereka termasuk Suhrawandi 
al-Maktul, pemilik kitab Hikmatul Isyraq, Syekh Akbar Muhyiddin Ibn Arabi, pemimpin 
para perindu penyair sufi Mesir Umar bin Farid, Abdul Hak bin Sab'in al-Mursi, dan orang-
orang yang sepaham dengan mereka dalam tasawuf (Ginting & Nadia, 2021).  

 Berdasarkan karya Al Ma’rifat, Ibnu Khaldun menyatakan bahwa objek penelitian 
tasawuf falsafi adalah empat, yakni:   

1. Latihan yang bersifat kebatinan atau rohaniyah dengan menggunakan rasa, intuisi 
dan introspeksi diri dengan tingkatan maqam, hal, dan rasa.  

2. Kajian tentang hakekat sifat-sifat Tuhan, malaikat, arsy, kursy, wahyu, kenabian, roh, 
dan susunan kosmos dan penciptaannya. Selama studi dan latihan rohani mereka, 
para filosof biasanya melakukan dzikir dengan meninggalkan keduniaan dan 
membuka kekhusukan terhadap Allah Swt. 

3. Peristiwa dalam alam dan kosmos, yang berdampak pada berbagai bentuk 
kekeramatan atau keluar biasaan.  

4. Penggunaan istilah filosofis untuk mengungkapkan teori. Karena istilah Tasawuf 
Falsafi hanya dapat dipahami oleh tokoh Tasawuf, orang biasa tidak dapat 
memahaminya sepenuhnya.  

Utamanya, penggabungan antara pemikiran atau rasionalitas dengan perasaan 
(dzuq) menjadi ciri khas dari tasawuf falsafi. Aliran ini berlandaskan pada dalil naqli yang 
diungkapkan dalam istilah-istilah filosofis. Dalam tasawuf falsafi, berkembanglah 
panteisme yang mengarahkan tasawuf menuju kebersatuan makhluk dengan Allah SWT. 
Perhatian mereka terfokus pada taraf transendensi ini, sementara aspek praktis hampir 
diabaikan. Dengan munculnya sufi-sufi falsafi, tasawuf Islam akhirnya terpecah menjadi 
dua aliran. Yang pertama adalah tasawuf sunni, yaitu tasawuf yang berfokus pada moral 
atau akhlak yang didasarkan pada Al-Qur’an dan Sunnah. Tasawuf sunni berkembang 
pada abad ketiga hingga kelima Hijriyah, dengan Al-Ghazali sebagai salah satu tokohnya. 
Aliran ini lebih menekankan pada etika dan praktik ibadah. Sedangkan aliran kedua 
adalah tasawuf falsafi, yang menggabungkan tasawuf dengan filsafat dan unsur-unsur 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

946 
 

mistik lainnya. Tasawuf falsafi diwakili oleh sufi-sufi yang mencampurkan tasawuf 
dengan filsafat (Miswar, 2019). 

Dengan kemunculan aliran tasawuf falsafi membuat para ahli fikih dalam Islam 
merasa resah. Perlawanan mereka terhadap sufi falsafi semakin memuncak karena 
adanya pernyataan para sufi mengenai wahdatul wujud. Fase-fase 
tertentu perkembangan tasawuf Islam dipengaruhi oleh filsafat dan perspektifnya, 
serta penggunaan istilah-istilah yang terkandung di dalamnya. Namun awalnya, tasawuf 
Islam hanya berbicara mengenai nilai-nilai Islam. Dari sinilah banyak kesalahan yang 
dilakukan para orientalis yang mempelajari tasawuf Islam sebagaimana yang akan kita 
lihat kemudian, yang mengembalikan tasawuf pada sumber-sumber asing (Ginting & 
Nadia, 2021). 

Masa Pemurnian 

Seperti yang dinyatakan oleh J. Arberry, tasawuf mengalami perkembangan pesat 
pada masa Ibn Araby, Ibn Faridh, dan al-Rumy. Namun, pada saat ini, tanda-tanda 
kemundurannya semakin nyata. Skandal dan kesalahan memperburuk reputasinya. 
Tasawuf hanya mengalami peningkatan dan kemajuan pada abad ketujuh Hijriyah. 
Akibatnya, sejak abad kedelapan, tasawuf tampaknya mengalami penurunan dan 
stagnasi, karena tidak ada konsep baru yang muncul dalam tasawuf (Rahman, 2019). 

 Selama periode ini, hampir tidak ada lagi perkembangan tasawuf baru; namun, 
banyak tokoh sufi yang menulis tentang tasawuf. Al-Kisani dan Abdul Karim Al-Jilli adalah 
salah satunya.  Selama abad kedelapan Hijriyah hingga sekarang, tasawuf mengalami 
penurunan.  Salah satu faktor yang berkontribusi pada kemundurannya mungkin adalah 
stagnasi pemikiran dan kepercayaan yang melanda dunia Islam sejak akhir Dinasti 
Umayyah.  Yang tersisa hanyalah ulasan dan kritik terhadap karya-karya lama (Soleh, 
2015).  

Penganut tasawuf kontemporer seringkali memberikan prioritas tinggi pada 
berbagai bentuk ritus dan formalisme yang tidak ada dalam substansi ajarannya. 
Tampaknya, tasawuf sebagai ilmu moralitas mengalami stagnasi seiring dengan kondisi 
global yang mempengaruhi dunia pemikiran Islam saat itu. Akibat dari perkembangan 
tasawuf, muncul tarikat sufi yang lebih menekankan pada kemajuan dalam hal ritual dan 
praktik dibandingkan substansi ajarannya. Namun, penting diingat bahwa tidak setiap 
orang yang memahami tasawuf dapat disebut sebagai sufi. Seseorang yang lebih tua 
mungkin benar-benar memahami dan merasakan apa yang dialami oleh seorang sufi 
dalam mi'raj spiritualnya. Untuk menjadi seorang sufi, seseorang harus meletakkan 
ajaran agama di tengah kehidupannya dan menjadikannya dasar hidupnya. Para sufi 
mengidolakan manusia sempurna, yaitu manusia yang telah mampu melepaskan egonya 
sehingga menjadi cermin yang merefleksikan setiap aspek realitas absolut (Al-Farabi & 
Al-Ghazali, n.d.). 

Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan diatas, secara garis besar tasawuf adalah bagian dari 
syari’at Islam. Ajaran tasawuf berpusat pada mensucikan jiwa dengan tujuan untuk 
dekat, cinta dan menjadi satu kesatuan dengan Sang Pencipta. Dalam sejarahnya, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 941-947   eISSN: 3024-8140 

947 
 

tasawuf telah berkembang secara historis dalam beberapa fase, yaitu, masa 
pembentukan; masa pengembangan; masa konsolidasi; masa falsafi; dan masa 
pemurnian. Dari fase-fase ini, dapat kita ketahui bagaimana tasawuf berkembang dari 
masa pembentukannya hingga kemundurannya beserta tokoh-tokoh penting dan inti 
ajaran dari masing-masing madzhab. 

Daftar Pustaka  

Al-Farabi, P., & Al-Ghazali, D. (n.d.). Teologi Islam. 
Ginting, L. R., & Nadia, M. (2021). Pembentukan dan perkembangan tasawuf 

falsafi. Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam, 2(1), 50-64. 
http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilqolam 

Kahfi, R., Aisyah, S. N., Hijriyah, & Nasution, D. R. N. (2023). Klasifikasi tasawuf: Amali, 
falsafi, akhlaki. Jurnal Pendidikan dan Konseling, 5(1), 4073–4079. 

Mashar, A. (2015). Tasawuf:  Sejarah, madzhab, dan inti ajarannya. Al-A’raf: Jurnal 
Pemikiran Islam dan FIlsafat, 12(1), 98–117. 

Miswar. (2019). Pembentukan dan perkembangan tasawwuf falsafi. Al-Fatih: Jurnal 
Pendidikan dan Keislaman, II(1), 116–131. 

Rahman, T. (2019). Sejarah perkembangan tasawuf ‘amali. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum 
Islam, 5(1), 59-73.  

Soleh, A. K. (2011). Filsafat isyraqi suhrawardi. Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 12(1), 
1-19. 

Soleh, A. K. (2015). Mencermati epistemologi tasawuf. Jurnal Studi Keislaman, 16(2), 
227–248. 

http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilqolam

