Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 10, 2024 pp. 215-224 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Tradisi Hanta Ua Pua: Integrasi Islam dan kearifan lokal
Suku Mbojo (Bima-Dompu)

Muhammad Nur"™, Nur Hasaniyah?, Nur Latifatul Qalbi3

%23 Program Studi Bahdsa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: * 220301110085@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Tradisi Hanta Ua Pua; kearifan

local; tradisi; integrasi Hanta Ua Pua, merupakan salah satu dari banyak tradisi yang masih dijaga

keislaman dan dipraktikkan oleh masyarakat Bima-Dompu. Tradisi ini telah menjadi
bagian integral dari Islam di kalangan mereka. Penelitian ini bertujuan

Keywords: untuk mengungkap bagaimana Hanta Ua Pua berfungsi sebagai

Hanta Ua Pug; local wisdom; pemersatu seluruh elemen masyarakat dan dipandang sebagai suatu

tradition; ilslamic Integration tradisi yang lekat dengan nilai-nilai Islam, walaupun tidak sepenuhnya

bersumber dari ajaran Islam secara murni. Penelitian ini menggunakan

metode analisis konten. Konsep universalisme dalam Islam menunjukkan

kemampuannya untuk beradaptasi dan berintegrasi dengan beragam
peradaban serta kebudayaan, sehingga dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Hanta Ua Pua
dianggap oleh masyarakat Bima-Dompu sebagai salah satu kegiatan yang menguatkan keyakinan dan kasih
sayang terhadap agama karena mengandung nilai-nilai agama yang dianggap harus dijalankan. Hal ini terlihat
dari tiga tujuannya: pertama, untuk menghormati kelahiran Nabi Muhammad SAW; kedua, sebagai pengingat
sejarah penyebaran Islam di tanah Bima dan pendirian Kesultanan Bima; ketiga, memberikan penghargaan
kepada ulama, penghulu Melayu, dan semua keluarga yang berperan dalam penyebaran agama Islam di Bima.
Dengan mempertimbangkan tujuan-tujuan tersebut, dapat disimpulkan bahwa Hanta Ua Pua mengandung
nilai-nilai keislaman yang signifikan dan memperkuat keyakinan terhadap nilai-nilai Islam, menjadikannya
sebuah kegiatan yang dianggap penting dan wajib dilakukan oleh masyarakat Bima-Dompu.

ABSTRACT

Hanta Ua Pua is one of the preserved and practiced traditions among the Bima-Dompu community. It
represents a cultural aspect that has become part of Islam, particularly in the Bima-Dompu society. This
research aims to uncover how Hanta Ua Pua is believed and functions as a religious belief and activity in the
community, which, from a religious perspective, is not entirely derived from religious teachings. The
research utilizes content analysis methodology. Islam holds a concept of universalism capable of
integrating and assimilating into various civilizations and cultures. It can coalesce and be embraced by
diverse nations and civilizations. The Bima-Dompu community regards Hanta Ua Pua as an activity
associated with reinforcing faith and devotion to religion due to its inherent religious values that must be
upheld. This is evident from its three objectives: first, honoring the birth of Prophet Muhammad SAW;
second, recalling the history of the spread of Islam in the land of Bima and the establishment of the Bima
Sultanate; third, paying homage to the contributions of the ulamas, the Melayu leaders, and all families
involved in disseminating Islam in Bima. Considering these three objectives, it can be concluded that Hanta
Ua Pua is deeply steeped in Islamic values and reinforces belief in Islamic principles, making it a mandatory
activity for the Bima-Dompu community.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
file:///C:/penyimpanan%20utama/Download/Download%20from%20chrome/lomba%20essai%20lingkungan/220301110085@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Sejak masuknya Islam ke Indonesia, terdapat banyak tradisi lokal yang
terintegrai dengan Islam. Hal ini berkaitan dengan cara masuk dan penyebaran Islam itu
sendiri. Azra mencatat bahwa penyebaran Islam di wilayah Nusantara dilakukan secara
damai oleh para ulama, mubalig, sufi, dan para pedagang. Pada masa itu, penganut Islam
berasal dari Mekkah, Persia, Gujarat, dan Cina, yang datang melalui jalur perdagangan
dan ikatan perkawinan. Awalnya, Islam diterima dengan baik di pantai timur Aceh dan
kemudian oleh masyarakat di Semenanjung Malaka. Proses penyebaran Islam kemudian
meluas ke kota-kota pelabuhan di pantai utara Pulau Jawa serta wilayah-wilayah di jalur
rempah-rempah Nusantara (Aksa, 2022). Perbedaan pandangan terkait masuknya Islam
ke Nusantara melibatkan tiga permasalahan utama: asal usul kedatangan Islam, tokoh-
tokoh yang membawanya, dan waktu kedatangan. Meskipun berbagai teori dan diskusi
telah berupaya menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, masalah ini belum
sepenuhnya terpecahkan. Hal ini disebabkan tidak hanya oleh kurangnya data yang
dapat menguatkan satu teori tertentu, tetapi juga karena pendekatan sepihak dari
beberapa teori yang ada. Beberapa teori cenderung menekankan aspek tertentu dari
ketiga permasalahan tersebut, sementara mengabaikan aspek-aspek lainnya (Anwar,
2016).

Kesultanan Bima, sebagai salah satu dari banyak kesultanan di Nusantara,
menunjukkan hubungan yang erat antara ulama dan umara dalam upaya bersama
membangun peradaban Islam di wilayah timur Pulau Sumbawa. Salah satu contoh nyata
dari peran ulama dan umara di Kesultanan Bima adalah Tradisi Hanta Ua Pua. Tradisi ini
muncul sebagai strategi dakwah yang digunakan oleh ulama saat mereka mengalami
kesulitan dalam menyampaikan ajaran Islam kepada Sultan, yang merupakan pemimpin
Kesultanan Bima pada masa itu (Zamhari, 2022). Terdapat beberapa studi yang meneliti
mengenai tradisi Hanta Ua Pua. Pertama, sebuah penelitian mengenai Tradisi Hanta Ua
Pua Sebagai Upaya Pelestarian Budaya Religi Di Bima. Penelitian ini dilakukan oleh
(Nurrofika & Murdiono, 2020; Aksa, 2022; Nurhanifah, 2024) . Kemudian terdapat
beberapa penelitian mengenai integrase Islam dan budaya lokal, seperti penelitian yang
dilakukan oleh (Ghofur, 2021; Makatita & Islamy, 2022; Attas & Anoegrajekti, 2021). Dari
berbagai penelitian tersebut, peneliti belum menemukan penelitian yang mengungkap
dan mendetail mengenai integritas nilai-nilai budaya lokal di Bima dan agama islam pada
tradisi Hanta Ua Pua. Oleh karena itu, peneliti merasa ini menjadi hal yang sangat penting
dan ingin mengisi kekosongan tersebut. Peneliti juga ingin melanjutkan penelitian ini
dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan diharapkan dapat menjadi pelengkap bagi
penelitian-penelitian sebelumnya.

Metode Penelitian

Penelitian ini menerapkan pendekatan studi kepustakaan (Library Research),
yang merupakan metode pengumpulan informasi dan data dari berbagai sumber di
perpustakaan, seperti dokumen, buku, majalah, dan catatan sejarah. Pendekatan inijuga
mencakup penelaahan buku referensi dan penelitian terdahulu yang relevan untuk
mendapatkan landasan teori yang sesuai dengan masalah yang diteliti. Data
dikumpulkan melalui penelaahan buku, literatur, catatan, dan laporan yang berkaitan

216



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

dengan masalah yang akan dipecahkan. Selain itu, studi kepustakaan dapat mencakup
kajian teoritis dan literatur ilmiah lainnya yang berhubungan dengan budaya, nilai, dan
norma dalam konteks sosial yang diteliti.

Metode ini digunakan untuk menyusun dan mendeskripsikan kualitas
pelayanan terhadap kepuasan pasien rawat jalan di rumah sakit. Instrumen yang
digunakan meliputi daftar periksa klasifikasi bahan penelitian, skema/peta penulisan,
dan format catatan penelitian. Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi
(Content Analysis), yang bertujuan untuk mendapatkan inferensi yang valid dan dapat
diteliti ulang dalam konteksnya. Proses analisis melibatkan pemilihan, perbandingan,
penggabungan, dan pemilahan berbagai pengertian hingga ditemukan yang relevan.
Untuk memastikan keakuratan dan mencegah kesalahan pemahaman, dilakukan
pengecekan silang antar pustaka dan memperhatikan komentar dari pembimbing.

Pembahasan

Integritas

Secara etimologis, kata integritas (integrity), integrasi (integration), dan integral
(integral) memiliki akar kata Latin yang sama, yaitu "integer" yang berarti "seluruh" atau
"bilangan bulat". Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), integritas diartikan
sebagai mutu, sifat, atau keadaan yang menunjukkan kesatuan yang utuh sehingga
memiliki potensi dan kemampuan yang memancarkan kewibawaan dan kejujuran.
Integritas merujuk pada moral kejujuran dan kesatuan diri dalam konteks karakter
moral. Menurut definisi lain oleh Macfarlane, integritas adalah penghormatan terhadap
individu dan semua bentuk kehidupan lainnya (Hafizha, 2022). Oleh karena itu, sesuatu
yang berintegritas adalah sesuatu yang utuh secara keseluruhan, tidak terpisah-pisah, di
mana nuansa keutuhan atau kebulatannya tidak dapat dihilangkan.

Meskipun terdiri dari banyak elemen, keutuhan atau kebulatannya selalu terjaga
karena adanya hubungan timbal balik yang kuat di antara elemen-elemennya.
Bersatunya elemen-elemen tersebut lebih merupakan persatuan daripada kesatuan,
karena identitas elemen tidak hilang. Identitas tiap elemen dari sesuatu yang
berintegritas masih dapat dikenali, meskipun fungsinya sulit dipisahkan dari fungsi
keseluruhan. Istilah sederhana "kompak" dan "kekompakan" mungkin tepat untuk
menggambarkan bersatunya elemen-elemen sesuatu yang berintegritas sedemikian
rupa sehingga konotasi keutuhan atau kebulatannya tetap terjaga (Endro, 2017).

Nilai-Nilai Islam

Nilai-nilai adalah aspek penting dalam kehidupan sehari-hari yang memiliki kualitas
yang bernilai tinggi, berkualitas, dan bermanfaat bagi manusia. Mereka bersifat abstrak
dan ideal, tidak berwujud secara fisik, dan bukan semata masalah fakta atau kebenaran
yang dapat dibuktikan secara empiris (Ristianah, 2020). Salah satunya adalah nilai-nilai
Islam, yaitu perilaku yang didasarkan pada prinsip-prinsip Islam, bertujuan mentransfer
nilai-nilai agama agar terjadi penghayatan dan praktik ajaran agama yang efektif. Nilai-
nilai Islam yang hendak dibentuk dalam individu Muslim adalah landasan moralitas
(Pardjaman, 2013). Beberapa nilai penting yang harus ditanamkan pada anak menurut

217



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Islam antara lain: iman, keadilan, kesederhanaan, ketaatan kepada orang tua,
kesabaran, kebaikan, keteguhan dalam prinsip, kejujuran, toleransi, dan pendidikan.
Setidaknya terdapat 3 nilai penting yang ada pada agama islam yaitu nilai akidah, syariah
dan akhlak (Nurhayati, 2018).

Universalisme dan Proses Akulturasi Budaya Lokal dalam Islam

Makna universalisme dalam Islam mengacu pada kesatuan umat Islam yang utuh,
meskipun terdiri dari beragam suku, bangsa, dan bahasa. Dalam prinsipnya, umat Islam
memiliki perspektif universal di mana tidak ada batasan antar negara, suku, atau bahasa.
Islam tidak membedakan berdasarkan warna kulit, bahasa, asal usul, pangkat, atau
derajat sosial. Hakikat ajaran Islam terletak pada keesaan Allah SWT (tauhid). Implikasi
utama dari konsep tauhid ini adalah kesatuan umat manusia. Dalam konteks hukum,
universalitas Islam tercermin dalam prinsip-prinsip hukumnya. Berdasarkan asas
persatuan umat manusia, hukum Islam memberikan jaminan dan perlindungan kepada
setiap individu tanpa adanya diskriminasi (Alexander Will, 2023).

Pentingnya integrasi antara pluralisme dan kesatuan tercermin dalam moto
nasional Indonesia, ""Bhineka Tunggal Ika". Seperti yang dikutip oleh Harold Coward dari
Blaise Pascal, pluralisme yang tidak diintegrasikan dalam kesatuan adalah kekacauan,
sementara kesatuan yang tidak memperhatikan pluralitas adalah tirani. Meskipun
mayoritas penduduk Indonesia memeluk Islam, namun pengaruh arabisasi di Indonesia
relatif lebih kecil dibandingkan dengan negara-negara Islam lainnya (Switri et al., 2023).
Islamisasi di Nusantara berjalan melalui berbagai jalur yang meliputi perdagangan, seni,
perkawinan, dan pendidikan. Proses ini dilakukan dengan cara yang damai tanpa
menghilangkan kebudayaan lokal yang ada. Tidak ada penggunaan kekuatan militer
dalam penyebaran agama Islam di wilayah ini (Al-Amri & Haramain, 2017).

Sebagai negara dengan jumlah umat Muslim terbesar di dunia, Indonesia memiliki
sejarah panjang terkait masuknya Islam ke wilayah ini. Proses ini dimulai sejak zaman
kerajaan dan berlanjut hingga menjadi agama dengan jumlah penganut terbanyak di
kepulauan ini. Perkembangan Islam di Indonesia tidak terjadi dalam waktu singkat,
melainkan melalui perjalanan sejarah yang panjang (Albab, 2023). Masuknya Islam ini
tentunya tidak dengan cara yang mudah. Terdapat proses Panjang yang membuat
agama Islam dapat diterima oleh masyarakat Indonesia, salah satunya adalah melalui
proses Akulturasi. Akulturasi adalah proses perubahan budaya yang dialami seseorang
sebagai hasil dari kontak antara dua atau lebih budaya lainnya.

Pada prinsipnya, perubahan terjadi di kedua budaya, tetapi dalam praktiknya,
perubahan yang lebih besar terjadi pada kelompok minoritas. Perubahan tersebut dapat
diukur melalui indikator kepercayaan atau nilai, sikap, dan perilaku. (Nur’Aini, 2021). Di
bumi Nusantara, terjadi proses penyatuan antara ajaran Islam dan kebudayaan yang
sudah ada sebelumnya. Adaptasi Islam terhadap budaya yang telah ada di wilayah ini
terjadi karena keberadaan kebudayaan sebelum kedatangan Islam. Faktor yang
memengaruhi karakter Islam di Nusantara juga termasuk utusan agama itu sendiri. Oleh
karena itu, penting bagi Islam untuk bisa beradaptasi dan diterima dengan baik oleh
masyarakat setempat. Penekanan pada utusan agama Islam di Nusantara juga
menunjukkan penyesuaian dengan elemen-elemen lokal dalam seni Islam, serta

218



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

pandangan lokal dalam pemikiran komunitas Muslim di wilayah ini selama ini (Ghofur,
2021).

Sejarah Hanta Ua Pua

Sebagai negara dengan jumlah populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia
memiliki sejarah yang panjang mengenai masuknya Islam ke wilayah ini. Proses ini
dimulai sejak awal sejarah Islam masuk ke Indonesia dan berlanjut hingga menjadi
agama dengan jumlah penganut terbanyak di kepulauan ini. Proses ini tidak terjadi
secara cepat, melainkan telah berlangsung sejak masa kerajaan (Albab, 2023). Sejak
berabad-abad lamanya, Kerajaan Bima telah berdiri dengan pemerintahan yang
dipimpin oleh seorang Raja yang mengatur para Ncuhi yang tersebar di seluruh wilayah
kerajaan Bima. Bo’ Sangaji Kai (kitab catatan kesultanan Bima) mengonfirmasi bahwa
Islam diadopsi sebagai agama resmi Kesultanan Bima setelah La Kai memeluk agama
Islam dan mengubah namanya menjadi Abdul Kahir. Ketika Raja dan keluarganya
memeluk Islam, proses Islamisasi dilaksanakan secara besar-besaran di bawah
kepemimpinan Sultan Abdul Kahir, dengan bantuan dua guru utamanya, yakni Datuk Ri
Bandang dan Datur Ri Ditiro. Hal ini mengakibatkan penyebaran Islam ke seluruh penjuru
wilayah Bima, kecuali di beberapa wilayah tertentu (Supriadin, 2023).

Pada permulaan masa kekuasaannya, Sultan Abdul Khair Sirajuddin, setelah
memeluk agama Islam, menunjukkan penghormatan yang signifikan terhadap ajaran
agama tersebut, bahkan bersedia mengorbankan dirinya demi agama, sebagaimana
dinyatakan dalam "Sumpah Parapi". Sebelumnya, ayahnya setelah kembali dari Kalodu,
mendirikan sebuah masjid di Kolodu yang menjadi pusat penyebaran Islam di wilayah
Kesultanan Bima. Walaupun Islam awalnya diterima dengan baik oleh masyarakat dan
Sultan memberikan dukungan pada dakwah Islam, semangat tersebut tidak berlanjut
pada generasi penerusnya. Ketika Sultan Abdul Khair Sirajuddin memulai masa
pemerintahannya, dia kurang memperhatikan ajaran Islam yang diupayakan oleh para
ulama. Minatnya lebih terfokus pada seni dan budaya tradisional, yang menghasilkan
penciptaan tarian, karya seni, serta penyelenggaraan upacara adat (Aksa, 2022).

Perlu dicatat bahwa saat agama Islam menjadi agama resmi di Kesultanan, usianya
masih tergolong muda, hanya berusia belasan tahun. Situasi semakin rumit karena
kekosongan mubaligh Islam setelah kepulangan Datu ri Bandang dan Datu ri Tiro ke
Kerajaan Gowa. Dampaknya, ajaran Islam yang disampaikan oleh ulama belum
sepenuhnya diterima atau diikuti dengan sungguh-sungguh oleh Sultan dan masyarakat.
Kebiasaan lama masih sering muncul, bahkan bila bertentangan dengan norma-norma
baru yang dibawa oleh Islam. Dalam mengatasi situasi tersebut, para ulama mencari
pendekatan baru untuk menyebarkan Islam di Kesultanan Bima. Kelompok ulama
Melayu yang terdiri dari Datuk Raja Lelo, Datuk Iskandar, Datuk Lela, Datuk Selang Koto,
dan Datuk Panjang mengembangkan strategi baru untuk menarik perhatian Sultan
terhadap Islam. Mereka menyadari minat Sultan terhadap seni dan budaya lokal,
sehingga mereka memutuskan untuk memperingati Maulid Nabi Muhammad SAW
dengan menggabungkan tradisi lokal untuk memperkuat identitas Islam di Bima
(Malingi, 2016).

219



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Dalam rangka memperingati Maulid Nabi Muhammad SAW, kelompok ulama
Melayu mengadakan upacara meriah yang mengusung adat istiadat Melayu. Perayaan
ini dilangsungkan di kediaman para ulama di Ule. Tradisi ini kemudian menjadi Tradisi
Hanta Ua Pua setelah diadopsi dalam budaya dan adat istiadat masyarakat Bima.
Perayaan Maulid Nabi yang dipersembahkan oleh kelompok ulama tersebut
berlangsung selama tujuh hari tujuh malam, dengan seni yang berdasarkan nilai-nilai
Islam seperti marhaban dan barzanyji, serta tarian tradisional Melayu dan pencak Minang.

Pada malam terakhir, yaitu tanggal 12 Rabi'ul Awal, diadakan ceramah yang
disampaikan oleh Datu Raja Lelo. Dalam pidatonya, Datu Raja Lelo mengulas sejarah
kedatangan Islam di Bima oleh dua pendahulunya, Datu ri Bandang dan Daturri Tiro, yang
datang dari Tanah Melayu, serta sumpah kesetiaan Sultan Abdul Khair terhadap Islam.
Strategi dakwah yang diperkenalkan oleh ulama Melayu melalui upacara Sirih Pua
berhasil menarik perhatian Sultan, bangsawan, dan masyarakat Bima. Usaha para ulama
tersebut tidak sia-sia. Sultan dan anggota majelis Adat turut hadir di Ule untuk mengikuti
upacara tersebut, yang merupakan pertama kalinya bagi Sultan Muda Usia. Suara wahyu
llahi yang dikumandangkan oleh para ulama mampu menggetarkan hati Sultan (Malingi,
2016).

Dalam dirinya, muncul rasa cinta yang mendalam terhadap Al-Qur'an dan tekad
untuk mengamalkan ajarannya. Nasihat dan arahan yang disampaikan oleh para ulama
melalui ceramah mereka menimbulkan tekad untuk memperbaiki kesalahan yang telah
dilakukan. Lirik syair Jiki Molu (zikir Maulid) yang diiringi oleh suara Ber-janji dan
marhaban yang mengungkapkan keutamaan dan kemuliaan Nabi Muhammad Saw.
sebagai penghulu para Nabi dan Rasul, membangkitkan cinta yang tulus kepada Nabi.
Suara gemuruh Silu dan irama Gendang yang berdentum-dentum yang menemani
gerakan Lenggo Melayu menyatu harmonis dengan angin malam yang berhembus dan
suara ombak laut di pesisir pantai Ule, menginspirasi lahirnya seni yang indah dan Islami
(Malingi, 2016).

Akhirnya, Sultan berjanji di depan para ulama untuk mengamalkan Islam secara
tulus sesuai dengan sumpah Oi Ule yang diteruskan oleh ayahnya. Terkesan dengan
perayaan yang diselenggarakan oleh ulama Melayu, Sultan kembali memberikan
dukungan untuk penyebaran agama Islam dan memberi ruang bagi para ulama untuk
menyebarkan syiar Islam. Sebagai penghargaan atas kontribusi ulama Melayu dalam
penyebaran Islam di Bima, Sultan memberikan izin bagi mereka untuk tinggal di wilayah
baru (saat ini dikenal sebagai kampung Melayu) yang berdekatan dengan istana. Sultan
juga memberikan sejumlah lahan sawah di sebelah timur kampung baru kepada mereka.
Sebagian besar lahan sawah tersebut diberikan kepada Datuk Raja Lelo dan empat rekan
lainnya, sementara sisanya dikembalikan kepada Sultan. Lahan sawah yang
dikembalikan oleh ulama Melayu dikenal sebagai "tolo bali" (sawah yang dikembalikan),
bukan "tolo bali" (sawah milik orang Bali) seperti yang dipahami oleh sebagian orang
(Nurrofika & Murdiono, 2020).

Integritas Nilai-Nilai Islam dan Budaya Lokal Hanta Ua Pua

Pendekatan untuk mengawinkan Islam dengan budaya lokal penting karena Islam
pada awalnya tumbuh dari konteks lokal. Nabi Muhammad SAW sendiri telah berhasil

220



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

melakukannya. Meskipun pada awalnya Islam mungkin hanya dikenal sebagai "Dien
Muhammad" dan para pengikutnya, Muhammad menyebarkan ajaran Islam dengan
memberikan pengakuan kepada semua kelompok sosial di wilayahnya untuk
mengidentifikasi diri dengan lokalitas mereka. Ketika komunitas Arab terbentuk,
persaingan antar kelompok masyarakat muncul, dan Muhammad berhasil menjaga
keseimbangan dengan memberikan pandangan yang inklusif. Islam pribumi tidak
bermaksud untuk mentransfer budaya Arab secara langsung ke Indonesia. Sebaliknya,
Islam pribumi menyadari bahwa mengadopsi budaya Arab secara langsung dapat
mengancam budaya lokal yang ada (Parida, 2020). Abdurahman Wahid bahkan
menekankan bahwa mengidentifikasi diri dengan budaya Timur Tengah dapat
menyebabkan kehilangan akar budaya Indonesia sendiri. Arabisasi yang tidak cocok
dengan kebutuhan lokal dapat mengancam keberadaan budaya lokal. Berbeda dengan
gerakan Wahabisme atau upaya purifikasi Islam yang mencoba memperkenalkan tradisi
Arab ke Indonesia, Islam pribumi berusaha untuk menyelaraskan ajaran-ajaran inti Islam
dengan budaya lokal Indonesia. (Parida, 2020).

Upacara Hanta Ua Pua di Bima merupakan peristiwa yang bersanding dengan
perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW. Acara ini bukan hanya merayakan kelahiran
Nabi Muhammad SAW, melainkan juga sebagai penghormatan terhadap ulama yang
berperan besar dalam menyebarkan agama Islam di Bima. Melalui upacara tradisional
Hanta Ua Pua, agama Islam diperkenalkan dan disebarkan dengan mengisi makna serta
prinsip-prinsip Islam ke dalam berbagai jenis musik, seni, dan budaya yang
dikembangkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat di daerah Bima. Dalam
pelaksanaan upacara adat ini, ajaran Islam diperkenalkan tanpa mengesampingkan adat
istiadat yang telah lama dipegang teguh oleh mereka. Hal ini memungkinkan mereka
menerima ajaran Islam dengan sukarela, tanpa harus meninggalkan tradisi yang telah
menjadi bagian integral dari kehidupan mereka (Nurrofika & Murdiono, 2020). Dalam
pelaksanaannya, upacara Hanta Ua Pua memiliki beberapa tujuan utama. Pertama,
upacara ini diadakan untuk menghormati hari kelahiran Nabi Muhammad SAW. Kedua,
upacara ini bertujuan untuk mengenang sejarah penyebaran Islam di wilayah Bima serta
pendirian Kesultanan Bima. Ketiga, upacara ini juga memberikan penghormatan kepada
penghulu Melayu dan seluruh keluarga yang berperan penting dalam penyebaran
agama Islam di wilayah Bima.

Melalui ketiga tujuan tersebut, harapannya adalah agar Sultan dan masyarakatnya
dapat mengikuti ajaran Islam yang sesuai dengan Alquran, Sunnah Rasul, serta ijtihad
para ulama. Diinginkan agar masyarakat Bima mendalami pemahaman dan praktik
ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini tercermin dalam upacara penyerahan
Alquran kepada Sultan sebagai pemimpin yang akan membimbing ajaran Islam bersama
dengan rakyatnya. Upacara Hanta Ua Pua adalah ekspresi cinta dan penghormatan
Kesultanan Bima beserta warganya terhadap Rasulullah dan ulama yang berperan besar
dalam penyebaran agama Islam di Bima. Acara ini melibatkan hampir seluruh lapisan
masyarakat Bima, terutama keturunan Melayu, namun juga dihadiri oleh banyak orang
dari luar daerah, terutama wilayah timur, yang ingin menyaksikan upacara tersebut
(Nurrofika & Murdiono, 2020).

221



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Acara ini mencakup nilai-nilai Islam, penyiaran Islam, nilai-nilai budaya,
kebersamaan, gotong-royong, serta saling menghormati antara ulama dan umarah pada
masa itu. Melalui prosesi upacara dakwah atau perayaan Maulid Nabi ini, masyarakat
Bima berupaya menumbuhkan rasa cinta kepada Nabi Muhammad SAW sekaligus
menghargai peran ulama sebagai pewaris Nabi dalam menyebarkan Islam. Ulama
dianggap sebagai tempat perlindungan dan cerminan yang dijadikan teladan oleh
masyarakat. Nabi Muhammad dianggap sebagai contoh bagi umat Islam dan panduan
hidup yang menjadi penuntun bagi seluruh umat Islam untuk mencapai kebahagiaan di
dunia dan akhirat.

Kesimpulan

Hanta Ua Pua adalah bagian dari warisan budaya Islam yang dipelihara dan
dianggap sebagai serangkaian ritual resmi bagi masyarakat di wilayah Bima-Dompu.
Meskipun ada pandangan yang mengidentifikasi tradisi ini sebagai bid'ah atau tidak
sesuai dengan nilai-nilai Islam yang sebaiknya dihindari, akan tetapi faktanya terdapat
unsur-unsur atau nilai-nilai agama yang menjadi inti dari seluruh tradisi ini. Pemahaman
dan tradisi ini muncul dari kapasitas Islam yang memiliki konsep universalisme, yang
mampu berkolaborasi dan beradaptasi dengan berbagai peradaban dan kebudayaan.
Bagi masyarakat Bima-Dompu, Hanta Ua Pua dianggap sebagai sebuah kewajiban ritual
tahunan karena dianggap sejalan dengan nilai-nilai agama serta sebagai ekspresi dari
kasih sayang terhadap Rasulullah SAW. Tradisi ini dianggap sebagai pengingat akan
sejarah penyebaran agama Islam di wilayah Bima serta pendirian Kesultanan Bima,
sambil memberikan penghormatan kepada para ulama yang turut berperan dalam
penyebaran agama Islam di wilayah tersebut.

Tradisi ini memiliki hambatan dan tantangan dari ajaran islam garis keras.
Dengan model ajaran yang ketat tersebut membuat mereka dengan mudah
menyalahkan tradisi-tradisi yang telah lama berkembang di tengah masyarakat.
Ketidaktahuan akan sejarah dan isi dari tradisi ini, bisa saja menjadi celah bagi penganut
islam garis keras untuk menghasut masyarakat banyak agar tidak lagi mengikuti tradisi
yang telah lama dilakukan ini. Bukan menjadi hal yang tidak mungkin jika kedepannya,
masyarakat akan tidak memiliki minat bahkan tidak ada lagi yang mengikutinya. Secara
ringkas, melalui ketiga tujuan tersebut, dapat disimpulkan bahwa Hanta Ua Pua kaya
akan nilai-nilai keislaman dan keyakinan terhadap ajaran Islam. Oleh karenaitu, tradisi ini
telah menjadi bagian tak terpisahkan dari budaya lokal yang terintegrasi dan disesuaikan
menjadi bagian integral dari budaya Islam yang memegang peranan penting dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Bima-Dompu. Sudah menjadi tanggung jawab kita
bersama sebagai masyarakat untuk terus menjaga tradisi-tradisi lokal, khususnya yang
telah berintegrasi dengan nilai-nilai Islam seperti yang terdapat dalam tradisi Hanta Ua
Pua.

Daftar Rujukan

Aksa, A. (2022). Tradisi Hanta Ua Pua: Geliat Islamisasi dan Strategi Ulama dalam
Menyebarkan Islam di Bima. Pusaka, 10 (2), 438-448.
https://doi.org/10.31969/pusaka.v10i2.866

222



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal. KURIOSITAS:
Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan, 10 (2), 87-100.
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594

Albab, U. (2023). Theories Of The Entry Of Islam In Indonesia. AS-SALAM Jurnal llmiah
lImu-llmu Keislaman, 43 (4), 342-346.

Alexander Will, E. N. S. (2023). International Journal of Social Science Research and
Review. International Journal of Social Science Research and Review, 5 (1), 159-165.

Anwar, M. K. (2016). Peran Ulama Di Nusantara Dalam Mewujudkan Harmonisasi Umat
Beragama. Fikrah, 4 (1), 80. https://doi.org/10.21043/fikrah.v4i1.1621

Attas, S. G., & Anoegrajekti, N. (2021). Integrasi Budaya Lokal dengan Islam dalam
Ritual Kenduri Blang di Kecamatan Lhoknga Aceh Besar. Prosiding Seminar
Nasional Bahasa, Sastra, Dan Seni, 1, 186-189.

Endro, G. (2017). Menyelisik Makna Integritas dan Pertentangannya dengan Korupsi.
Integritas: Jurnal Antikorupsi, 3 (1), 131-152.
https://jurnal.kpk.go.id/Dokumen/Jurnal-INTEGRITAS-Volume-3-No-1-tahun-
2017/Jurnal-INTEGRITAS-Volume-3-No-1-tahun-2017-06.pdf

Ghofur, M. I. (2021a). Integrasi Islam Dan Budaya Nusantara (Tinjauan Historis Islam Di
Nusantara). JURNAL YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan, 7 (2),
255. https://doi.org/10.24235/jy.v7i2.9042

Ghofur, M. I. (2021b). Integrasi Islam Dan Budaya Nusantara (Tinjauan Historis Islam Di
Nusantara) Integration of Islam and Nusantara Culture (Overview of Historical
Islam in the Nusantara). Jurnal Yagzhan, 07 (02).
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yagzhan/index

Hafizha, R. (2022). Pentingnya Integritas Akademik. Journal of Education and
Counseling (JECO), 1(2), 115—-124. https://doi.org/10.32627/jeco.v1i2.56

Makatita, A. S., & Islamy, A. (2022). Paradigma Dakwah Islam Terhadap Budaya Lokal
Masyarakat Papua : Integrasi Syariat Islam dan Budaya dalam Tradisi Bakar Batu
Pada Komunitas Muslim Dani. Jurnal At-Taghyir: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan
Masyarakat Desa, 4 (2), 241-262. https://doi.org/10.24952/taghyir.v4i2.5264

Malingi, A. (2016). Syiar Islam dalam Upacara Adat Hanta Ua Pua di Tanah Bima Nusa
Tenggara Barat. Jurnal Lektur Keagamaan, 14 (1), 29.
https://doi.org[10.31291/jlk.v14i1.471

Nur’Aini. (2021). Effects of acculturation of assimilation in the search for cultural
identity by the Punjabi ethnic minority in Medan, Indonesia. Journal of Human
Behavior in the Social Environment, 31 (6), 799-812.
https://doi.org/10.1080/10911359.2020.1825257

Nurhanifah, A. (2024). Tinjauan Komunikasi Islam Terhadap Pelaksanaan Tradisi Hanta
Ua Pua (Studi Pada Masyarakat Bima). Etheses UIN Mataram.

Nurhayati, N. (2018). Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum Dan Ushul Fikih. Jurnal
Hukum Ekonomi Syariah, 2 (2), 124-134. https://doi.org/10.26618/j-hes.v2i2.1620

223



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 215-224 elSSN: 3024-8140

Nurrofika, N., & Murdiono, M. (2020). Tradisi Hanta Ua Pua Sebagai Upaya Pelestarian
Budaya Religi Di Bima. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22 (1), 10.
https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n1.p10-18.2020

Pardjaman, R. (2013). Transformasi Nilai-Nilai Syariah Ke Dalam Sistem Hukum Nasional
(Sebuah Pendekatan Hermeneutika). Al-’Adalah, 11 (2), 8.
http://www.ejournal.radenintan.ac.id/index.php/adalah/article/view/272

Parida, P. (2020). Islam Indonesia/Nusantara Tahlilan: Salah Satu Integrasi Budaya Dan
Agama. Jurnal Literasiologi, 3 (4), 14-20.
https://doi.org/10.47783/literasiologi.v3i4.116

Ristianah, N. (2020). ternalisasi Nilai-Nilai Keislaman Perspektif Sosial Kemasyarakatan.
2017 (1), 1-9. http://190.119.145.154/handle/20.500.12773/11756

Supriadin, I. (2023). Relasi Agama Dan Budaya Dalam Sejarah Pemerintahan
Kesultanan Bima. FiTUA: Jurnal Studi Islam, 4 (1), 71-88.
https://doi.org[10.47625/fitua.v4i1.457

Switri, E., Rusli, R., & Mardiah, A. (2023). Universalisme Islam dan Islam lokal: Kajian
Perbandingannya. Tarbiyah Islamiyah, 8 (April), 399-411.

Zamhari, A. (2022). Defending Islamic Tradition Theological Responses of the Hadrami
Maijlis Taklim Groups toward the Salafi-Wahabi Preaching Movement in
Contemporary Indonesia. Journal of Indonesian Islam, 16 (1), 75-102.
https://doi.org[10.15642/J11S.2022.16.1.75-102

224



