
Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 10, 2024 pp. 215-224      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Tradisi Hanta Ua Pua:  Integrasi Islam dan kearifan lokal 
Suku Mbojo (Bima-Dompu) 

Muhammad Nur1*, Nur Hasaniyah2 , Nur Latifatul Qalbi3 
1,2,3 Program Studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

e-mail: * 220301110085@student.uin-malang.ac.id 
 
 

A B S T R A K 

Hanta Ua Pua, merupakan salah satu dari banyak tradisi yang masih dijaga 
dan dipraktikkan oleh masyarakat Bima-Dompu. Tradisi ini telah menjadi 
bagian integral dari Islam di kalangan mereka. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengungkap bagaimana Hanta Ua Pua berfungsi sebagai 
pemersatu seluruh elemen masyarakat dan dipandang sebagai suatu 
tradisi yang lekat dengan nilai-nilai Islam, walaupun tidak sepenuhnya 
bersumber dari ajaran Islam secara murni. Penelitian ini menggunakan 
metode analisis konten. Konsep universalisme dalam Islam menunjukkan 
kemampuannya untuk beradaptasi dan berintegrasi dengan beragam 

peradaban serta kebudayaan, sehingga dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Hanta Ua Pua 
dianggap oleh masyarakat Bima-Dompu sebagai salah satu kegiatan yang menguatkan keyakinan dan kasih 
sayang terhadap agama karena mengandung nilai-nilai agama yang dianggap harus dijalankan. Hal ini terlihat 
dari tiga tujuannya: pertama, untuk menghormati kelahiran Nabi Muhammad SAW; kedua, sebagai pengingat 
sejarah penyebaran Islam di tanah Bima dan pendirian Kesultanan Bima; ketiga, memberikan penghargaan 
kepada ulama, penghulu Melayu, dan semua keluarga yang berperan dalam penyebaran agama Islam di Bima. 
Dengan mempertimbangkan tujuan-tujuan tersebut, dapat disimpulkan bahwa Hanta Ua Pua mengandung 
nilai-nilai keislaman yang signifikan dan memperkuat keyakinan terhadap nilai-nilai Islam, menjadikannya 
sebuah kegiatan yang dianggap penting dan wajib dilakukan oleh masyarakat Bima-Dompu. 

 
A B S T R A C T 

Hanta Ua Pua is one of the preserved and practiced traditions among the Bima-Dompu community. It 
represents a cultural aspect that has become part of Islam, particularly in the Bima-Dompu society. This 
research aims to uncover how Hanta Ua Pua is believed and functions as a religious belief and activity in the 
community, which, from a religious perspective, is not entirely derived from religious teachings. The 
research utilizes content analysis methodology. Islam holds a concept of universalism capable of 
integrating and assimilating into various civilizations and cultures. It can coalesce and be embraced by 
diverse nations and civilizations. The Bima-Dompu community regards Hanta Ua Pua as an activity 
associated with reinforcing faith and devotion to religion due to its inherent religious values that must be 
upheld. This is evident from its three objectives: first, honoring the birth of Prophet Muhammad SAW; 
second, recalling the history of the spread of Islam in the land of Bima and the establishment of the Bima 
Sultanate; third, paying homage to the contributions of the ulamas, the Melayu leaders, and all families 
involved in disseminating Islam in Bima. Considering these three objectives, it can be concluded that Hanta 
Ua Pua is deeply steeped in Islamic values and reinforces belief in Islamic principles, making it a mandatory 
activity for the Bima-Dompu community. 

 

 

Kata Kunci: 
Tradisi Hanta Ua Pua; kearifan 
local; tradisi; integrasi 
keislaman 
 
Keywords: 
Hanta Ua Pua; local wisdom; 
tradition; iIslamic Integration 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
file:///C:/penyimpanan%20utama/Download/Download%20from%20chrome/lomba%20essai%20lingkungan/220301110085@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

216 
 

Pendahuluan  

Sejak masuknya Islam ke Indonesia, terdapat banyak tradisi lokal yang 
terintegrai dengan Islam. Hal ini berkaitan dengan cara masuk dan penyebaran Islam itu 
sendiri. Azra mencatat bahwa penyebaran Islam di wilayah Nusantara dilakukan secara 
damai oleh para ulama, mubalig, sufi, dan para pedagang. Pada masa itu, penganut Islam 
berasal dari Mekkah, Persia, Gujarat, dan Cina, yang datang melalui jalur perdagangan 
dan ikatan perkawinan. Awalnya, Islam diterima dengan baik di pantai timur Aceh dan 
kemudian oleh masyarakat di Semenanjung Malaka. Proses penyebaran Islam kemudian 
meluas ke kota-kota pelabuhan di pantai utara Pulau Jawa serta wilayah-wilayah di jalur 
rempah-rempah Nusantara  (Aksa, 2022). Perbedaan pandangan terkait masuknya Islam 
ke Nusantara melibatkan tiga permasalahan utama: asal usul kedatangan Islam, tokoh-
tokoh yang membawanya, dan waktu kedatangan. Meskipun berbagai teori dan diskusi 
telah berupaya menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, masalah ini belum 
sepenuhnya terpecahkan. Hal ini disebabkan tidak hanya oleh kurangnya data yang 
dapat menguatkan satu teori tertentu, tetapi juga karena pendekatan sepihak dari 
beberapa teori yang ada. Beberapa teori cenderung menekankan aspek tertentu dari 
ketiga permasalahan tersebut, sementara mengabaikan aspek-aspek lainnya (Anwar, 
2016). 

  Kesultanan Bima, sebagai salah satu dari banyak kesultanan di Nusantara, 
menunjukkan hubungan yang erat antara ulama dan umara dalam upaya bersama 
membangun peradaban Islam di wilayah timur Pulau Sumbawa. Salah satu contoh nyata 
dari peran ulama dan umara di Kesultanan Bima adalah Tradisi Hanta Ua Pua. Tradisi ini 
muncul sebagai strategi dakwah yang digunakan oleh ulama saat mereka mengalami 
kesulitan dalam menyampaikan ajaran Islam kepada Sultan, yang merupakan pemimpin 
Kesultanan Bima pada masa itu (Zamhari, 2022).  Terdapat beberapa studi yang meneliti 
mengenai tradisi Hanta Ua Pua. Pertama, sebuah penelitian mengenai Tradisi Hanta Ua 
Pua Sebagai Upaya Pelestarian Budaya Religi Di Bima. Penelitian ini dilakukan oleh   
(Nurrofika & Murdiono, 2020; Aksa, 2022; Nurhanifah, 2024) . Kemudian terdapat 
beberapa penelitian mengenai integrase Islam dan budaya lokal, seperti penelitian yang 
dilakukan oleh  (Ghofur, 2021; Makatita & Islamy, 2022; Attas & Anoegrajekti, 2021). Dari 
berbagai penelitian tersebut, peneliti belum menemukan penelitian yang mengungkap 
dan mendetail mengenai integritas nilai-nilai budaya lokal di Bima dan agama islam pada 
tradisi Hanta Ua Pua. Oleh karena itu, peneliti merasa ini menjadi hal yang sangat penting 
dan ingin mengisi kekosongan tersebut.  Peneliti juga ingin melanjutkan penelitian ini 
dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan diharapkan dapat menjadi pelengkap bagi 
penelitian-penelitian sebelumnya.  

Metode Penelitian 

Penelitian ini menerapkan pendekatan studi kepustakaan  (Library Research), 
yang merupakan metode pengumpulan informasi dan data dari berbagai sumber di 
perpustakaan, seperti dokumen, buku, majalah, dan catatan sejarah. Pendekatan ini juga 
mencakup penelaahan buku referensi dan penelitian terdahulu yang relevan untuk 
mendapatkan landasan teori yang sesuai dengan masalah yang diteliti. Data 
dikumpulkan melalui penelaahan buku, literatur, catatan, dan laporan yang berkaitan 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

217 
 

dengan masalah yang akan dipecahkan. Selain itu, studi kepustakaan dapat mencakup 
kajian teoritis dan literatur ilmiah lainnya yang berhubungan dengan budaya, nilai, dan 
norma dalam konteks sosial yang diteliti.  

Metode ini digunakan untuk menyusun dan mendeskripsikan kualitas 
pelayanan terhadap kepuasan pasien rawat jalan di rumah sakit. Instrumen yang 
digunakan meliputi daftar periksa klasifikasi bahan penelitian, skema/peta penulisan, 
dan format catatan penelitian. Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi  
(Content Analysis), yang bertujuan untuk mendapatkan inferensi yang valid dan dapat 
diteliti ulang dalam konteksnya. Proses analisis melibatkan pemilihan, perbandingan, 
penggabungan, dan pemilahan berbagai pengertian hingga ditemukan yang relevan. 
Untuk memastikan keakuratan dan mencegah kesalahan pemahaman, dilakukan 
pengecekan silang antar pustaka dan memperhatikan komentar dari pembimbing. 

Pembahasan   

Integritas    

Secara etimologis, kata integritas  (integrity), integrasi  (integration), dan integral  
(integral) memiliki akar kata Latin yang sama, yaitu "integer" yang berarti "seluruh" atau 
"bilangan bulat". Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia  (KBBI), integritas diartikan 
sebagai mutu, sifat, atau keadaan yang menunjukkan kesatuan yang utuh sehingga 
memiliki potensi dan kemampuan yang memancarkan kewibawaan dan kejujuran. 
Integritas merujuk pada moral kejujuran dan kesatuan diri dalam konteks karakter 
moral. Menurut definisi lain oleh Macfarlane, integritas adalah penghormatan terhadap 
individu dan semua bentuk kehidupan lainnya  (Hafizha, 2022). Oleh karena itu, sesuatu 
yang berintegritas adalah sesuatu yang utuh secara keseluruhan, tidak terpisah-pisah, di 
mana nuansa keutuhan atau kebulatannya tidak dapat dihilangkan.  

Meskipun terdiri dari banyak elemen, keutuhan atau kebulatannya selalu terjaga 
karena adanya hubungan timbal balik yang kuat di antara elemen-elemennya. 
Bersatunya elemen-elemen tersebut lebih merupakan persatuan daripada kesatuan, 
karena identitas elemen tidak hilang. Identitas tiap elemen dari sesuatu yang 
berintegritas masih dapat dikenali, meskipun fungsinya sulit dipisahkan dari fungsi 
keseluruhan. Istilah sederhana "kompak" dan "kekompakan" mungkin tepat untuk 
menggambarkan bersatunya elemen-elemen sesuatu yang berintegritas sedemikian 
rupa sehingga konotasi keutuhan atau kebulatannya tetap terjaga  (Endro, 2017). 

Nilai-Nilai Islam 

Nilai-nilai adalah aspek penting dalam kehidupan sehari-hari yang memiliki kualitas 
yang bernilai tinggi, berkualitas, dan bermanfaat bagi manusia. Mereka bersifat abstrak 
dan ideal, tidak berwujud secara fisik, dan bukan semata masalah fakta atau kebenaran 
yang dapat dibuktikan secara empiris  (Ristianah, 2020). Salah satunya adalah nilai-nilai 
Islam, yaitu perilaku yang didasarkan pada prinsip-prinsip Islam, bertujuan mentransfer 
nilai-nilai agama agar terjadi penghayatan dan praktik ajaran agama yang efektif. Nilai-
nilai Islam yang hendak dibentuk dalam individu Muslim adalah landasan moralitas  
(Pardjaman, 2013). Beberapa nilai penting yang harus ditanamkan pada anak menurut 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

218 
 

Islam antara lain: iman, keadilan, kesederhanaan, ketaatan kepada orang tua, 
kesabaran, kebaikan, keteguhan dalam prinsip, kejujuran, toleransi, dan pendidikan. 
Setidaknya terdapat 3 nilai penting yang ada pada agama islam yaitu nilai akidah, syariah 
dan akhlak  (Nurhayati, 2018). 

Universalisme dan Proses Akulturasi Budaya Lokal dalam Islam  

Makna universalisme dalam Islam mengacu pada kesatuan umat Islam yang utuh, 
meskipun terdiri dari beragam suku, bangsa, dan bahasa. Dalam prinsipnya, umat Islam 
memiliki perspektif universal di mana tidak ada batasan antar negara, suku, atau bahasa. 
Islam tidak membedakan berdasarkan warna kulit, bahasa, asal usul, pangkat, atau 
derajat sosial. Hakikat ajaran Islam terletak pada keesaan Allah SWT  (tauhid). Implikasi 
utama dari konsep tauhid ini adalah kesatuan umat manusia. Dalam konteks hukum, 
universalitas Islam tercermin dalam prinsip-prinsip hukumnya. Berdasarkan asas 
persatuan umat manusia, hukum Islam memberikan jaminan dan perlindungan kepada 
setiap individu tanpa adanya diskriminasi  (Alexander Will, 2023).  

Pentingnya integrasi antara pluralisme dan kesatuan tercermin dalam moto 
nasional Indonesia, "Bhineka Tunggal Ika". Seperti yang dikutip oleh Harold Coward dari 
Blaise Pascal, pluralisme yang tidak diintegrasikan dalam kesatuan adalah kekacauan, 
sementara kesatuan yang tidak memperhatikan pluralitas adalah tirani. Meskipun 
mayoritas penduduk Indonesia memeluk Islam, namun pengaruh arabisasi di Indonesia 
relatif lebih kecil dibandingkan dengan negara-negara Islam lainnya (Switri et al., 2023). 
Islamisasi di Nusantara berjalan melalui berbagai jalur yang meliputi perdagangan, seni, 
perkawinan, dan pendidikan. Proses ini dilakukan dengan cara yang damai tanpa 
menghilangkan kebudayaan lokal yang ada. Tidak ada penggunaan kekuatan militer 
dalam penyebaran agama Islam di wilayah ini  (Al-Amri & Haramain, 2017). 

Sebagai negara dengan jumlah umat Muslim terbesar di dunia, Indonesia memiliki 
sejarah panjang terkait masuknya Islam ke wilayah ini. Proses ini dimulai sejak zaman 
kerajaan dan berlanjut hingga menjadi agama dengan jumlah penganut terbanyak di 
kepulauan ini. Perkembangan Islam di Indonesia tidak terjadi dalam waktu singkat, 
melainkan melalui perjalanan sejarah yang panjang (Albab, 2023). Masuknya Islam ini 
tentunya tidak dengan cara yang mudah. Terdapat proses Panjang yang membuat 
agama Islam dapat diterima oleh masyarakat Indonesia, salah satunya adalah melalui 
proses Akulturasi. Akulturasi adalah proses perubahan budaya yang dialami seseorang 
sebagai hasil dari kontak antara dua atau lebih budaya lainnya.  

Pada prinsipnya, perubahan terjadi di kedua budaya, tetapi dalam praktiknya, 
perubahan yang lebih besar terjadi pada kelompok minoritas. Perubahan tersebut dapat 
diukur melalui indikator kepercayaan atau nilai, sikap, dan perilaku. (Nur’Aini, 2021). Di 
bumi Nusantara, terjadi proses penyatuan antara ajaran Islam dan kebudayaan yang 
sudah ada sebelumnya. Adaptasi Islam terhadap budaya yang telah ada di wilayah ini 
terjadi karena keberadaan kebudayaan sebelum kedatangan Islam. Faktor yang 
memengaruhi karakter Islam di Nusantara juga termasuk utusan agama itu sendiri. Oleh 
karena itu, penting bagi Islam untuk bisa beradaptasi dan diterima dengan baik oleh 
masyarakat setempat. Penekanan pada utusan agama Islam di Nusantara juga 
menunjukkan penyesuaian dengan elemen-elemen lokal dalam seni Islam, serta 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

219 
 

pandangan lokal dalam pemikiran komunitas Muslim di wilayah ini selama ini  (Ghofur, 
2021).  

Sejarah Hanta Ua Pua 

Sebagai negara dengan jumlah populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia 
memiliki sejarah yang panjang mengenai masuknya Islam ke wilayah ini. Proses ini 
dimulai sejak awal sejarah Islam masuk ke Indonesia dan berlanjut hingga menjadi 
agama dengan jumlah penganut terbanyak di kepulauan ini. Proses ini tidak terjadi 
secara cepat, melainkan telah berlangsung sejak masa kerajaan (Albab, 2023). Sejak 
berabad-abad lamanya, Kerajaan Bima telah berdiri dengan pemerintahan yang 
dipimpin oleh seorang Raja yang mengatur para Ncuhi yang tersebar di seluruh wilayah 
kerajaan Bima. Bo’ Sangaji Kai  (kitab catatan kesultanan Bima) mengonfirmasi bahwa 
Islam diadopsi sebagai agama resmi Kesultanan Bima setelah La Kai memeluk agama 
Islam dan mengubah namanya menjadi Abdul Kahir. Ketika Raja dan keluarganya 
memeluk Islam, proses Islamisasi dilaksanakan secara besar-besaran di bawah 
kepemimpinan Sultan Abdul Kahir, dengan bantuan dua guru utamanya, yakni Datuk Ri 
Bandang dan Datur Ri Ditiro. Hal ini mengakibatkan penyebaran Islam ke seluruh penjuru 
wilayah Bima, kecuali di beberapa wilayah tertentu (Supriadin, 2023). 

Pada permulaan masa kekuasaannya, Sultan Abdul Khair Sirajuddin, setelah 
memeluk agama Islam, menunjukkan penghormatan yang signifikan terhadap ajaran 
agama tersebut, bahkan bersedia mengorbankan dirinya demi agama, sebagaimana 
dinyatakan dalam "Sumpah Parapi". Sebelumnya, ayahnya setelah kembali dari Kalodu, 
mendirikan sebuah masjid di Kolodu yang menjadi pusat penyebaran Islam di wilayah 
Kesultanan Bima. Walaupun Islam awalnya diterima dengan baik oleh masyarakat dan 
Sultan memberikan dukungan pada dakwah Islam, semangat tersebut tidak berlanjut 
pada generasi penerusnya. Ketika Sultan Abdul Khair Sirajuddin memulai masa 
pemerintahannya, dia kurang memperhatikan ajaran Islam yang diupayakan oleh para 
ulama. Minatnya lebih terfokus pada seni dan budaya tradisional, yang menghasilkan 
penciptaan tarian, karya seni, serta penyelenggaraan upacara adat (Aksa, 2022). 

Perlu dicatat bahwa saat agama Islam menjadi agama resmi di Kesultanan, usianya 
masih tergolong muda, hanya berusia belasan tahun. Situasi semakin rumit karena 
kekosongan mubaligh Islam setelah kepulangan Datu ri Bandang dan Datu ri Tiro ke 
Kerajaan Gowa. Dampaknya, ajaran Islam yang disampaikan oleh ulama belum 
sepenuhnya diterima atau diikuti dengan sungguh-sungguh oleh Sultan dan masyarakat. 
Kebiasaan lama masih sering muncul, bahkan bila bertentangan dengan norma-norma 
baru yang dibawa oleh Islam. Dalam mengatasi situasi tersebut, para ulama mencari 
pendekatan baru untuk menyebarkan Islam di Kesultanan Bima. Kelompok ulama 
Melayu yang terdiri dari Datuk Raja Lelo, Datuk Iskandar, Datuk Lela, Datuk Selang Koto, 
dan Datuk Panjang mengembangkan strategi baru untuk menarik perhatian Sultan 
terhadap Islam. Mereka menyadari minat Sultan terhadap seni dan budaya lokal, 
sehingga mereka memutuskan untuk memperingati Maulid Nabi Muhammad SAW 
dengan menggabungkan tradisi lokal untuk memperkuat identitas Islam di Bima  
(Malingi, 2016). 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

220 
 

Dalam rangka memperingati Maulid Nabi Muhammad SAW, kelompok ulama 
Melayu mengadakan upacara meriah yang mengusung adat istiadat Melayu. Perayaan 
ini dilangsungkan di kediaman para ulama di Ule. Tradisi ini kemudian menjadi Tradisi 
Hanta Ua Pua setelah diadopsi dalam budaya dan adat istiadat masyarakat Bima. 
Perayaan Maulid Nabi yang dipersembahkan oleh kelompok ulama tersebut 
berlangsung selama tujuh hari tujuh malam, dengan seni yang berdasarkan nilai-nilai 
Islam seperti marhaban dan barzanji, serta tarian tradisional Melayu dan pencak Minang.  

Pada malam terakhir, yaitu tanggal 12 Rabi'ul Awal, diadakan ceramah yang 
disampaikan oleh Datu Raja Lelo. Dalam pidatonya, Datu Raja Lelo mengulas sejarah 
kedatangan Islam di Bima oleh dua pendahulunya, Datu ri Bandang dan Datu ri Tiro, yang 
datang dari Tanah Melayu, serta sumpah kesetiaan Sultan Abdul Khair terhadap Islam. 
Strategi dakwah yang diperkenalkan oleh ulama Melayu melalui upacara Sirih Pua 
berhasil menarik perhatian Sultan, bangsawan, dan masyarakat Bima. Usaha para ulama 
tersebut tidak sia-sia. Sultan dan anggota majelis Adat turut hadir di Ule untuk mengikuti 
upacara tersebut, yang merupakan pertama kalinya bagi Sultan Muda Usia. Suara wahyu 
Ilahi yang dikumandangkan oleh para ulama mampu menggetarkan hati Sultan (Malingi, 
2016).  

Dalam dirinya, muncul rasa cinta yang mendalam terhadap Al-Qur'an dan tekad 
untuk mengamalkan ajarannya. Nasihat dan arahan yang disampaikan oleh para ulama 
melalui ceramah mereka menimbulkan tekad untuk memperbaiki kesalahan yang telah 
dilakukan. Lirik syair Jiki Molu  (zikir Maulid) yang diiringi oleh suara Ber-janji dan 
marhaban yang mengungkapkan keutamaan dan kemuliaan Nabi Muhammad Saw. 
sebagai penghulu para Nabi dan Rasul, membangkitkan cinta yang tulus kepada Nabi. 
Suara gemuruh Silu dan irama Gendang yang berdentum-dentum yang menemani 
gerakan Lenggo Melayu menyatu harmonis dengan angin malam yang berhembus dan 
suara ombak laut di pesisir pantai Ule, menginspirasi lahirnya seni yang indah dan Islami 
(Malingi, 2016). 

Akhirnya, Sultan berjanji di depan para ulama untuk mengamalkan Islam secara 
tulus sesuai dengan sumpah Oi Ule yang diteruskan oleh ayahnya. Terkesan dengan 
perayaan yang diselenggarakan oleh ulama Melayu, Sultan kembali memberikan 
dukungan untuk penyebaran agama Islam dan memberi ruang bagi para ulama untuk 
menyebarkan syiar Islam. Sebagai penghargaan atas kontribusi ulama Melayu dalam 
penyebaran Islam di Bima, Sultan memberikan izin bagi mereka untuk tinggal di wilayah 
baru  (saat ini dikenal sebagai kampung Melayu) yang berdekatan dengan istana. Sultan 
juga memberikan sejumlah lahan sawah di sebelah timur kampung baru kepada mereka. 
Sebagian besar lahan sawah tersebut diberikan kepada Datuk Raja Lelo dan empat rekan 
lainnya, sementara sisanya dikembalikan kepada Sultan. Lahan sawah yang 
dikembalikan oleh ulama Melayu dikenal sebagai "tolo bali"  (sawah yang dikembalikan), 
bukan "tolo bali"  (sawah milik orang Bali) seperti yang dipahami oleh sebagian orang  
(Nurrofika & Murdiono, 2020). 

Integritas Nilai-Nilai Islam dan Budaya Lokal Hanta Ua Pua 

Pendekatan untuk mengawinkan Islam dengan budaya lokal penting karena Islam 
pada awalnya tumbuh dari konteks lokal. Nabi Muhammad SAW sendiri telah berhasil 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

221 
 

melakukannya. Meskipun pada awalnya Islam mungkin hanya dikenal sebagai "Dien 
Muhammad" dan para pengikutnya, Muhammad menyebarkan ajaran Islam dengan 
memberikan pengakuan kepada semua kelompok sosial di wilayahnya untuk 
mengidentifikasi diri dengan lokalitas mereka. Ketika komunitas Arab terbentuk, 
persaingan antar kelompok masyarakat muncul, dan Muhammad berhasil menjaga 
keseimbangan dengan memberikan pandangan yang inklusif. Islam pribumi tidak 
bermaksud untuk mentransfer budaya Arab secara langsung ke Indonesia. Sebaliknya, 
Islam pribumi menyadari bahwa mengadopsi budaya Arab secara langsung dapat 
mengancam budaya lokal yang ada  (Parida, 2020). Abdurahman Wahid bahkan 
menekankan bahwa mengidentifikasi diri dengan budaya Timur Tengah dapat 
menyebabkan kehilangan akar budaya Indonesia sendiri. Arabisasi yang tidak cocok 
dengan kebutuhan lokal dapat mengancam keberadaan budaya lokal. Berbeda dengan 
gerakan Wahabisme atau upaya purifikasi Islam yang mencoba memperkenalkan tradisi 
Arab ke Indonesia, Islam pribumi berusaha untuk menyelaraskan ajaran-ajaran inti Islam 
dengan budaya lokal Indonesia.  (Parida, 2020). 

Upacara Hanta Ua Pua di Bima merupakan peristiwa yang bersanding dengan 
perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW. Acara ini bukan hanya merayakan kelahiran 
Nabi Muhammad SAW, melainkan juga sebagai penghormatan terhadap ulama yang 
berperan besar dalam menyebarkan agama Islam di Bima. Melalui upacara tradisional 
Hanta Ua Pua, agama Islam diperkenalkan dan disebarkan dengan mengisi makna serta 
prinsip-prinsip Islam ke dalam berbagai jenis musik, seni, dan budaya yang 
dikembangkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat di daerah Bima. Dalam 
pelaksanaan upacara adat ini, ajaran Islam diperkenalkan tanpa mengesampingkan adat 
istiadat yang telah lama dipegang teguh oleh mereka. Hal ini memungkinkan mereka 
menerima ajaran Islam dengan sukarela, tanpa harus meninggalkan tradisi yang telah 
menjadi bagian integral dari kehidupan mereka  (Nurrofika & Murdiono, 2020). Dalam 
pelaksanaannya, upacara Hanta Ua Pua memiliki beberapa tujuan utama. Pertama, 
upacara ini diadakan untuk menghormati hari kelahiran Nabi Muhammad SAW. Kedua, 
upacara ini bertujuan untuk mengenang sejarah penyebaran Islam di wilayah Bima serta 
pendirian Kesultanan Bima. Ketiga, upacara ini juga memberikan penghormatan kepada 
penghulu Melayu dan seluruh keluarga yang berperan penting dalam penyebaran 
agama Islam di wilayah Bima. 

Melalui ketiga tujuan tersebut, harapannya adalah agar Sultan dan masyarakatnya 
dapat mengikuti ajaran Islam yang sesuai dengan Alquran, Sunnah Rasul, serta ijtihad 
para ulama. Diinginkan agar masyarakat Bima mendalami pemahaman dan praktik 
ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini tercermin dalam upacara penyerahan 
Alquran kepada Sultan sebagai pemimpin yang akan membimbing ajaran Islam bersama 
dengan rakyatnya. Upacara Hanta Ua Pua adalah ekspresi cinta dan penghormatan 
Kesultanan Bima beserta warganya terhadap Rasulullah dan ulama yang berperan besar 
dalam penyebaran agama Islam di Bima. Acara ini melibatkan hampir seluruh lapisan 
masyarakat Bima, terutama keturunan Melayu, namun juga dihadiri oleh banyak orang 
dari luar daerah, terutama wilayah timur, yang ingin menyaksikan upacara tersebut 
(Nurrofika & Murdiono, 2020). 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

222 
 

Acara ini mencakup nilai-nilai Islam, penyiaran Islam, nilai-nilai budaya, 
kebersamaan, gotong-royong, serta saling menghormati antara ulama dan umarah pada 
masa itu. Melalui prosesi upacara dakwah atau perayaan Maulid Nabi ini, masyarakat 
Bima berupaya menumbuhkan rasa cinta kepada Nabi Muhammad SAW sekaligus 
menghargai peran ulama sebagai pewaris Nabi dalam menyebarkan Islam. Ulama 
dianggap sebagai tempat perlindungan dan cerminan yang dijadikan teladan oleh 
masyarakat. Nabi Muhammad dianggap sebagai contoh bagi umat Islam dan panduan 
hidup yang menjadi penuntun bagi seluruh umat Islam untuk mencapai kebahagiaan di 
dunia dan akhirat. 

Kesimpulan 

 Hanta Ua Pua adalah bagian dari warisan budaya Islam yang dipelihara dan 
dianggap sebagai serangkaian ritual resmi bagi masyarakat di wilayah Bima-Dompu. 
Meskipun ada pandangan yang mengidentifikasi tradisi ini sebagai bid'ah atau tidak 
sesuai dengan nilai-nilai Islam yang sebaiknya dihindari, akan tetapi faktanya terdapat 
unsur-unsur atau nilai-nilai agama yang menjadi inti dari seluruh tradisi ini. Pemahaman 
dan tradisi ini muncul dari kapasitas Islam yang memiliki konsep universalisme, yang 
mampu berkolaborasi dan beradaptasi dengan berbagai peradaban dan kebudayaan. 
Bagi masyarakat Bima-Dompu, Hanta Ua Pua dianggap sebagai sebuah kewajiban ritual 
tahunan karena dianggap sejalan dengan nilai-nilai agama serta sebagai ekspresi dari 
kasih sayang terhadap Rasulullah SAW. Tradisi ini dianggap sebagai pengingat akan 
sejarah penyebaran agama Islam di wilayah Bima serta pendirian Kesultanan Bima, 
sambil memberikan penghormatan kepada para ulama yang turut berperan dalam 
penyebaran agama Islam di wilayah tersebut.  

Tradisi ini memiliki hambatan dan tantangan dari ajaran islam garis keras. 
Dengan model ajaran yang ketat tersebut membuat mereka dengan mudah 
menyalahkan tradisi-tradisi yang telah lama berkembang di tengah masyarakat. 
Ketidaktahuan akan sejarah dan isi dari tradisi ini, bisa saja menjadi celah bagi penganut 
islam garis keras untuk menghasut masyarakat banyak agar tidak lagi mengikuti tradisi 
yang telah lama dilakukan ini. Bukan menjadi hal yang tidak mungkin jika kedepannya, 
masyarakat akan tidak memiliki minat bahkan tidak ada lagi yang mengikutinya. Secara 
ringkas, melalui ketiga tujuan tersebut, dapat disimpulkan bahwa Hanta Ua Pua kaya 
akan nilai-nilai keislaman dan keyakinan terhadap ajaran Islam. Oleh karena itu, tradisi ini 
telah menjadi bagian tak terpisahkan dari budaya lokal yang terintegrasi dan disesuaikan 
menjadi bagian integral dari budaya Islam yang memegang peranan penting dalam 
kehidupan sehari-hari masyarakat Bima-Dompu. Sudah menjadi tanggung jawab kita 
bersama sebagai masyarakat untuk terus menjaga tradisi-tradisi lokal, khususnya yang 
telah berintegrasi dengan nilai-nilai Islam seperti yang terdapat dalam tradisi Hanta Ua 
Pua. 

Daftar Rujukan 

Aksa, A.  (2022). Tradisi Hanta Ua Pua: Geliat Islamisasi dan Strategi Ulama dalam 
Menyebarkan Islam di Bima. Pusaka, 10 (2), 438–448. 
https://doi.org/10.31969/pusaka.v10i2.866 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

223 
 

Al-Amri, L., & Haramain, M.  (2017). Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal. KURIOSITAS: 
Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan, 10 (2), 87–100. 
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594 

Albab, U.  (2023). Theories Of The Entry Of Islam In Indonesia. AS-SALAM Jurnal Ilmiah 
Ilmu-Ilmu Keislaman, 43 (4), 342–346. 

Alexander Will, E. N. S.  (2023). International Journal of Social Science Research and 
Review. International Journal of Social Science Research and Review, 5 (1), 159–165. 

Anwar, M. K.  (2016). Peran Ulama Di Nusantara Dalam Mewujudkan Harmonisasi Umat 
Beragama. Fikrah, 4 (1), 80. https://doi.org/10.21043/fikrah.v4i1.1621 

Attas, S. G., & Anoegrajekti, N.  (2021). Integrasi Budaya Lokal dengan Islam dalam 
Ritual Kenduri Blang di Kecamatan Lhoknga Aceh Besar. Prosiding Seminar 
Nasional Bahasa, Sastra, Dan Seni, 1, 186–189. 

Endro, G.  (2017). Menyelisik Makna Integritas dan Pertentangannya dengan Korupsi. 
Integritas: Jurnal Antikorupsi, 3 (1), 131–152. 
https://jurnal.kpk.go.id/Dokumen/Jurnal-INTEGRITAS-Volume-3-No-1-tahun-
2017/Jurnal-INTEGRITAS-Volume-3-No-1-tahun-2017-06.pdf 

Ghofur, M. I.  (2021a). Integrasi Islam Dan Budaya Nusantara  (Tinjauan Historis Islam Di 
Nusantara). JURNAL YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan, 7 (2), 
255. https://doi.org/10.24235/jy.v7i2.9042 

Ghofur, M. I.  (2021b). Integrasi Islam Dan Budaya Nusantara  (Tinjauan Historis Islam Di 
Nusantara) Integration of Islam and Nusantara Culture  (Overview of Historical 
Islam in the Nusantara). Jurnal Yaqzhan, 07 (02). 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index 

Hafizha, R.  (2022). Pentingnya Integritas Akademik. Journal of Education and 
Counseling  (JECO), 1 (2), 115–124. https://doi.org/10.32627/jeco.v1i2.56 

Makatita, A. S., & Islamy, A.  (2022). Paradigma Dakwah Islam Terhadap Budaya Lokal 
Masyarakat Papua : Integrasi Syariat Islam dan Budaya dalam Tradisi Bakar Batu 
Pada Komunitas Muslim Dani. Jurnal At-Taghyir: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan 
Masyarakat Desa, 4 (2), 241–262. https://doi.org/10.24952/taghyir.v4i2.5264 

Malingi, A.  (2016). Syiar Islam dalam Upacara Adat Hanta Ua Pua di Tanah Bima Nusa 
Tenggara Barat. Jurnal Lektur Keagamaan, 14 (1), 29. 
https://doi.org/10.31291/jlk.v14i1.471 

Nur’Aini.  (2021). Effects of acculturation of assimilation in the search for cultural 
identity by the Punjabi ethnic minority in Medan, Indonesia. Journal of Human 
Behavior in the Social Environment, 31 (6), 799–812. 
https://doi.org/10.1080/10911359.2020.1825257 

Nurhanifah, A.  (2024). Tinjauan Komunikasi Islam Terhadap Pelaksanaan Tradisi Hanta 
Ua Pua  (Studi Pada Masyarakat Bima). Etheses UIN Mataram. 

Nurhayati, N.  (2018). Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum Dan Ushul Fikih. Jurnal 
Hukum Ekonomi Syariah, 2 (2), 124–134. https://doi.org/10.26618/j-hes.v2i2.1620 



Maliki Interdisciplinary Journal  (MIJ): 2024, 2(10), 215-224   eISSN: 3024-8140 

224 
 

Nurrofika, N., & Murdiono, M.  (2020). Tradisi Hanta Ua Pua Sebagai Upaya Pelestarian 
Budaya Religi Di Bima. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22 (1), 10. 
https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n1.p10-18.2020 

Pardjaman, R.  (2013). Transformasi Nilai-Nilai Syariah Ke Dalam Sistem Hukum Nasional  
(Sebuah Pendekatan Hermeneutika). Al-’Adalah, 11 (2), 8. 
http://www.ejournal.radenintan.ac.id/index.php/adalah/article/view/272 

Parida, P.  (2020). Islam Indonesia/Nusantara Tahlilan: Salah Satu Integrasi Budaya Dan 
Agama. Jurnal Literasiologi, 3 (4), 14–20. 
https://doi.org/10.47783/literasiologi.v3i4.116 

Ristianah, N.  (2020). ternalisasi Nilai-Nilai Keislaman Perspektif Sosial Kemasyarakatan. 
2017 (1), 1–9. http://190.119.145.154/handle/20.500.12773/11756 

Supriadin, I.  (2023). Relasi Agama Dan Budaya Dalam Sejarah Pemerintahan 
Kesultanan Bima. FiTUA: Jurnal Studi Islam, 4 (1), 71–88. 
https://doi.org/10.47625/fitua.v4i1.457 

Switri, E., Rusli, R., & Mardiah, A.  (2023). Universalisme Islam dan Islam lokal: Kajian 
Perbandingannya. Tarbiyah Islamiyah, 8 (April), 399–411. 

Zamhari, A.  (2022). Defending Islamic Tradition Theological Responses of the Hadrami 
Majlis Taklim Groups toward the Salafi-Wahabi Preaching Movement in 
Contemporary Indonesia. Journal of Indonesian Islam, 16 (1), 75–102. 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2022.16.1.75-102 

 

 

 

  
 


