Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 972-981 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Toleransi di Indonesia dalam perspektif Al-Qur’an dan
Hadits

Rina Dwi Ayunda
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;
e-mail: rinadwiayunda12@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

toleransi; agama Islam; Artikel ini membahas tentang toleransi di Indonesia dalam prespektif

Indonesia Qur’an dan hadits. Penelitian ini mengambil pendekatan kualitatif dengan
menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), yang

Keywords: melibatkan berbagai sumber informasi seperti buku, literatur, referensi,

tolerance; Islam; jurnal, catatan, dan penelitian sebelumnya yang relevan. Dalam penelitian

Indonesia ini berisi mengenai pentingnya penjelasan pengertian toleransi, toleransi

dalam agama Islam serta bagaimana toleransi beragama diterapkan di

Indonesia. Toleransi beragama menjadi isu sentral, karena mengingat
bahwa indonesia sebagai negara yang mempunyai keberagaman ras, suku, budaya, bahasa, dan agama. Maka
dari itu, kesimpulan dari penelitian ini bahwasannya toleransi merupakan salah satu akhlak terpuji dan
berperan penting dalam islam. Islam sangat menjunjung tinggi toleransi, sebagaimana nabi mencontohkan
secara langsung pada masyarakat saat turunya ayat-ayat Al-Qur’an sebagai bukti bahwa agama islam dikenal
sebagai agama yang baik lagi toleran dengan sesama umat islam maupun dengan penganut agama lain. Umat
islam diwajibkan untuk mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan tetap
memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh islam. Begitu pula di Indonesia
yang terdiri dari banyak keberagaman ras, suku, bahasa, budaya, dan agama. Maka dari itu toleransi menjadi
kunci untuk menjaga perdamaian dan kerukunan soaial. Dan dengan memahami dan menerapkan prinsip-
prinsip toleransi dalam islam, konflik yang muncul dapat di tangani secara damai.

ABSTRACT

This article discusses tolerance in Indonesia in the perspective of the Qur'an and hadith. This research
takes a qualitative approach using the library research method, which involves various sources of
information such as books, literature, references, journals, notes, and relevant previous research. This
research contains the importance of explaining the definition of tolerance, tolerance in Islam and how
religious tolerance is applied in Indonesia. Religious tolerance is a central issue, because considering that
Indonesia is a country that has a diversity of races, ethnicities, cultures, languages, and religions.
Therefore, the conclusion of this research is that tolerance is one of the praiseworthy morals and plays an
important role in Islam. Islam highly upholds tolerance, as the prophet exemplified directly to the
community when the verses of the Qur'an were revealed as evidence that Islam is known as a religion
that is good and tolerant with fellow Muslims and with adherents of other religions. Muslims are required
to implement tolerance in everyday life while still paying attention to the boundaries that have been
determined or outlined by Islam. Similarly, in Indonesia, which consists of many diverse races, tribes,
languages, cultures, and religions. Therefore, tolerance is the key to maintaining peace and social
harmony. And by understanding and applying the principles of tolerance in Islam, conflicts that arise can
be handled peacefully.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islans Negeri Maulana Mali 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rinadwiayunda12@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

Pendahuluan

Identitas bangsa Indonesia tidak terkait dengan agama tertentu, karena negara ini
memelihara kebebasan beragama bagi seluruh warga tanpa diskriminasi, selama tidak
melanggar hukum. Agama memiliki peran yang sangat penting dalam dinamika konflik
sosial di masyarakat. Dalam budaya dan kehidupan masyarakat, agama disebut sebagai
the deepest element (elemen yang paling mendasar) karena merupakan pedoman hidup
dan menjadi tolak ukur yang mengatur tingkah laku pelakunya dalam kehidupan sehari-
hari. Agama mayoritas di Indonesia, yaitu Islam merupakan agama rahmatan lil alamin
(rahmat bagi seluruh alam), mendorong prinsip tasamuh atau toleransi. Konsep
tasamuh sendiri dalam Islam menekankan pentingnya sikap saling menghargai,
memahami, dan hidup dalam kedamaian antara individu dan kelompok yang berbeda
keyakinan. Dalam hal ini, Islam mengajarkan umatnya untuk memperlakukan sesama
manusia dengan kasih sayang, serta menghargai keberagaman dalam segala aspek
kehidupan. Konsep toleransi dalam Islam diinternalisasikan melalui penafsiran terhadap
Al-Qur’an dan Hadits. Dalam memahaminya, tidak cukup hanya melihat dari sisi tekstual
saja, tapi juga penting untuk mempertimbangkan hubungan antara teks dan realitas
sosial (Arifin & Yusuf, 2020).

Keberagaman di Indonesia sendiri membawa dampak positif dan negatif.
Positifnya, perbedaan ini mempererat persaudaraan, mendorong rasa syukur atas
keunikan masing-masing, memperkaya nilai-nilai luhur di tiap daerah, dan menjadi aset
budaya yang unik serta alat pemersatu bangsa. Namun, keberagaman juga dapat
memicu konflik sosial antar etnis akibat sikap etnosentrisme dan dominasi kelompok
yang merasa lebih unggul. Dampak negatif ini berpotensi menyebabkan konflik
berkepanjangan dan mengancam keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI)
jika tidak disertai dengan sikap toleransi dan wawasan nusantara. Jika dilihat lebih dalam
di Indonesia, konflik sosial terbungkus agama dapat menjadi ancaman yang besar
terhadap integrasi bangsa. Karena di dalam Indonesia sendiri terdapat berbagai
keragaman suku bangsa, budaya, ras, agama yang saling berdampingan satu sama lain
yang dikemas dalam bingkai Bhinneka Tunggal Ika. Oleh karena itu toleransi merupakan
suatu hal yang penting. Dengan adanya toleransi segala konflik yang muncul akan dapat
ditangani dengan cara yang damai (Casram, 2016).

Tasamuh merupakan pilihan alternatif yang tepat untuk mengakhiri kekerasan
guna menciptakan kedamaian di ditengah-tengah keberagaman yang ada. Menurut
Muhammad Imarah, Tanpa adanya sebuah toleransi, terwujudnya sebuah kerukunan
diantara pluralitas merupakan hal yang sangat mustahil. Persoalanya adalah apakah
masyarakat Indonesia sendiri memahami arti pentingnya toleransi. Berdasarkan latar
belakang, maka diperlukan solusi dari masalah sebagai bentuk pencegahan terhadap
konflik toleransi di Indonesia. Permasalahan intoleransi di Indonesia sering kali mencuat
dalam masyarakat dan dipicu oleh berbagai faktor. Salah satu faktor utama adalah sikap
fanatisme terhadap agama sendiri yang menimbulkan sentimen negatif terhadap
penganut agama yang lain. Selain itu, meskipun di Indonesia mayoritas beragama islam,
namun masih terdapat juga ketidakmampuan dalam menanggapi perbedaan yang ada
pada sesama muslim. Hal tersebut mengakibatkan timbulnya sikap intoleransi bahkan di
antara sesama umat Muslim. Oleh karena itu penting untuk diteliti dan dikaji lebih jauh

973



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

tentang faktor apa yang melatarbelakangi penyebab intoleransi di antara umat
beragama di Indonesia serta bagaimana seharusnya sikap toleransi sesama muslim
dalam menyikapi perbedaan yang ada (Sholeh, 2014).

Pembahasan

Toleransi dalam Perspektif Qur’an dan Hadits

Kata “toleran” berasal dari bahasa Inggris dan artinya adalah sabar. Sedangkan,
“toleransi” sebagai kata benda berarti kelapangan atau kesabaran. Menurut Kamus
Besar Bahasa Indonesia (KBBI), “toleransi” adalah sikap menghargai, menerima,
membiarkan perbedaan pendapat, gagasan, keyakinan, dan tingkah laku yang berbeda
dengan pendirian kita sendiri (Arifin & Yusuf, 2020). Menurut Abu A’la Maududi, secara
terminologi, toleransi berarti sikap menghargai keyakinan dan tindakan orang lain
meskipun berbeda dengan pandangan kita. Sikap ini menghindari penggunaan
kekerasan atau pemaksaan untuk mengubah keyakinan orang lain atau untuk mencegah
mereka melakukan sesuatu. Secara umum, toleransi berarti memberikan kebebasan
kepada orang lain untuk menjalani hidup sesuai keyakinannya dan memilih nasibnya
sendiri, asalkan tindakan dan pilihan tersebut tidak bertentangan dengan syarat-syarat
ketertiban dan perdamaian dalam masyarakat (Damanik, 2019).

Sementara itu, kata “toleransi” dalam ajaran islam biasanya disebut dengan
“tasamuh”. Ibnu Faris menjelaskan bahwa istilah ‘“tasamuh’’ berasal dari kata “samaha”,
yang berarti “suhulah” atau mudah. Fairuz Abadi berpendapat bahwa kata tersebut
berasal dari “samaha”, yang berarti murah hati (jada) dan mulia (karuma). Sementara
menurut Ibnu Mandzur, al-jud atau sifat murah hati adalah yang dimaksud dengan kata
simah dan samahatun. Seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an, toleransi bukan hanya
menjadi bagian dari ukhuwah atau persaudaraan dalam Islam, tetapi juga merupakan
prinsip yang mendasari hubungan saling menghormati dan saling memahami antara
sesama umat manusia. Islam mengajarkan pentingnya memperlakukan semua orang
dengan adil dan menghargai perbedaan pendapat serta keyakinan sebagai bagian dari
nilai-nilai yang esensial dalam kehidupan beragama (Mustafa, 2015).

Dalam surat Al- Mumlahanah ayat 8 menyebutkan istilah al-birru dan al-gisthu. Ayat
tersebut berasal dari peristiwa di mana Asma' binti Abi Bakar menolak hadiah dariibunya
yang non-Muslim, yang bernama Qutailah. Ketika Rasulullah SAW mengetahui hal ini,
beliau memerintahkan Asma' untuk menerima hadiah tersebut. Selanjutnya, Rasulullah
SAW juga mengizinkan ibunya Asma' untuk masuk ke dalam rumah mereka. Peristiwa ini
menunjukkan sikap Rasulullah SAW yang mengedepankan toleransi dan penghormatan
terhadap hubungan keluarga, meskipun ada perbedaan dalam keyakinan agama (Arifin
& Yusuf, 2020).

Sedangkan dalam sunnah, dijelaskan beberapa kata yang mengandung nilai-nilai
toleransi (tasamuh). Diantaranya adalah: Menurut Ibnu Abbas, Nabi Muhammad SAW
ditanya, “Agama manakah yang paling disukai Allah?” kemudian Nabi Muhammad SAW
menjawab; Agama yang lurus dan toleran. Dalam pengertian lain telah disebutkan
mengenai pentingnya nilai-nilai toleransi terhadap antar sesama orang tanpa
memandang identitas agamanya. Melalui Jabir bin ‘Abdullah RA, bahwa Nabi

974



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

Muhammad SAW. bersabda: “Allah merahmati orang-orang yang memberikan
kemudahan ketika menjual dan ketika membeli, serta kepada orang-orang yang
meminta haknya.” (HR. Bukhari). Penjelasan hadits tersebut berkaitan dengan
muamalah antara seorang muslim dan non-muslim. Ibnu Hajar al-Asgalani menjelaskan
bahwa kata al-samhu berarti al-sahlatu atau mudah. Hadits tersebut mengajak setiap
muslim untuk bersikap toleran dan berakhlak mulia dalam berinteraksi dengan orang
lain, baik sesama muslim maupun non muslim (Sholeh, 2014).

Berdasarkan dari penjelasan tersebut bisa disimpulkan bahwa toleransi merupakan
salah satu akhlak terpuji dan berperan penting dalam islam. Umat islam diwajibkan untuk
menerapkan atau mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan
tetap memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh
islam.

Toleransi dalam Islam

Agama Islam adalah agama yang membawa misi rakhmatan lil alamin yang berarti
rahmat bagi seluruh alam yang mendorong konsep tasamuh atau toleransi. Dalam Al-
Qur’an kata tasamuh atau toleransi tidak disebutkan secara tersurat. Namun, secara
eksplisit Al-Qur’an telah menjelaskan konsep toleransi dalam islam beserta batasan
batasanya dengan jelas. Toleransi dalam Islam harus selalu dipegang teguh dengan
mematuhi prinsip-prinsip syariah Islam, agar tidak melampaui batas yang ditetapkan.
Tanpa mempertahankan nilai-nilai syari’ah dalam menjalankan sikap toleransi, akan
muncul pergeseran nilai yang menjauh dari ajaran toleransi yang sesuai dengan Islam,
sehingga dapat mengarah pada sinkretisme dalam agama, yang berdasarkan prinsip
bahwa “semua agama sama-sama baik”. Secara tidak langsung prinsip ini menolak
bahwa kebenaran hanya terdapat pada agama islam. Jika terdapat perbedaan antara
kelompok Islam dan kelompok non-Islam, maka segera dianggap sebagai urusan pribadi
sehingga dalam konteks kebebasan beragama, setiap individu merasa berhak untuk
memiliki pendapatnya sendiri tentang agama, serta agama mana yang diyakini sebagai
kebenaran (Mustafa, 2015).

Dalam Al-Qur'an surat Al-Isra ayat 81, Allah menyatakan bahwa kebenaran berasal
dari-Nya. Ini menegaskan bahwa setiap orang memiliki kebebasan untuk memilih iman
atau tidak, tanpa adanya paksaan. Dalam agama, perbedaan antara kebenaran dan
kesesatan sangat jelas, sehingga setiap individu memiliki kebebasan untuk memilih
jalannya sendiri. Dengan demikian sudah dapat menunjukkan bahwa dalam islam tidak
ada kata keterpaksaan agar dapat memeluk agama islam, karena keterpaksaan sendiri
tidak dapat dibenarkan. Islam adalah agama yang mengajarkan kedamaian, sehingga
kedamaian tidak akan tercapai jika kita tidak berusaha mencarinya. Dengan paksaan
tidak menjadikan rasa kedamaian dalam jiwa manusia yang tidak menginginkan, maka
untuk memeluk agama islam memang tidak ada keterpaksaan. Konsep toleransi
(tasamuh), yang bukan hal baru dalam Islam, telah ada sejak masa Nabi Muhammad Saw.
meskipun hidup dalam masyarakat yang beragam di Makkah dan Madinah, Rasulullah
selalu menunjukkan perilaku toleransi terhadap mereka yang berbeda keyakinan (Arifin
& Yusuf, 2020).

975



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

Dalam tafsirnya, Imam Ibnu Kastsir mengatakan bahwa surat Al-Kafirun, ayat 1-6,
berisi penolakan (baraa’) terhadap semua amal ibadah yang dilakukan oleh orang-orang
musyrik. Dia juga meminta kita untuk memperhatikan tujuan, bentuk, dan caranya agar
kita selalu waspada. Karena setiap bentuk percampuran disini tidak dapat dibenarkan
dan termasuk dalam kesyirikan yang secara tegas tertolak dalam konsep agidah dan
tauhid itu sendiri. Dalam ayat pertama dan kedua, Allah dengan jelas membedakan
bahwa Tuhan yang disembah oleh Nabi Muhammad dan pengikutnya tidak sama dengan
Tuhan yang disembah oleh orang-orang kafir. Orang-orang kafir menyembah tuhan yang
mereka yakini memerlukan bantuan atau memiliki keturunan, sementara Nabi
Muhammad menyembah Tuhan yang tidak memiliki sekutu, keturunan, atau pasangan
hidup. Dengan kata lain, Tuhan yang disembah oleh Nabi Muhammad adalah Tuhan yang
maha tunggal dan tidak tergantung pada siapapun (Mustafa, 2015).

Pada ayat ke ketiga, Allah swt menambahkan pernyataan bahwa orang-orang kafir
tidak akan menyembah Tuhan yang disembah oleh nabi Muhammad saw karena
perbedan sifat-sifat dari tuhan mereka dengan Allah, dan mustahil untuk menyatukan
sifat-sifat dari tuhan mereka dengan Allah. Ayat keempat dan kelima menekankan
konsistensi Nabi Muhammad saw dalam beribadah kepada Tuhannya, yang
menunjukkan bahwa penyembahannya tidak berubah. Ibadah umat Islam mengikuti
petunjuk Allah swt, sementara ibadah orang kafir mengikuti keinginan mereka sendiri.
Ayat keenam menegaskan pentingnya saling mengakui eksistensi dengan kalimat
“Untukmu agamamu dan untukku agamaku” hal tersebut berarti setiap individu diberi
kebebasan untuk menjalankan keyakinannya sendiri tanpa memaksakan pandangannya
pada orang lain atau mengabaikan keyakinan orang lain (Mustafa, 2015).

Pada surah al-hujurat ayat 13 menegaskan kepada manusia bahwa adanaya
perbedaan di antara manusia adalah sunatullah. Allah telah menciptakan manusia dari
seorang pria dan seorang wanita. Dengan kekuasaan-Nya, Allah menciptakan manusia
dalam berbagai bentuk, beragam bangsa, dan suku. Adanya keanekaragaman ini
dimaksudkan bukan untuk memecah belah, tetapi untuk saling mengenal, menjalin
silaturrahmi, berkomunikasi, serta saling memberi dan menerima. Maka, Dalam
menjelaskan konsep toleransi, ada dua penafsiran Penjelasan pertama mengatakan
bahwa toleransi seharusnya hanya berarti tidak mengganggu atau merugikan orang lain,
baik mereka berbeda pandangan atau memiliki kesamaan dengan kita. Artinya, kita
harus saling menghormati dan membiarkan orang lain menjalani kehidupan mereka
tanpa campur tangan yang merugikan. Sementara penjelasan kedua menekankan
bahwa toleransi tidak hanya sekadar tidak mengganggu, tetapi juga memerlukan
keinginan untuk memberikan dukungan dan bantuan kepada orang atau kelompok lain
dalam menjalani kehidupan mereka. Artinya, kita harus siap memberikan perhatian dan
membantu orang lain dalam hal-hal yang positif dan membangun. Dengan kata lain,
toleransi tidak hanya tentang sikap pasif untuk membiarkan, tetapi juga aktif dalam
memberikan dukungan dan bantuan kepada sesama (Mustafa, 2015).

Oleh karena itu, konsep tasamuh atau toleransi dalam Islam bukanlah hal yang
baru, melainkan sudah menjadi bagian penting dari ajaran Islam sejak awal agama ini
muncul. Dalam hal ini, hadits yang diriwayatkan oleh al-Bukhari menyebutkan bahwa
agama yang paling dicintai oleh Allah adalah Al-Hanifiyyah As-Samhah, yang berarti

976



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

agama Islam yang lurus dan toleran. Yang menunjukkan bahwa sifat toleransi telah
menjadi landasan utama dalam ajaran Islam, mengajarkan umatnya untuk hidup
berdampingan dengan damai dan saling menghormati, tanpa membedakan latar
belakang atau kepercayaan. Toleransi ini mencakup sikap menerima perbedaan
pendapat, keyakinan, dan praktik kebiasaan, serta mendorong umat Islam untuk
berbuat baik dan berakhlak mulia dalam segala aspek kehidupan. Maka dari itu, penting
untuk memahami dengan benar makna toleransi dalam Islam. Toleransi terhadap agama
lain atau non-muslim hanya berlaku dalam konteks sosial atau muamalah seperti
perdagangan, industri, kesehatan, pendidikan, dan aspek sosial lainnya. Namun,
toleransi ini tidak berlaku dalam hal keimanan dan ibadah. Islam menghormati
keberagaman namun tidak mengharuskan keseragaman dalam hal-hal yang jelas
berbeda (Mahmud, 2021).

Toleransi Beragama di Indonesia

Secara sosial dan budaya, Indonesia telah menjadi tempat yang subur bagi
berbagai agama dan kepercayaan. Keberagaman agama di Indonesia merupakan hasil
dari keyakinan yang dianut oleh penduduknya. Untuk menjaga harmoni di tengah-
tengah keberagaman ini, penting bagi kita untuk memiliki pemahaman yang kuat
tentang toleransi. Toleransi sangat penting, terutama bagi generasi muda, karena
terkadang orang cenderung hanya berinteraksi dengan orang yang memiliki pandangan
yang sama dengan mereka, yang berasal dari latar belakang yang mirip, atau bahkan
hanya dari lingkungan yang sama. Kebiasaan ini dapat menyebabkan ketegangan dan
membuat sulit bagi kita untuk menerima perbedaan. Keberagaman tersebut merupakan
bukti atas rahmat yang diberikan Allah pada Indonesia. Sayangnya, terkadang manusia
melupakan hal tersebut dan tidak mensyukuri nikmat dan rahmat Allah yang selalu
menaungi kita semua. Oleh karena itu kita perlu memahami lebih dalam tentang
dinamika toleransi di Indonesia yang mencangkup toleransi beragama antar sesama
muslim dan antar umat beragama guna menjaga keberagaman dan kedamaian yang
selama ini menjadi kebanggaan bangsa Indonesia (Fuad & ‘Arifuddin, 2021).

1) Toleransi antar umat beragama

Toleransi beragama adalah sikap yang menghargai dan menghormati keyakinan
individu terkait dengan kepercayaan dan ketuhanan yang diyakini oleh umat beragama.
Ini melibatkan kemampuan untuk menerima perbedaan-perbedaan dalam kepercayaan
agama tanpa menyalahgunakan hak-hak individu dalam menjalankan keyakinan mereka.
Toleransi ini mencakup penghargaan terhadap hak asasi individu untuk memilih dan
menjalankan keyakinan agamanya dengan bebas, serta pentingnya hidup berdampingan
dalam damai meskipun ada perbedaan pandangan agama. Setiap orang berhak untuk
diberi kebebasan dan penghormatan dalam memilih dan mempraktikkan agama sesuai
kepercayaan yang telah dianut oleh mereka. Toleransi beragama berperan penting
dalam menjaga stabilitas sosial dan mencegah konflik antar kelompok agama. Dalam
interaksi antar umat beragama, intoleransi sering kali muncul karena adanya prasangka
atau kecurigaan terhadap individu atau kelompok dengan keyakinan yang berbeda
(Casram, 2016).

977



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

Meskipun setiap agama sejatinya mengajarkan nilai-nilai damai dan penyelesaian
konflik tanpa kekerasan, namun dalam praktiknya, upaya untuk mencapai toleransi yang
menjadi fondasi harmoni dan kedamaian sosial seringkali menghadapi berbagai
hambatan dan tantangan yang kompleks. Terdapat berbagai hambatan dan faktor yang
menghalangi tercapainya toleransi antar umat beragama. Salah satu faktor utama
adalah fanatisme dan radikalisme. Kelompok fanatik sering kali mengklaim bahwa
agama yang mereka anut adalah satu-satunya yang benar, seringkali menyalahkan atau
bahkan mengutuk ajaran agama lain sebagai sesat. Fanatisme merupakan sikap yang
dapat memperburuk keadaan sosial. Apabila fanatisme ini dikombinasikan dengan
radikalisme, dapat berpotensi mengarah kepada tindakan kekerasan yang dilakukan
dengan dalih agama serta upaya memaksa orang lain untuk mengubah keyakinannya.
Selain terjadi di antara kelompok agama yang berbeda, fanatisme dan radikalisme juga
kerap terjadi di dalam kelompok-kelompok yang sebenarnya berasal dari agama yang
sama.Mereka saling menuduh hanya karena berbeda pendapat, bahkan menghakimi
dan menganggap orang lain yang sesama agama sesat, fasik, kafir dan sebagainya. Sikap
saling memahami, menghargai, dan menghormati segala perbedaan yang ada
hendaknya diterapkan untuk menghindari perselisihan pendapat serta adanya
perpecahan (Wijaya et al., 2022).

Dalam konteks toleransi beragama sendiri, terdapat dua jenis pendekatan
Terdapat dua konsep toleransi beragama yang penting untuk dipahami. Pertama, ada
toleransi beragama yang bersifat pasif, di mana individu hanya menerima keberadaan
perbedaan sebagai kenyataan yang ada. Ini berarti mereka tidak mengganggu atau
menentang keyakinan atau praktik agama orang lain. Kedua, ada juga toleransi
beragama yang bersifat aktif. Ini melibatkan sikap proaktif untuk menerima,
menghormati, dan menghargai orang lain serta perbedaan agama mereka. Toleransi
aktif ini dianggap sebagai nilai yang sangat dihargai dalam semua agama. Ini tidak hanya
tentang mengizinkan orang lain untuk berbeda, tetapi juga tentang berusaha
menciptakan lingkungan yang kondusif, aman, dan damai bagi umat beragama lain agar
mereka dapat beribadah dan menjalankan ajaran agama mereka tanpa gangguan dari
pihak lain (Musthofa, 2019).

Yang artinya, toleransi beragama dapat diwujudkan dengan cara; Pertama, saling
menghormati, kedua, memberikan kebebasan dengan tidak mencampuri pemeluk
agama lain dalam menjalankan ibadahnya sesuai dengan agama dan keyakinannya.
Ketiga, saling membantu dalam kehidupan bermasyarakat. Meski toleransi antar umat
beragama bisa dicapai dengan cara di atas, namun bukan berarti urusan keimanan bisa
tercampur dengan kepentingan sosial. Dalam menjalankan toleransipun terdapat
batasan-batasan tertentu yang harus diperhatikan. Beberapa hal yang harus diingat
adalah (1) Tidak diperbolehkan memberikan toleransi kepada golongan yang tidak suka
terhadap umat Islam karena agama dan mengusir orang-orang Islam dari kampung
halaman mereka, seperti yang diingatkan Allah dalam QS Al-Mumtahanah: 9. Dalam
situasi semacam ini, Allah memerintahkan umat Islam untuk berjihad mempertahankan
agamanya. (2) Toleransi dapat dilakukan dalam konteks kepentingan sosial dan duniawi,
sesuai dengan QS Al-Kafirun: 1-6, yang tidak melibatkan prinsip-prinsip keyakinan agama
(Fauziah & Miski, 2022).

978



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

2) Toleransi sesama muslim

Toleransi beragama adalah sikap saling menghormati di antara anggota internal
dari satu komunitas keagamaan. Dalam ajaran Islam terdapat berbagai kelompok seperti
Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, LDII, HTI, Salafi, Syiah, Sunni, dan lainnya. Setiap
kelompok ini memiliki keyakinan dan ajaran mereka sendiri yang dianggap benar.
Meskipun begitu, mereka juga menghormati tokoh atau pemimpin kelompok mereka
yang dianggap memiliki wawasan dan mampu memberikan arahan serta menyelesaikan
masalah-masalah kehidupan mereka (Mahmud, 2021).

Toleransi di antara umat beragama dapat diwujudkan dengan berbagai cara, yakni
sebagai berikut:

(1) Memberikan Pengetahuan tentang toleransi antar umat beragama memiliki
tujuan untuk mendorong pemahaman bersama dan saling menghargai di antara
pemeluk agama yang berbeda. Hal ini bertujuan untuk mengurangi potensi konflik atau
perbedaan pendapat di dalam agama-agama tersebut, sehingga tercipta sikap saling
menghormati dan menjaga keharmonisan, menumbuhkan rasa kasih sayang antar
sesama pemeluk suatu agama tanpa menghilangkan kepercayaan antara masing-masing
agama yang dianutnya. Ada beberapa cara memberi pengetahuan kepada sesama
pemeluk agama dengan dapat dilakukan yaitu: (a) tidak bersifat memaksa, dimaksudkan
untuk melindungi hak-hak umat Islam lainnya agar tidak mengupayakan hak-hak yang
menjadi milik orang lain, saling menghormati dan menghargai, serta memberikan
kebebasan kepada sesama umat Islam; (b) Tidak menghina, yang artinya menjaga
kehormatan dan persatuan umat Islam, serta menghormati nilai-nilai kesucian dalam
ajaran Islam; (c) Tidak mengganggu, menjaga rasa nyaman dan kebebasan dalam
melaksanakan ajaran agama yang sesuai dengan kepercayaan antar sesama pemeluk
agama agar terbentuk hubungan dan keterlibatan persaudaraan yang kuat; (d) tidak
memfitnah, memupuk rasa aman dan kerukunan antar umat seagama, serta menjaga
kestabilan emosi satu sama lain guna memupuk sifat-sifat yang terpuji; (e) Tolong
menolong, tujuannya adalah untuk membina hubungan yang lebih baik antar umat
beragama dan menjaga interaksi positif demi kemaslahatan bersama umat beragama
dalam rangka menumbuhkan sikap saling toleran, cinta kasih, dan perdamaian (Alawi,
2023).

(2) Silaturahmi kepada sesama pemeluk agama berupaya meningkatkan hubungan
antar sesama muslim, di antaranya dengan melakukan tahapan-tahapan sebagai berikut:
(a) Bertukar salam atau saling memberi dan menerima ucapan salam, hal tersebut
menunjukkan sikap simpatik terhadap orang yang memberi salam, dan sikap peduli
terhadap sesama untuk menjamin keselamatan satu sama lain sebagai sesama umat
beragama; (b) memenuhi undangan, dengan tujuan untuk saling menjaga kuatnya
hubungan timbal balik antar sesama umat beragama dan ikatan persaudaraan dalam
silaturahmi; (c) memberi sambutan, saling mendoakan dalam sesama muslim seperti
pada saat ada seorang muslim yang “bersin” lalu kemudian dengan memuiji Allah, sikap
tersebut adalah contoh interaksi sosial yang berpusat pada nilai-nilai baik yang dapat
membentuk kebaikan bersama; (d) berkunjung ketika seseorang sakit, hal ini dapat
memupuk persatuan dalam dunia toleransi beragama dengan menunjukkan kepedulian
dan empati terhadap umat Islam yang sakit dan dengan memicu harapan dan

979



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

antusiasme untuk pemulihan; (e) mengiringi jenazah merupakan wujud penghormatan
satu sama lain yang menjaga keharmonisan dan rasa kebersamaan antar sesama muslim
(Alawi, 2023).

Kesimpulan dan Saran

Artikel dengan judul toleransi di Indonesia dalam perspektif Qur’an dan hadits ini
menyimpulkan bahwasannya toleransi merupakan salah satu akhlak terpuji dan
berperan penting dalam islam. Umat islam diwajibkan untuk menerapkan atau
mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan tetap
memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh islam.
Islam sangat menjunjung tinggi toleransi, sebagaimana nabi mencontohkan secara
langsung pada masyarakat saat turunnya ayat-ayat Al-Qur’an sebagai bukti bahwa
agama Islam dianggap sebagai agama yang baik dan mengajarkan toleransi terhadap
sesama umat Islam maupun penganut agama lain. Toleransi bukanlah hal yang baru
dalam Islam, melainkan sudah menjadi bagian integral dari ajaran Islam sejak awal
agama ini diperkenalkan. Indonesia yang terdapat begitu banyak keragaman, mulai dari
suku, bangsa, budaya, ras, agama. Oleh karena itu kita perlu memahami lebih dalam
tentang dinamika toleransi di Indonesia yang mencangkup toleransi beragama antar
sesama muslim dan antar umat beragama guna menjaga keberagaman dan kedamaian
yang selama ini menjadi kebanggaan bangsa Indonesia.

Dengan disusunnya artikel ini tentang toleransi di Indonesia dalam perspektif al-
qur’an dan hadits, penulis berharap agar pembaca dapat mengenal dan memahami
tentang toleransi di Indonesia dalam perspektif al-qur’an dan hadits. Penulis juga
berharap artikel ini bisa dijadikan bahan bacaan untuk menambah pengetahuan tentang
toleransi di Indonesia dalam perspektif al-qur’an dan hadits, khususnya bagi penulis
sendiri dan pembaca yang budiman.

Daftar Pustaka

Alawi, M. F. (2023). Hidup berdampingan di tengah perbedaan: Toleransi Antar umat
beragama di Kabupaten Grobogan. Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, 4(2), 217-236.

Arifin, R., & Yusuf, M. (2020). Toleransi umat beragama dalam perspektif hadis. Jurnal
Manajemen dan Dakwah, 1(1), 1-13.

Casram, C. (2016). Membangun sikap toleransi beragama dalam masyarakat plural.
Wawasan: Jurnal llImiah Agama dan Sosial Budaya, 1(2), 187-198.
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588

Damanik, N. (2019). Toleransi dalam Islam. Jurnal IImu Kewahyuan, 1-27.

Fauziah, W., & Miski, M. (2022). Kritik terhadap tafsir audiovisual: Telaah wacana
toleransi beragama dalam ragam unggahan tafsir QS. Al-Kafirun pada akun Hijab
Alila perspektif analisis wacana kritis. Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis,
3(2), 57-82. https://doi.org/10.15548/mashdar.v3i2.2911

Fuad, A. J., & ‘Arifuddin, M. (2021). Deradicalization in textbooks of Islamic religious
education material with radicalism in schools. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan
dan Studi Keislaman, 11(1), 1-16. https://doi.org/10.33367/ji.v11i1.1579

980



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(12), 972-981 elISSN: 3024-8140

Mahmud, M. (2021). Tinjauan batasan toleransi antar umat beragama dalam perspektif
Islam. Forum Paedagogik, 12(1), 51-62.
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i1.3421

Mustafa, M. (2015). Toleransi beragama dalam persfektif Al-Qur'an. Tasamuh: Jurnal
Studi Islam, 7(1), 1-18.

Musthofa. (2019). Toleransi umat beragama (antar pemeluk seagama) dalam tinjauan
Tafsir 1zwaji. An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial, 6(2), 109—
126. https://doi.org/10.36835/annuha.v6i2.330

Sholeh, A. (2014). Pemahaman konsep Tasamuh (Toleransi) siswa dalam ajaran Islam. J-
PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 101-132.
https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362

Wijaya, D., Maulina, N., & Wafa, M. H. (2022). Peningkatan toleransi beragama di
Taman Kanak Kanak Assyafi’ lyah Lamongan. Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat, 28(1), 91-95.

981



