
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 972-981      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Toleransi di Indonesia dalam perspektif Al-Qur’an dan 
Hadits 

 

Rina Dwi Ayunda 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 
e-mail: rinadwiayunda12@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas tentang toleransi di Indonesia dalam prespektif 
Qur’an dan hadits. Penelitian ini mengambil pendekatan kualitatif dengan 
menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), yang 
melibatkan berbagai sumber informasi seperti buku, literatur, referensi, 
jurnal, catatan, dan penelitian sebelumnya yang relevan. Dalam penelitian 
ini berisi mengenai pentingnya penjelasan pengertian toleransi, toleransi 
dalam agama Islam serta bagaimana toleransi beragama diterapkan di 
Indonesia. Toleransi beragama menjadi isu sentral, karena mengingat 

bahwa indonesia sebagai negara yang mempunyai keberagaman ras, suku, budaya, bahasa, dan agama. Maka 
dari itu, kesimpulan dari penelitian ini bahwasannya toleransi merupakan salah satu akhlak terpuji dan 
berperan penting dalam islam. Islam sangat menjunjung tinggi toleransi, sebagaimana nabi mencontohkan 
secara langsung pada masyarakat saat turunya ayat-ayat Al-Qur’an sebagai bukti bahwa agama islam dikenal 
sebagai agama yang baik lagi toleran dengan sesama umat islam maupun dengan penganut agama lain. Umat 
islam diwajibkan untuk mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan tetap 
memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh islam. Begitu pula di Indonesia 
yang terdiri dari banyak keberagaman ras, suku, bahasa, budaya, dan agama. Maka dari itu toleransi menjadi 
kunci untuk menjaga perdamaian dan kerukunan soaial. Dan dengan memahami dan menerapkan prinsip-
prinsip toleransi dalam islam, konflik yang muncul dapat di tangani secara damai. 

A B S T R A C T 

This article discusses tolerance in Indonesia in the perspective of the Qur'an and hadith. This research 
takes a qualitative approach using the library research method, which involves various sources of 
information such as books, literature, references, journals, notes, and relevant previous research. This 
research contains the importance of explaining the definition of tolerance, tolerance in Islam and how 
religious tolerance is applied in Indonesia. Religious tolerance is a central issue, because considering that 
Indonesia is a country that has a diversity of races, ethnicities, cultures, languages, and religions. 
Therefore, the conclusion of this research is that tolerance is one of the praiseworthy morals and plays an 
important role in Islam. Islam highly upholds tolerance, as the prophet exemplified directly to the 
community when the verses of the Qur'an were revealed as evidence that Islam is known as a religion 
that is good and tolerant with fellow Muslims and with adherents of other religions. Muslims are required 
to implement tolerance in everyday life while still paying attention to the boundaries that have been 
determined or outlined by Islam. Similarly, in Indonesia, which consists of many diverse races, tribes, 
languages, cultures, and religions. Therefore, tolerance is the key to maintaining peace and social 
harmony. And by understanding and applying the principles of tolerance in Islam, conflicts that arise can 
be handled peacefully. 

 

 

Kata Kunci: 
toleransi; agama Islam; 
Indonesia 
 

Keywords: 
tolerance; Islam; 
Indonesia 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rinadwiayunda12@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

973 
 

Pendahuluan  

Identitas bangsa Indonesia tidak terkait dengan agama tertentu, karena negara ini 
memelihara kebebasan beragama bagi seluruh warga tanpa diskriminasi, selama tidak 
melanggar hukum. Agama memiliki peran yang sangat penting dalam dinamika konflik 
sosial di masyarakat. Dalam budaya dan kehidupan masyarakat, agama disebut sebagai 
the deepest element (elemen yang paling mendasar) karena merupakan pedoman hidup 
dan menjadi tolak ukur yang mengatur tingkah laku pelakunya dalam kehidupan sehari-
hari. Agama mayoritas di Indonesia, yaitu Islam merupakan agama rahmatan lil alamin 
(rahmat bagi seluruh alam), mendorong prinsip tasamuh atau toleransi. Konsep 
tasamuh sendiri dalam Islam menekankan pentingnya sikap saling menghargai, 
memahami, dan hidup dalam kedamaian antara individu dan kelompok yang berbeda 
keyakinan. Dalam hal ini, Islam mengajarkan umatnya untuk memperlakukan sesama 
manusia dengan kasih sayang, serta menghargai keberagaman dalam segala aspek 
kehidupan. Konsep toleransi dalam Islam diinternalisasikan melalui penafsiran terhadap 
Al-Qur’an dan Hadits. Dalam memahaminya, tidak cukup hanya melihat dari sisi tekstual 
saja, tapi juga penting untuk mempertimbangkan hubungan antara teks dan realitas 
sosial (Arifin & Yusuf, 2020). 

Keberagaman di Indonesia sendiri membawa dampak positif dan negatif. 
Positifnya, perbedaan ini mempererat persaudaraan, mendorong rasa syukur atas 
keunikan masing-masing, memperkaya nilai-nilai luhur di tiap daerah, dan menjadi aset 
budaya yang unik serta alat pemersatu bangsa. Namun, keberagaman juga dapat 
memicu konflik sosial antar etnis akibat sikap etnosentrisme dan dominasi kelompok 
yang merasa lebih unggul. Dampak negatif ini berpotensi menyebabkan konflik 
berkepanjangan dan mengancam keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) 
jika tidak disertai dengan sikap toleransi dan wawasan nusantara. Jika dilihat lebih dalam 
di Indonesia, konflik sosial terbungkus agama dapat menjadi ancaman yang besar 
terhadap integrasi bangsa. Karena di dalam Indonesia sendiri terdapat berbagai 
keragaman suku bangsa, budaya, ras, agama yang saling berdampingan satu sama lain 
yang dikemas dalam bingkai Bhinneka Tunggal Ika. Oleh karena itu toleransi merupakan 
suatu hal yang penting. Dengan adanya toleransi segala konflik yang muncul akan dapat 
ditangani dengan cara yang damai (Casram, 2016). 

Tasamuh merupakan pilihan alternatif yang tepat untuk mengakhiri kekerasan 
guna menciptakan kedamaian di ditengah-tengah keberagaman yang ada. Menurut 
Muhammad Imarah, Tanpa adanya sebuah toleransi, terwujudnya sebuah kerukunan 
diantara pluralitas merupakan hal yang sangat mustahil. Persoalanya adalah apakah 
masyarakat Indonesia sendiri memahami arti pentingnya toleransi. Berdasarkan latar 
belakang, maka diperlukan solusi dari masalah sebagai bentuk pencegahan terhadap 
konflik toleransi di Indonesia. Permasalahan intoleransi di Indonesia sering kali mencuat 
dalam masyarakat dan dipicu oleh berbagai faktor. Salah satu faktor utama adalah sikap 
fanatisme terhadap agama sendiri yang menimbulkan sentimen negatif terhadap 
penganut agama yang lain. Selain itu, meskipun di Indonesia mayoritas beragama islam, 
namun masih terdapat juga ketidakmampuan dalam menanggapi perbedaan yang ada 
pada sesama muslim. Hal tersebut mengakibatkan timbulnya sikap intoleransi bahkan di 
antara sesama umat Muslim. Oleh karena itu penting untuk diteliti dan dikaji lebih jauh 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

974 
 

tentang faktor apa yang melatarbelakangi penyebab intoleransi di antara umat 
beragama di Indonesia serta bagaimana seharusnya sikap toleransi sesama muslim 
dalam menyikapi perbedaan yang ada (Sholeh, 2014). 

Pembahasan  

Toleransi dalam Perspektif Qur’an dan Hadits 

Kata “toleran” berasal dari bahasa Inggris dan artinya adalah sabar. Sedangkan, 
“toleransi” sebagai kata benda berarti kelapangan atau kesabaran. Menurut Kamus 
Besar Bahasa Indonesia (KBBI), “toleransi” adalah sikap menghargai, menerima, 
membiarkan perbedaan pendapat, gagasan, keyakinan, dan tingkah laku yang berbeda 
dengan pendirian kita sendiri (Arifin & Yusuf, 2020). Menurut Abu A’la Maududi, secara 
terminologi, toleransi berarti sikap menghargai keyakinan dan tindakan orang lain 
meskipun berbeda dengan pandangan kita. Sikap ini menghindari penggunaan 
kekerasan atau pemaksaan untuk mengubah keyakinan orang lain atau untuk mencegah 
mereka melakukan sesuatu. Secara umum, toleransi berarti memberikan kebebasan 
kepada orang lain untuk menjalani hidup sesuai keyakinannya dan memilih nasibnya 
sendiri, asalkan tindakan dan pilihan tersebut tidak bertentangan dengan syarat-syarat 
ketertiban dan perdamaian dalam masyarakat (Damanik, 2019). 

Sementara itu, kata “toleransi” dalam ajaran islam biasanya disebut dengan 
“tasamuh”. Ibnu Faris menjelaskan bahwa istilah “tasamuh” berasal dari kata “samaha”, 
yang berarti “suhulah” atau mudah. Fairuz Abadi berpendapat bahwa kata tersebut 
berasal dari “samaha”, yang berarti murah hati (jada) dan mulia (karuma). Sementara 
menurut Ibnu Mandzur, al-jud atau sifat murah hati adalah yang dimaksud dengan kata 
simah dan samahatun. Seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an, toleransi bukan hanya 
menjadi bagian dari ukhuwah atau persaudaraan dalam Islam, tetapi juga merupakan 
prinsip yang mendasari hubungan saling menghormati dan saling memahami antara 
sesama umat manusia. Islam mengajarkan pentingnya memperlakukan semua orang 
dengan adil dan menghargai perbedaan pendapat serta keyakinan sebagai bagian dari 
nilai-nilai yang esensial dalam kehidupan beragama (Mustafa, 2015). 

Dalam surat Al- Mumlahanah ayat 8 menyebutkan istilah al-birru dan al-qisthu. Ayat 
tersebut berasal dari peristiwa di mana Asma' binti Abi Bakar menolak hadiah dari ibunya 
yang non-Muslim, yang bernama Qutailah. Ketika Rasulullah SAW mengetahui hal ini, 
beliau memerintahkan Asma' untuk menerima hadiah tersebut. Selanjutnya, Rasulullah 
SAW juga mengizinkan ibunya Asma' untuk masuk ke dalam rumah mereka. Peristiwa ini 
menunjukkan sikap Rasulullah SAW yang mengedepankan toleransi dan penghormatan 
terhadap hubungan keluarga, meskipun ada perbedaan dalam keyakinan agama (Arifin 
& Yusuf, 2020). 

Sedangkan dalam sunnah, dijelaskan beberapa kata yang mengandung nilai-nilai 
toleransi (tasamuh). Diantaranya adalah: Menurut Ibnu Abbas, Nabi Muhammad SAW 
ditanya, “Agama manakah yang paling disukai Allah?” kemudian Nabi Muhammad SAW 
menjawab; Agama yang lurus dan toleran. Dalam pengertian lain telah disebutkan 
mengenai pentingnya nilai-nilai toleransi terhadap antar sesama orang tanpa 
memandang identitas agamanya. Melalui Jabir bin ‘Abdullah RA, bahwa Nabi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

975 
 

Muhammad SAW. bersabda: “Allah merahmati orang-orang yang memberikan 
kemudahan ketika menjual dan ketika membeli, serta kepada orang-orang yang 
meminta haknya.” (HR. Bukhari). Penjelasan hadits tersebut berkaitan dengan 
muamalah antara seorang muslim dan non-muslim. Ibnu Hajar al-Asqalani menjelaskan 
bahwa kata al-samhu berarti al-sahlatu atau mudah. Hadits tersebut mengajak setiap 
muslim untuk bersikap toleran dan berakhlak mulia dalam berinteraksi dengan orang 
lain, baik sesama muslim maupun non muslim (Sholeh, 2014). 

Berdasarkan dari penjelasan tersebut bisa disimpulkan bahwa toleransi merupakan 
salah satu akhlak terpuji dan berperan penting dalam islam. Umat islam diwajibkan untuk 
menerapkan atau mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan 
tetap memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh 
islam. 

Toleransi dalam Islam 

Agama Islam adalah agama yang membawa misi rakhmatan lil alamin yang berarti 
rahmat bagi seluruh alam yang mendorong konsep tasamuh atau toleransi. Dalam Al-
Qur’an kata tasamuh atau toleransi tidak disebutkan secara tersurat. Namun, secara 
eksplisit Al-Qur’an telah menjelaskan konsep toleransi dalam islam beserta batasan 
batasanya dengan jelas. Toleransi dalam Islam harus selalu dipegang teguh dengan 
mematuhi prinsip-prinsip syariah Islam, agar tidak melampaui batas yang ditetapkan. 
Tanpa mempertahankan nilai-nilai syari’ah dalam menjalankan sikap toleransi, akan 
muncul pergeseran nilai yang menjauh dari ajaran toleransi yang sesuai dengan Islam, 
sehingga dapat mengarah pada sinkretisme dalam agama, yang berdasarkan prinsip 
bahwa “semua agama sama-sama baik”. Secara tidak langsung prinsip ini menolak 
bahwa kebenaran hanya terdapat pada agama islam. Jika terdapat perbedaan antara 
kelompok Islam dan kelompok non-Islam, maka segera dianggap sebagai urusan pribadi 
sehingga dalam konteks kebebasan beragama, setiap individu merasa berhak untuk 
memiliki pendapatnya sendiri tentang agama, serta agama mana yang diyakini sebagai 
kebenaran (Mustafa, 2015). 

Dalam Al-Qur'an surat Al-Isra ayat 81, Allah menyatakan bahwa kebenaran berasal 
dari-Nya. Ini menegaskan bahwa setiap orang memiliki kebebasan untuk memilih iman 
atau tidak, tanpa adanya paksaan. Dalam agama, perbedaan antara kebenaran dan 
kesesatan sangat jelas, sehingga setiap individu memiliki kebebasan untuk memilih 
jalannya sendiri. Dengan demikian sudah dapat menunjukkan bahwa dalam islam tidak 
ada kata keterpaksaan agar dapat memeluk agama islam, karena keterpaksaan sendiri 
tidak dapat dibenarkan. Islam adalah agama yang mengajarkan kedamaian, sehingga 
kedamaian tidak akan tercapai jika kita tidak berusaha mencarinya. Dengan paksaan 
tidak menjadikan rasa kedamaian dalam jiwa manusia yang tidak menginginkan, maka 
untuk memeluk agama islam memang tidak ada keterpaksaan. Konsep toleransi 
(tasamuh), yang bukan hal baru dalam Islam, telah ada sejak masa Nabi Muhammad Saw. 
meskipun hidup dalam masyarakat yang beragam di Makkah dan Madinah, Rasulullah 
selalu menunjukkan perilaku toleransi terhadap mereka yang berbeda keyakinan (Arifin 
& Yusuf, 2020). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

976 
 

Dalam tafsirnya, Imam Ibnu Kastsir mengatakan bahwa surat Al-Kafirun, ayat 1-6, 
berisi penolakan (baraa’) terhadap semua amal ibadah yang dilakukan oleh orang-orang 
musyrik. Dia juga meminta kita untuk memperhatikan tujuan, bentuk, dan caranya agar 
kita selalu waspada. Karena setiap bentuk percampuran disini tidak dapat dibenarkan 
dan termasuk dalam kesyirikan yang secara tegas tertolak dalam konsep aqidah dan 
tauhid itu sendiri. Dalam ayat pertama dan kedua, Allah dengan jelas membedakan 
bahwa Tuhan yang disembah oleh Nabi Muhammad dan pengikutnya tidak sama dengan 
Tuhan yang disembah oleh orang-orang kafir. Orang-orang kafir menyembah tuhan yang 
mereka yakini memerlukan bantuan atau memiliki keturunan, sementara Nabi 
Muhammad menyembah Tuhan yang tidak memiliki sekutu, keturunan, atau pasangan 
hidup. Dengan kata lain, Tuhan yang disembah oleh Nabi Muhammad adalah Tuhan yang 
maha tunggal dan tidak tergantung pada siapapun (Mustafa, 2015). 

Pada ayat ke ketiga, Allah swt menambahkan pernyataan bahwa orang-orang kafir 
tidak akan menyembah Tuhan yang disembah oleh nabi Muhammad saw karena 
perbedan sifat-sifat dari tuhan mereka dengan Allah, dan mustahil untuk menyatukan 
sifat-sifat dari tuhan mereka dengan Allah. Ayat keempat dan kelima menekankan 
konsistensi Nabi Muhammad saw dalam beribadah kepada Tuhannya, yang 
menunjukkan bahwa penyembahannya tidak berubah. Ibadah umat Islam mengikuti 
petunjuk Allah swt, sementara ibadah orang kafir mengikuti keinginan mereka sendiri. 
Ayat keenam menegaskan pentingnya saling mengakui eksistensi dengan kalimat 
“Untukmu agamamu dan untukku agamaku” hal tersebut berarti setiap individu diberi 
kebebasan untuk menjalankan keyakinannya sendiri tanpa memaksakan pandangannya 
pada orang lain atau mengabaikan keyakinan orang lain (Mustafa, 2015). 

Pada surah al-hujurat ayat 13 menegaskan kepada manusia bahwa adanaya 
perbedaan di antara manusia adalah sunatullah. Allah telah menciptakan manusia dari 
seorang pria dan seorang wanita. Dengan kekuasaan-Nya, Allah menciptakan manusia 
dalam berbagai bentuk, beragam bangsa, dan suku. Adanya keanekaragaman ini 
dimaksudkan bukan untuk memecah belah, tetapi untuk saling mengenal, menjalin 
silaturrahmi, berkomunikasi, serta saling memberi dan menerima. Maka, Dalam 
menjelaskan konsep toleransi, ada dua penafsiran Penjelasan pertama mengatakan 
bahwa toleransi seharusnya hanya berarti tidak mengganggu atau merugikan orang lain, 
baik mereka berbeda pandangan atau memiliki kesamaan dengan kita. Artinya, kita 
harus saling menghormati dan membiarkan orang lain menjalani kehidupan mereka 
tanpa campur tangan yang merugikan. Sementara penjelasan kedua menekankan 
bahwa toleransi tidak hanya sekadar tidak mengganggu, tetapi juga memerlukan 
keinginan untuk memberikan dukungan dan bantuan kepada orang atau kelompok lain 
dalam menjalani kehidupan mereka. Artinya, kita harus siap memberikan perhatian dan 
membantu orang lain dalam hal-hal yang positif dan membangun. Dengan kata lain, 
toleransi tidak hanya tentang sikap pasif untuk membiarkan, tetapi juga aktif dalam 
memberikan dukungan dan bantuan kepada sesama (Mustafa, 2015). 

Oleh karena itu, konsep tasamuh atau toleransi dalam Islam bukanlah hal yang 
baru, melainkan sudah menjadi bagian penting dari ajaran Islam sejak awal agama ini 
muncul. Dalam hal ini, hadits yang diriwayatkan oleh al-Bukhari menyebutkan bahwa 
agama yang paling dicintai oleh Allah adalah Al-Hanifiyyah As-Samhah, yang berarti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

977 
 

agama Islam yang lurus dan toleran. Yang menunjukkan bahwa sifat toleransi telah 
menjadi landasan utama dalam ajaran Islam, mengajarkan umatnya untuk hidup 
berdampingan dengan damai dan saling menghormati, tanpa membedakan latar 
belakang atau kepercayaan. Toleransi ini mencakup sikap menerima perbedaan 
pendapat, keyakinan, dan praktik kebiasaan, serta mendorong umat Islam untuk 
berbuat baik dan berakhlak mulia dalam segala aspek kehidupan. Maka dari itu, penting 
untuk memahami dengan benar makna toleransi dalam Islam. Toleransi terhadap agama 
lain atau non-muslim hanya berlaku dalam konteks sosial atau muamalah seperti 
perdagangan, industri, kesehatan, pendidikan, dan aspek sosial lainnya. Namun, 
toleransi ini tidak berlaku dalam hal keimanan dan ibadah. Islam menghormati 
keberagaman namun tidak mengharuskan keseragaman dalam hal-hal yang jelas 
berbeda (Mahmud, 2021). 

Toleransi Beragama di Indonesia 

Secara sosial dan budaya, Indonesia telah menjadi tempat yang subur bagi 
berbagai agama dan kepercayaan. Keberagaman agama di Indonesia merupakan hasil 
dari keyakinan yang dianut oleh penduduknya. Untuk menjaga harmoni di tengah-
tengah keberagaman ini, penting bagi kita untuk memiliki pemahaman yang kuat 
tentang toleransi. Toleransi sangat penting, terutama bagi generasi muda, karena 
terkadang orang cenderung hanya berinteraksi dengan orang yang memiliki pandangan 
yang sama dengan mereka, yang berasal dari latar belakang yang mirip, atau bahkan 
hanya dari lingkungan yang sama. Kebiasaan ini dapat menyebabkan ketegangan dan 
membuat sulit bagi kita untuk menerima perbedaan. Keberagaman tersebut merupakan 
bukti atas rahmat yang diberikan Allah pada Indonesia. Sayangnya, terkadang manusia 
melupakan hal tersebut dan tidak mensyukuri nikmat dan rahmat Allah yang selalu 
menaungi kita semua. Oleh karena itu kita perlu memahami lebih dalam tentang 
dinamika toleransi di Indonesia yang mencangkup toleransi beragama antar sesama 
muslim dan antar umat beragama guna menjaga keberagaman dan kedamaian yang 
selama ini menjadi kebanggaan bangsa Indonesia (Fuad & ‘Arifuddin, 2021). 

1) Toleransi antar umat beragama 

 Toleransi beragama adalah sikap yang menghargai dan menghormati keyakinan 
individu terkait dengan kepercayaan dan ketuhanan yang diyakini oleh umat beragama. 
Ini melibatkan kemampuan untuk menerima perbedaan-perbedaan dalam kepercayaan 
agama tanpa menyalahgunakan hak-hak individu dalam menjalankan keyakinan mereka. 
Toleransi ini mencakup penghargaan terhadap hak asasi individu untuk memilih dan 
menjalankan keyakinan agamanya dengan bebas, serta pentingnya hidup berdampingan 
dalam damai meskipun ada perbedaan pandangan agama. Setiap orang berhak untuk 
diberi kebebasan dan penghormatan dalam memilih dan mempraktikkan agama sesuai 
kepercayaan yang telah dianut oleh mereka. Toleransi beragama berperan penting 
dalam menjaga stabilitas sosial dan mencegah konflik antar kelompok agama. Dalam 
interaksi antar umat beragama, intoleransi sering kali muncul karena adanya prasangka 
atau kecurigaan terhadap individu atau kelompok dengan keyakinan yang berbeda 
(Casram, 2016). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

978 
 

Meskipun setiap agama sejatinya mengajarkan nilai-nilai damai dan penyelesaian 
konflik tanpa kekerasan, namun dalam praktiknya, upaya untuk mencapai toleransi yang 
menjadi fondasi harmoni dan kedamaian sosial seringkali menghadapi berbagai 
hambatan dan tantangan yang kompleks. Terdapat berbagai hambatan dan faktor yang 
menghalangi tercapainya toleransi antar umat beragama. Salah satu faktor utama 
adalah fanatisme dan radikalisme. Kelompok fanatik sering kali mengklaim bahwa 
agama yang mereka anut adalah satu-satunya yang benar, seringkali menyalahkan atau 
bahkan mengutuk ajaran agama lain sebagai sesat. Fanatisme merupakan sikap yang 
dapat memperburuk keadaan sosial. Apabila fanatisme ini dikombinasikan dengan 
radikalisme, dapat berpotensi mengarah kepada tindakan kekerasan yang dilakukan 
dengan dalih agama serta upaya memaksa orang lain untuk mengubah keyakinannya. 
Selain terjadi di antara kelompok agama yang berbeda, fanatisme dan radikalisme juga 
kerap terjadi di dalam kelompok-kelompok yang sebenarnya berasal dari agama yang 
sama.Mereka saling menuduh hanya karena berbeda pendapat, bahkan menghakimi 
dan menganggap orang lain yang sesama agama sesat, fasik, kafir dan sebagainya. Sikap 
saling memahami, menghargai, dan menghormati segala perbedaan yang ada 
hendaknya diterapkan untuk menghindari perselisihan pendapat serta adanya 
perpecahan (Wijaya et al., 2022). 

Dalam konteks toleransi beragama sendiri, terdapat dua jenis pendekatan 
Terdapat dua konsep toleransi beragama yang penting untuk dipahami. Pertama, ada 
toleransi beragama yang bersifat pasif, di mana individu hanya menerima keberadaan 
perbedaan sebagai kenyataan yang ada. Ini berarti mereka tidak mengganggu atau 
menentang keyakinan atau praktik agama orang lain. Kedua, ada juga toleransi 
beragama yang bersifat aktif. Ini melibatkan sikap proaktif untuk menerima, 
menghormati, dan menghargai orang lain serta perbedaan agama mereka. Toleransi 
aktif ini dianggap sebagai nilai yang sangat dihargai dalam semua agama. Ini tidak hanya 
tentang mengizinkan orang lain untuk berbeda, tetapi juga tentang berusaha 
menciptakan lingkungan yang kondusif, aman, dan damai bagi umat beragama lain agar 
mereka dapat beribadah dan menjalankan ajaran agama mereka tanpa gangguan dari 
pihak lain (Musthofa, 2019). 

Yang artinya, toleransi beragama dapat diwujudkan dengan cara; Pertama, saling 
menghormati, kedua, memberikan kebebasan dengan tidak mencampuri pemeluk 
agama lain dalam menjalankan ibadahnya sesuai dengan agama dan keyakinannya. 
Ketiga, saling membantu dalam kehidupan bermasyarakat. Meski toleransi antar umat 
beragama bisa dicapai dengan cara di atas, namun bukan berarti urusan keimanan bisa 
tercampur dengan kepentingan sosial. Dalam menjalankan toleransipun terdapat 
batasan-batasan tertentu yang harus diperhatikan. Beberapa hal yang harus diingat 
adalah (1) Tidak diperbolehkan memberikan toleransi kepada golongan yang tidak suka 
terhadap umat Islam karena agama dan mengusir orang-orang Islam dari kampung 
halaman mereka, seperti yang diingatkan Allah dalam QS Al-Mumtahanah: 9. Dalam 
situasi semacam ini, Allah memerintahkan umat Islam untuk berjihad mempertahankan 
agamanya. (2) Toleransi dapat dilakukan dalam konteks kepentingan sosial dan duniawi, 
sesuai dengan QS Al-Kafirun: 1-6, yang tidak melibatkan prinsip-prinsip keyakinan agama 
(Fauziah & Miski, 2022). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

979 
 

2) Toleransi sesama muslim 

Toleransi beragama adalah sikap saling menghormati di antara anggota internal 
dari satu komunitas keagamaan. Dalam ajaran Islam terdapat berbagai kelompok seperti 
Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, LDII, HTI, Salafi, Syiah, Sunni, dan lainnya. Setiap 
kelompok ini memiliki keyakinan dan ajaran mereka sendiri yang dianggap benar. 
Meskipun begitu, mereka juga menghormati tokoh atau pemimpin kelompok mereka 
yang dianggap memiliki wawasan dan mampu memberikan arahan serta menyelesaikan 
masalah-masalah kehidupan mereka (Mahmud, 2021). 

Toleransi di antara umat beragama dapat diwujudkan dengan berbagai cara, yakni 
sebagai berikut:  

(1) Memberikan Pengetahuan tentang toleransi antar umat beragama memiliki 
tujuan untuk mendorong pemahaman bersama dan saling menghargai di antara 
pemeluk agama yang berbeda. Hal ini bertujuan untuk mengurangi potensi konflik atau 
perbedaan pendapat di dalam agama-agama tersebut, sehingga tercipta sikap saling 
menghormati dan menjaga keharmonisan, menumbuhkan rasa kasih sayang antar 
sesama pemeluk suatu agama tanpa menghilangkan kepercayaan antara masing-masing 
agama yang dianutnya. Ada beberapa cara memberi pengetahuan kepada sesama 
pemeluk agama dengan dapat dilakukan yaitu: (a) tidak bersifat memaksa, dimaksudkan 
untuk melindungi hak-hak umat Islam lainnya agar tidak mengupayakan hak-hak yang 
menjadi milik orang lain, saling menghormati dan menghargai, serta memberikan 
kebebasan kepada sesama umat Islam; (b) Tidak menghina, yang artinya menjaga 
kehormatan dan persatuan umat Islam, serta menghormati nilai-nilai kesucian dalam 
ajaran Islam; (c) Tidak mengganggu, menjaga rasa nyaman dan kebebasan dalam 
melaksanakan ajaran agama yang sesuai dengan kepercayaan antar sesama pemeluk 
agama agar terbentuk hubungan dan keterlibatan persaudaraan yang kuat; (d) tidak 
memfitnah, memupuk rasa aman dan kerukunan antar umat seagama, serta menjaga 
kestabilan emosi satu sama lain guna memupuk sifat-sifat yang terpuji; (e) Tolong 
menolong, tujuannya adalah untuk membina hubungan yang lebih baik antar umat 
beragama dan menjaga interaksi positif demi kemaslahatan bersama umat beragama 
dalam rangka menumbuhkan sikap saling toleran, cinta kasih, dan perdamaian (Alawi, 
2023). 

(2) Silaturahmi kepada sesama pemeluk agama berupaya meningkatkan hubungan 
antar sesama muslim, di antaranya dengan melakukan tahapan-tahapan sebagai berikut: 
(a) Bertukar salam atau saling memberi dan menerima ucapan salam, hal tersebut 
menunjukkan sikap simpatik terhadap orang yang memberi salam, dan sikap peduli 
terhadap sesama untuk menjamin keselamatan satu sama lain sebagai sesama umat 
beragama; (b) memenuhi undangan, dengan tujuan untuk saling menjaga kuatnya 
hubungan timbal balik antar sesama umat beragama dan ikatan persaudaraan dalam 
silaturahmi; (c) memberi sambutan, saling mendoakan dalam sesama muslim seperti 
pada saat ada seorang muslim yang “bersin” lalu kemudian dengan memuji Allah, sikap 
tersebut adalah contoh interaksi sosial yang berpusat pada nilai-nilai baik yang dapat 
membentuk kebaikan bersama; (d) berkunjung ketika seseorang sakit, hal ini dapat 
memupuk persatuan dalam dunia toleransi beragama dengan menunjukkan kepedulian 
dan empati terhadap umat Islam yang sakit dan dengan memicu harapan dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

980 
 

antusiasme untuk pemulihan; (e) mengiringi jenazah merupakan wujud penghormatan 
satu sama lain yang menjaga keharmonisan dan rasa kebersamaan antar sesama muslim 
(Alawi, 2023). 

Kesimpulan dan Saran  

Artikel dengan judul toleransi di Indonesia dalam perspektif Qur’an dan hadits ini 
menyimpulkan bahwasannya toleransi merupakan salah satu akhlak terpuji dan 
berperan penting dalam islam. Umat islam diwajibkan untuk menerapkan atau 
mengimplementasikan toleransi dalam kehidupan sehari-hari dengan tetap 
memperhatikan batasan-batasan yang sudah ditentukan atau digariskan oleh islam. 
Islam sangat menjunjung tinggi toleransi, sebagaimana nabi mencontohkan secara 
langsung pada masyarakat saat turunnya ayat-ayat Al-Qur’an sebagai bukti bahwa 
agama Islam dianggap sebagai agama yang baik dan mengajarkan toleransi terhadap 
sesama umat Islam maupun penganut agama lain. Toleransi bukanlah hal yang baru 
dalam Islam, melainkan sudah menjadi bagian integral dari ajaran Islam sejak awal 
agama ini diperkenalkan. Indonesia yang terdapat begitu banyak keragaman, mulai dari 
suku, bangsa, budaya, ras, agama. Oleh karena itu kita perlu memahami lebih dalam 
tentang dinamika toleransi di Indonesia yang mencangkup toleransi beragama antar 
sesama muslim dan antar umat beragama guna menjaga keberagaman dan kedamaian 
yang selama ini menjadi kebanggaan bangsa Indonesia. 

Dengan disusunnya artikel ini tentang toleransi di Indonesia dalam perspektif al-
qur’an dan hadits, penulis berharap agar pembaca dapat mengenal dan memahami 
tentang toleransi di Indonesia dalam perspektif al-qur’an dan hadits. Penulis juga 
berharap artikel ini bisa dijadikan bahan bacaan untuk menambah pengetahuan tentang 
toleransi di Indonesia dalam perspektif al-qur’an dan hadits, khususnya bagi penulis 
sendiri dan pembaca yang budiman. 

Daftar Pustaka 

Alawi, M. F. (2023). Hidup berdampingan di tengah perbedaan: Toleransi Antar umat 
beragama di Kabupaten Grobogan. Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, 4(2), 217-236. 

Arifin, R., & Yusuf, M. (2020). Toleransi umat beragama dalam perspektif hadis. Jurnal 
Manajemen dan Dakwah, 1(1), 1–13. 

Casram, C. (2016). Membangun sikap toleransi beragama dalam masyarakat plural. 
Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, 1(2), 187–198. 
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588 

Damanik, N. (2019). Toleransi dalam Islam. Jurnal Ilmu Kewahyuan, 1–27. 
Fauziah, W., & Miski, M. (2022). Kritik terhadap tafsir audiovisual: Telaah wacana 

toleransi beragama dalam ragam unggahan tafsir QS. Al-Kāfirūn pada akun Hijab 
Alila perspektif analisis wacana kritis. Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 
3(2), 57–82. https://doi.org/10.15548/mashdar.v3i2.2911 

Fuad, A. J., & ‘Arifuddin, M. (2021). Deradicalization in textbooks of Islamic religious 
education material with radicalism in schools. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan 
dan Studi Keislaman, 11(1), 1–16. https://doi.org/10.33367/ji.v11i1.1579 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 972-981   eISSN: 3024-8140 

981 
 

Mahmud, M. (2021). Tinjauan batasan toleransi antar umat beragama dalam perspektif 
Islam. Forum Paedagogik, 12(1), 51–62. 
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i1.3421 

Mustafa, M. (2015). Toleransi beragama dalam persfektif Al-Qur'an. Tasamuh: Jurnal 
Studi Islam, 7(1), 1-18. 

Musthofa. (2019). Toleransi umat beragama (antar pemeluk seagama) dalam tinjauan 
Tafsir Izwaji. An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial, 6(2), 109–
126. https://doi.org/10.36835/annuha.v6i2.330 

Sholeh, A. (2014). Pemahaman konsep Tasamuh (Toleransi) siswa dalam ajaran Islam. J-
PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 101–132. 
https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362 

Wijaya, D., Maulina, N., & Wafa, M. H. (2022). Peningkatan toleransi beragama di 
Taman Kanak Kanak Assyafi ’ Iyah Lamongan. Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat, 28(1), 91–95. 

  


