Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 1496-1501 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Transformasi dan pembentukan ilmu fikih di era sahabat:
Sebuah analisis historis

Mukhammad Fahmi Ulum Saida'*, Aldo Andika Putra?, Diva Aprilia3, Fani Rahmasari4
¥%34 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: *saidaulum3@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
fikih; sahabat; sejarah Islam; Periode sahabat Rasulullah SAW merupakan fase awal dalam
ijtihad; pembentukan pembentukan ilmu fikih Islam, di mana dasar-dasar hukum Islam mulai
hukum Islam dikembangkan dan diterapkan dalam berbagai konteks kehidupan.
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan ilmu fikih pada
Keywords: masa sahabat, dengan fokus pada proses transformasi dan
jurisprudence; friends; pembentukannya. Metodologi penelitian ini menggunakan pendekatan
Islamic history; ijtihad; historis-analitis, mengkaji sumber-sumber primer dan sekunder terkait
formation of Islamic law praktik-praktik fikih yang berkembang di kalangan para sahabat. Hasil

penelitian menunjukkan bahwa para sahabat memainkan peran penting
dalam membentuk dasar ilmu fikih melalui ijtihad dan penerapan hadis. Dinamika yang terjadi pada masa
tersebut tidak hanya melibatkan interpretasi langsung dari wahyu, tetapi juga respons terhadap berbagai
permasalahan baru yang muncul setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Kajian ini memperlihatkan bahwa
pemikiran fikih pada masa sahabat berkembang secara evolutif, yang kemudian menjadi fondasi bagi
terbentuknya mazhab-mazhab fikih pada masa selanjutnya.

ABSTRACT

The period of the companions of Rasulullah SAW was the initial phase in the formation of Islamic
jurisprudence, where the basics of Islamic law began to be developed and applied in various contexts of
life. This article aims to analyze the development of jurisprudence during the Companion era, with a focus
on the process of transformation and formation. This research methodology uses a historical-analytical
approach, examining primary and secondary sources related to figh practices that developed among the
Companions. The research results show that the Companions play an important role in forming the basis
of jurisprudence through ijtihad and the application of hadith. The dynamics that occurred during that
period not only involved direct interpretation of revelation, but also responses to various new problems
that emerged after the death of the Prophet Muhammad SAW. This study shows that Islamic
jurisprudence thought during the Companions era developed evolutionarily, which then became the
foundation for the formation of schools of Islamic jurisprudence in the following period..

Pendahuluan

[Imu fikih, sebagai salah satu cabang utama dalam studi hukum Islam, memiliki akar
sejarah yang panjang dan beragam. Perkembangan ilmu fikih tidak terlepas dari kondisi
sosial, politik, dan kultural yang melingkupi umat Islam sejak masa awal. Periode sahabat
adalah salah satu fase paling penting dalam sejarah hukum Islam karena para sahabat
Nabi Muhammad SAW memainkan peran penting dalam membentuk kerangka dasar

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malif 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 1496-1501 elSSN: 3024-8140

ilmu fikih. Pada masa ini, ajaran-ajaran Islam mulai diformulasikan dalam bentuk yang
lebih sistematis melalui proses ijtihad, ijma’, dan giyas, yang kemudian menjadi pondasi
bagi generasi berikutnya dalam mengembangkan hukum Islam.

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, sahabat dihadapkan pada situasi dimana
mereka harus memutuskan perkara-perkara yang sebelumnya dipegang langsung oleh
Nabi. Tanpa adanya sosok Nabi sebagai sumber langsung wahyu, para sahabat mulai
menggunakan pengetahuan dan pemahaman mereka untuk menafsirkan dan
mengaplikasikan hukum Islam dalam konteks-konteks baru yang terus berkembang.
Situasi inilah yang mendorong munculnya ijtihad sebagai upaya untuk menyelesaikan
permasalahan yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur'an maupun Hadis.
Konsep ijtihad yang berkembang pada masa sahabat menjadi sangat penting dalam
pengembangan ilmu fikih, karena dengan ijtihad, hukum Islam dapat lebih adaptif dan
dinamis dalam menghadapi berbagai tantangan sosial.

Selain ijtihad, sahabat juga mengembangkan konsep ijma’ atau konsensus sebagai
bentuk pengambilan keputusan bersama di antara para sahabat. Ijma' menjadi
instrumen yang esensial dalam memastikan kesatuan pandangan di antara sahabat
terhadap berbagai isu hukum. Melalui ijma’, sahabat dapat mencapai kesepakatan
dalam berbagai permasalahan penting yang melibatkan masyarakat luas, seperti dalam
proses pengumpulan Al-Qur'an di bawah kepemimpinan Abu Bakar dan kemudian
Utsman bin Affan. Ijma' yang dicapai pada masa sahabat menunjukkan betapa
pentingnya kesepakatan kolektif dalam membentuk landasan hukum yang kuat dan
berkesinambungan.

Lebih lanjut, metode giyas, atau analogi, juga digunakan oleh para sahabat sebagai
alat untuk menetapkan hukum pada kasus-kasus baru. Ketika suatu permasalahan tidak
secara langsung diatur dalam Al-Qur'an atau Hadis, sahabat melakukan giyas dengan
cara menganalogikan masalah tersebut dengan prinsip-prinsip yang telah ada. Misalnya,
ketika muncul masalah terkait hukum minuman yang memabukkan selain khamr,
sahabat menggunakan prinsip qiyas untuk melarang segala bentuk minuman
memabukkan karena memiliki efek yang sama. Qiyas ini kemudian menjadi elemen
penting dalam pengembangan metodologi hukum Islam, memungkinkan hukum Islam
untuk terus relevan dengan berbagai situasi baru yang muncul di tengah masyarakat.

Perkembangan ilmu fikih pada masa sahabat juga dipengaruhi oleh dinamika sosial
dan politik yang terjadi saat itu. Dengan berkembangnya kekhalifahan Islam ke wilayah-
wilayah baru di luar Jazirah Arab, para sahabat yang memimpin di wilayah-wilayah
tersebut sering kali harus menyesuaikan penerapan hukum lIslam dengan kondisi
masyarakat lokal yang memiliki tradisi dan budaya berbeda. Hal ini memerlukan
kemampuan untuk menafsirkan dan menerapkan hukum Islam secara fleksibel, yang
kemudian mendorong pengembangan fikih yang lebih kontekstual dan adaptif.

Oleh karena itu, periode sahabat memiliki signifikansi besar dalam sejarah
perkembangan ilmu fikih. Masa ini menjadi titik awal di mana hukum Islam mulai
diformulasikan secara sistematis, dengan sahabat sebagai pelopor utama dalam
menetapkan prinsip-prinsip dasar yang hingga kini menjadi fondasi ilmu fikih. Kajian ini
akan mengupas lebih dalam mengenai proses perkembangan ilmu fikih pada masa

1497



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 1496-1501 elSSN: 3024-8140

sahabat, termasuk peran utama sahabat dalam menetapkan berbagai konsep hukum
yang fundamental, serta pengaruhnya terhadap perkembangan hukum Islam
selanjutnya.

Pembahasan

Periode sahabat merupakan masa awal yang sangat penting dalam sejarah
perkembangan ilmu fikih. Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, para sahabat
bertanggung jawab dalam menjaga dan meneruskan ajaran Islam kepada generasi
selanjutnya. Pada masa ini, para sahabat mulai menghadapi tantangan baru dalam
menjalankan syariat Islam, terutama karena mereka tidak lagi bisa merujuk langsung
kepada Nabi untuk mendapatkan penjelasan lebih lanjut (Azami, 1978). Masa ini
menandai dimulainya usaha kolektif untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam
secara mandiri, yang menjadi dasar bagi pengembangan ilmu fikih (Hallag, 2005).

ljtihad pada Masa Sahabat

litihad atau upaya berpikir yang dilakukan untuk menentukan hukum dalam situasi
yang tidak memiliki pedoman langsung dari Al-Qur’an atau Hadis, memainkan peran
penting dalam pembentukan fikih pada masa sahabat. Para sahabat yang memiliki
pemahaman mendalam tentang ajaran Islam mulai melakukan ijtihad untuk
menyelesaikan permasalahan yang mereka hadapi sehari-hari. Misalnya, Umar bin
Khattab dikenal dengan berbagai ijtihadnya dalam masalah-masalah pemerintahan dan
kebijakan publik. ljtihad ini menjadi landasan dalam pengembangan metode istinbat
(penggalian hukum) yang selanjutnya digunakan dalam ilmu fikih (Kamali, 2003).

Konsensus (ljma’') di Kalangan Sahabat

Konsensus atau ijma’ adalah metode lain yang dikembangkan oleh para sahabat
untuk memastikan adanya kesatuan dalam pemahaman hukum Islam. Ijma' melibatkan
kesepakatan di antara sahabat mengenai suatu masalah yang tidak memiliki panduan
langsung dari Al-Qur'an atau Hadis. Salah satu contoh penting dari ijma’ pada masa
sahabat adalah dalam pengumpulan Al-Qur'an. Di bawah kepemimpinan Abu Bakar dan
kemudian Utsman, para sahabat bersepakat untuk mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an
dalam satu mushaf. Kesepakatan seperti ini menunjukkan pentingnya ijma' sebagai
salah satu sumber hukum yang memiliki otoritas kuat dalam tradisi Islam (Schacht,

1964).
Qiyas (Analogi) dalam Praktik Fikih Sahabat

Qiyas, atau analogi, adalah salah satu metode utama yang digunakan oleh sahabat
dalam menyelesaikan masalah-masalah baru. Dalam kasus-kasus di mana Al-Qur’an dan
Hadis tidak memberikan petunjuk langsung, sahabat akan mencari kasus yang mirip dan
menerapkan prinsip yang sama. Misalnya, ketika sahabat dihadapkan pada masalah
terkait minuman keras selain khamr (anggur yang difermentasi), mereka menggunakan
prinsip giyas untuk melarang semua bentuk minuman memabukkan, karena memiliki
efek yang sama. Qiyas ini menjadi landasan metodologis dalam penerapan hukum Islam,
di mana prinsip-prinsip yang ada dapat diterapkan secara lebih luas pada situasi baru
(Khaldun, 2005).

1498



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 1496-1501 elSSN: 3024-8140

Peran Hadis dalam Pembentukan Fikih

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, Hadis menjadi sumber hukum Islam yang
sangat penting bagi para sahabat. Banyak di antara mereka yang menghafal ucapan dan
tindakan Nabi yang kemudian menjadi pedoman hukum. Para sahabat sering kali
merujuk pada hadis untuk menyelesaikan masalah yang mereka hadapi. Misalnya, ketika
muncul pertanyaan tentang cara melakukan shalat, hadis Nabi menjadi acuan utama
dalam menentukan tata cara yang benar (Azami, 1992). Pengumpulan hadis secara
informal pada masa ini, di mana para sahabat saling bertukar informasi terkait perbuatan
dan perkataan Nabi, memberikan dasar bagi pengembangan ilmu fikih yang berbasis
hadis di kemudian hari.

Dampak Ekspansi Islam terhadap Perkembangan Fikih

Ekspansi Islam ke wilayah-wilayah baru membawa tantangan baru dalam
penerapan hukum Islam. Para sahabat yang menjadi pemimpin di wilayah baru ini harus
menghadapi masyarakat dengan tradisi dan kebiasaan yang berbeda. Dalam beberapa
kasus, sahabat melakukan ijtihad untuk menyesuaikan hukum Islam dengan kondisi
setempat, sambil tetap menjaga prinsip-prinsip dasar syariah. Contohnya adalah
penyesuaian yang dilakukan oleh Khalid bin Walid di wilayah Persia dan Irak, di mana
hukum Islam diterapkan dengan memperhatikan kondisi sosial budaya setempat
(Donner, 1981).

Konflik dan Perbedaan Pendapat di Kalangan Sahabat

Terkadang, perbedaan pandangan di antara sahabat dalam menafsirkan hukum
Islam menciptakan keragaman dalam pemahaman fikih. Perbedaan-perbedaan ini bukan
hanya disebabkan oleh variasi pandangan hukum, tetapi juga oleh pengalaman pribadi
dan latar belakang budaya yang berbeda. Salah satu contoh perbedaan pandangan yang
terkenal adalah tentang hukum zakat bagi orang yang tidak mau membayar, yang
menjadi titik perdebatan antara Abu Bakar dan Umar bin Khattab. Perbedaan ini
kemudian menjadi bagian dari sejarah intelektual Islam yang mencerminkan fleksibilitas
hukum Islam serta kebebasan berpendapat dalam kerangka hukum syariah (Hodgson,
1974).

Penerapan Prinsip Fikih Masa Sahabat dalam Mazhab Klasik

Prinsip-prinsip fikih yang dikembangkan pada masa sahabat menjadi landasan bagi
munculnya mazhab-mazhab fikih klasik seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Setiap
mazhab memiliki karakteristiknya sendiri, namun semuanya berakar pada tradisi
sahabat dalam berijtihad dan memahami hukum. Abu Hanifah, misalnya, banyak
menggunakan giyas sebagai metode hukum yang dipengaruhi oleh ijtihad sahabat
seperti Umar dan Ali. Mazhab-mazhab ini kemudian memberikan kerangka metodologis
yang lebih sistematis dalam ilmu fikih dan menjadi panduan bagi umat Islam di berbagai
belahan dunia (Calder, 1993).

Warisan Intelektual Sahabat dalam Kajian Fikih Kontemporer

Pemikiran hukum sahabat tetap relevan hingga hari ini, terutama dalam konteks
tantangan modern yang dihadapi oleh umat Islam. Prinsip-prinsip seperti ijtihad, ijma’,
dan giyas memberikan fleksibilitas dalam menghadapi masalah baru yang tidak ada pada

1499



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 1496-1501 elSSN: 3024-8140

masa Nabi dan sahabat. Beberapa contoh penerapan ijtihad sahabat dalam konteks
modern meliputi penyesuaian hukum tentang hak asasi manusia, hubungan
internasional, dan hukum keluarga (Weiss, 1998). Dalam hal ini, para ulama kontemporer
sering kali merujuk pada tradisi pemikiran sahabat untuk memberikan legitimasi dan
validitas pada hukum Islam yang berkembang.

Kesimpulan dan Saran

Perkembangan ilmu fikih pada masa sahabat merupakan fondasi penting bagi
hukum Islam yang terus berkembang hingga saat ini. Setelah wafatnya Nabi Muhammad
SAW, para sahabat menghadapi situasi baru yang menuntut adanya interpretasi mandiri
terhadap Al-Qur'an dan Hadis. Mereka berperan sebagai pelopor dalam membentuk
metode istinbat hukum melalui ijtihad, ijma’, dan qiyas, yang kini menjadi elemen
fundamental dalam hukum Islam.

Melalui ijtihad, sahabat mampu menangani permasalahan yang belum ada
penjelasannya dalam wahyu. Proses ini memberikan fleksibilitas bagi hukum Islam untuk
menjawab tantangan zaman yang berbeda. Contoh penerapan ijtihad dapat dilihat
dalam kebijakan Umar bin Khattab, yang dikenal dengan berbagai keputusan
inovatifnya, seperti penyesuaian dalam pembagian harta rampasan perang dan
kebijakan zakat. ljtihad juga membuka jalan bagi lahirnya metode qiyas, di mana analogi
digunakan untuk menarik hukum baru berdasarkan prinsip yang telah ditetapkan dalam
Al-Qur’an dan Hadis.

Selain ijtihad, sahabat juga mengembangkan konsep ijma' atau konsensus untuk
menjaga kesatuan pandangan hukum di antara mereka. Pada masa ini, ijma’' berperan
sebagai mekanisme stabilisasi dalam memahami syariat Islam, terutama dalam
menghadapi permasalahan besar seperti pengumpulan Al-Qur'an. Kesepakatan yang
dicapai di antara sahabat memberikan otoritas kuat dalam struktur hukum Islam dan
menjadi dasar bagi perkembangan mazhab-mazhab fikih.

Dinamika sosial dan politik yang terjadi pada masa sahabat, seperti ekspansi
wilayah Islam dan perbedaan pendapat di antara sahabat, juga turut membentuk corak
fikih Islam yang fleksibel dan adaptif. Ekspansi Islam ke wilayah baru membawa
tantangan dalam menerapkan hukum Islam di masyarakat yang berbeda tradisi dan
budaya. Para sahabat yang memimpin di wilayah-wilayah tersebut sering Kkali
menyesuaikan penerapan hukum dengan kondisi setempat, sambil tetap berpegang
pada prinsip-prinsip syariah.

Pemikiran hukum sahabat berpengaruh besar terhadap mazhab-mazhab fikih
klasik yang muncul setelahnya, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Setiap mazhab
mengambil inspirasi dari metode sahabat dalam berijtihad dan berijma’, sehingga
membentuk kerangka metodologis yang kaya dalam hukum Islam. Hingga hari ini,
prinsip-prinsip yang diwariskan oleh para sahabat masih relevan dalam diskusi hukum
Islam modern, memberikan fleksibilitas untuk menghadapi tantangan baru.

Secara keseluruhan, masa sahabat menegaskan kelenturan hukum Islam dan
kemampuannya untuk terus berkembang. Warisan intelektual sahabat dalam fikih tidak

1500



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 1496-1501 elSSN: 3024-8140

hanya berfungsi sebagai pedoman hukum tetapi juga sebagai inspirasi bagi kajian

hukum Islam di berbagai konteks dan zaman.

Daftar Pustaka

Azami, M. M. (1978). Studies in hadith methodology and literature. American Trust
Publications.

Azami, M. M. (1992). The history of the Qur'anic text: From revelation to compilation.

Islamic Academy.

Calder, N. (1993). Studies in early muslim jurisprudence. Clarendon Press.

Donner, F. M. (1981). The early Islamic conquests. Princeton University Press.

Hallag, W. B. (2005). The origins and evolution of Islamic law. Cambridge University
Press.

Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world
civilization. University of Chicago Press.

Kamali, M. H. (2003). Principles of Islamic jurisprudence. Islamic Texts Society.

Khaldun, Ibn. (2005). The muqaddimah: An introduction to history. (Terjemahan: F.
Rosenthal). Princeton University Press.

Schacht, J. (1964). An introduction to Islamic law. Oxford University Press.

Weiss, B. G. (1998). The spirit of Islamic law. University of Georgia Press.

1501



