
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 1496-1501      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Transformasi dan pembentukan ilmu fikih di era sahabat: 
Sebuah analisis historis 

 

Mukhammad Fahmi Ulum Saida1*, Aldo Andika Putra2, Diva Aprilia3, Fani Rahmasari4  
1, 2, 3, 4 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *saidaulum3@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 

Periode sahabat Rasulullah SAW merupakan fase awal dalam 
pembentukan ilmu fikih Islam, di mana dasar-dasar hukum Islam mulai 
dikembangkan dan diterapkan dalam berbagai konteks kehidupan. 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan ilmu fikih pada 
masa sahabat, dengan fokus pada proses transformasi dan 
pembentukannya. Metodologi penelitian ini menggunakan pendekatan 
historis-analitis, mengkaji sumber-sumber primer dan sekunder terkait 
praktik-praktik fikih yang berkembang di kalangan para sahabat. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa para sahabat memainkan peran penting 

dalam membentuk dasar ilmu fikih melalui ijtihad dan penerapan hadis. Dinamika yang terjadi pada masa 
tersebut tidak hanya melibatkan interpretasi langsung dari wahyu, tetapi juga respons terhadap berbagai 
permasalahan baru yang muncul setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Kajian ini memperlihatkan bahwa 
pemikiran fikih pada masa sahabat berkembang secara evolutif, yang kemudian menjadi fondasi bagi 
terbentuknya mazhab-mazhab fikih pada masa selanjutnya.  

A B S T R A C T 

The period of the companions of Rasulullah SAW was the initial phase in the formation of Islamic 
jurisprudence, where the basics of Islamic law began to be developed and applied in various contexts of 
life. This article aims to analyze the development of jurisprudence during the Companion era, with a focus 
on the process of transformation and formation. This research methodology uses a historical-analytical 
approach, examining primary and secondary sources related to fiqh practices that developed among the 
Companions. The research results show that the Companions play an important role in forming the basis 
of jurisprudence through ijtihad and the application of hadith. The dynamics that occurred during that 
period not only involved direct interpretation of revelation, but also responses to various new problems 
that emerged after the death of the Prophet Muhammad SAW. This study shows that Islamic 
jurisprudence thought during the Companions era developed evolutionarily, which then became the 
foundation for the formation of schools of Islamic jurisprudence in the following period.. 

 

 

Pendahuluan 

Ilmu fikih, sebagai salah satu cabang utama dalam studi hukum Islam, memiliki akar 
sejarah yang panjang dan beragam. Perkembangan ilmu fikih tidak terlepas dari kondisi 
sosial, politik, dan kultural yang melingkupi umat Islam sejak masa awal. Periode sahabat 
adalah salah satu fase paling penting dalam sejarah hukum Islam karena para sahabat 
Nabi Muhammad SAW memainkan peran penting dalam membentuk kerangka dasar 

Kata Kunci: 
fikih; sahabat; sejarah Islam; 
ijtihad; pembentukan 
hukum Islam 
 
Keywords: 
jurisprudence; friends; 
Islamic history; ijtihad; 
formation of Islamic law 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1496-1501   eISSN: 3024-8140 

1497 
 

ilmu fikih. Pada masa ini, ajaran-ajaran Islam mulai diformulasikan dalam bentuk yang 
lebih sistematis melalui proses ijtihad, ijma', dan qiyas, yang kemudian menjadi pondasi 
bagi generasi berikutnya dalam mengembangkan hukum Islam. 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, sahabat dihadapkan pada situasi di mana 
mereka harus memutuskan perkara-perkara yang sebelumnya dipegang langsung oleh 
Nabi. Tanpa adanya sosok Nabi sebagai sumber langsung wahyu, para sahabat mulai 
menggunakan pengetahuan dan pemahaman mereka untuk menafsirkan dan 
mengaplikasikan hukum Islam dalam konteks-konteks baru yang terus berkembang. 
Situasi inilah yang mendorong munculnya ijtihad sebagai upaya untuk menyelesaikan 
permasalahan yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur'an maupun Hadis. 
Konsep ijtihad yang berkembang pada masa sahabat menjadi sangat penting dalam 
pengembangan ilmu fikih, karena dengan ijtihad, hukum Islam dapat lebih adaptif dan 
dinamis dalam menghadapi berbagai tantangan sosial. 

Selain ijtihad, sahabat juga mengembangkan konsep ijma’ atau konsensus sebagai 
bentuk pengambilan keputusan bersama di antara para sahabat. Ijma' menjadi 
instrumen yang esensial dalam memastikan kesatuan pandangan di antara sahabat 
terhadap berbagai isu hukum. Melalui ijma', sahabat dapat mencapai kesepakatan 
dalam berbagai permasalahan penting yang melibatkan masyarakat luas, seperti dalam 
proses pengumpulan Al-Qur'an di bawah kepemimpinan Abu Bakar dan kemudian 
Utsman bin Affan. Ijma' yang dicapai pada masa sahabat menunjukkan betapa 
pentingnya kesepakatan kolektif dalam membentuk landasan hukum yang kuat dan 
berkesinambungan. 

Lebih lanjut, metode qiyas, atau analogi, juga digunakan oleh para sahabat sebagai 
alat untuk menetapkan hukum pada kasus-kasus baru. Ketika suatu permasalahan tidak 
secara langsung diatur dalam Al-Qur'an atau Hadis, sahabat melakukan qiyas dengan 
cara menganalogikan masalah tersebut dengan prinsip-prinsip yang telah ada. Misalnya, 
ketika muncul masalah terkait hukum minuman yang memabukkan selain khamr, 
sahabat menggunakan prinsip qiyas untuk melarang segala bentuk minuman 
memabukkan karena memiliki efek yang sama. Qiyas ini kemudian menjadi elemen 
penting dalam pengembangan metodologi hukum Islam, memungkinkan hukum Islam 
untuk terus relevan dengan berbagai situasi baru yang muncul di tengah masyarakat. 

Perkembangan ilmu fikih pada masa sahabat juga dipengaruhi oleh dinamika sosial 
dan politik yang terjadi saat itu. Dengan berkembangnya kekhalifahan Islam ke wilayah-
wilayah baru di luar Jazirah Arab, para sahabat yang memimpin di wilayah-wilayah 
tersebut sering kali harus menyesuaikan penerapan hukum Islam dengan kondisi 
masyarakat lokal yang memiliki tradisi dan budaya berbeda. Hal ini memerlukan 
kemampuan untuk menafsirkan dan menerapkan hukum Islam secara fleksibel, yang 
kemudian mendorong pengembangan fikih yang lebih kontekstual dan adaptif. 

Oleh karena itu, periode sahabat memiliki signifikansi besar dalam sejarah 
perkembangan ilmu fikih. Masa ini menjadi titik awal di mana hukum Islam mulai 
diformulasikan secara sistematis, dengan sahabat sebagai pelopor utama dalam 
menetapkan prinsip-prinsip dasar yang hingga kini menjadi fondasi ilmu fikih. Kajian ini 
akan mengupas lebih dalam mengenai proses perkembangan ilmu fikih pada masa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1496-1501   eISSN: 3024-8140 

1498 
 

sahabat, termasuk peran utama sahabat dalam menetapkan berbagai konsep hukum 
yang fundamental, serta pengaruhnya terhadap perkembangan hukum Islam 
selanjutnya. 

Pembahasan  

Periode sahabat merupakan masa awal yang sangat penting dalam sejarah 
perkembangan ilmu fikih. Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, para sahabat 
bertanggung jawab dalam menjaga dan meneruskan ajaran Islam kepada generasi 
selanjutnya. Pada masa ini, para sahabat mulai menghadapi tantangan baru dalam 
menjalankan syariat Islam, terutama karena mereka tidak lagi bisa merujuk langsung 
kepada Nabi untuk mendapatkan penjelasan lebih lanjut (Azami, 1978). Masa ini 
menandai dimulainya usaha kolektif untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam 
secara mandiri, yang menjadi dasar bagi pengembangan ilmu fikih (Hallaq, 2005). 

Ijtihad pada Masa Sahabat   

Ijtihad atau upaya berpikir yang dilakukan untuk menentukan hukum dalam situasi 
yang tidak memiliki pedoman langsung dari Al-Qur’an atau Hadis, memainkan peran 
penting dalam pembentukan fikih pada masa sahabat. Para sahabat yang memiliki 
pemahaman mendalam tentang ajaran Islam mulai melakukan ijtihad untuk 
menyelesaikan permasalahan yang mereka hadapi sehari-hari. Misalnya, Umar bin 
Khattab dikenal dengan berbagai ijtihadnya dalam masalah-masalah pemerintahan dan 
kebijakan publik. Ijtihad ini menjadi landasan dalam pengembangan metode istinbat 
(penggalian hukum) yang selanjutnya digunakan dalam ilmu fikih (Kamali, 2003). 

Konsensus (Ijma') di Kalangan Sahabat 

Konsensus atau ijma’ adalah metode lain yang dikembangkan oleh para sahabat 
untuk memastikan adanya kesatuan dalam pemahaman hukum Islam. Ijma' melibatkan 
kesepakatan di antara sahabat mengenai suatu masalah yang tidak memiliki panduan 
langsung dari Al-Qur'an atau Hadis. Salah satu contoh penting dari ijma’ pada masa 
sahabat adalah dalam pengumpulan Al-Qur'an. Di bawah kepemimpinan Abu Bakar dan 
kemudian Utsman, para sahabat bersepakat untuk mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an 
dalam satu mushaf. Kesepakatan seperti ini menunjukkan pentingnya ijma' sebagai 
salah satu sumber hukum yang memiliki otoritas kuat dalam tradisi Islam (Schacht, 
1964). 

Qiyas (Analogi) dalam Praktik Fikih Sahabat 

Qiyas, atau analogi, adalah salah satu metode utama yang digunakan oleh sahabat 
dalam menyelesaikan masalah-masalah baru. Dalam kasus-kasus di mana Al-Qur’an dan 
Hadis tidak memberikan petunjuk langsung, sahabat akan mencari kasus yang mirip dan 
menerapkan prinsip yang sama. Misalnya, ketika sahabat dihadapkan pada masalah 
terkait minuman keras selain khamr (anggur yang difermentasi), mereka menggunakan 
prinsip qiyas untuk melarang semua bentuk minuman memabukkan, karena memiliki 
efek yang sama. Qiyas ini menjadi landasan metodologis dalam penerapan hukum Islam, 
di mana prinsip-prinsip yang ada dapat diterapkan secara lebih luas pada situasi baru 
(Khaldun, 2005). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1496-1501   eISSN: 3024-8140 

1499 
 

Peran Hadis dalam Pembentukan Fikih 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, Hadis menjadi sumber hukum Islam yang 
sangat penting bagi para sahabat. Banyak di antara mereka yang menghafal ucapan dan 
tindakan Nabi yang kemudian menjadi pedoman hukum. Para sahabat sering kali 
merujuk pada hadis untuk menyelesaikan masalah yang mereka hadapi. Misalnya, ketika 
muncul pertanyaan tentang cara melakukan shalat, hadis Nabi menjadi acuan utama 
dalam menentukan tata cara yang benar (Azami, 1992). Pengumpulan hadis secara 
informal pada masa ini, di mana para sahabat saling bertukar informasi terkait perbuatan 
dan perkataan Nabi, memberikan dasar bagi pengembangan ilmu fikih yang berbasis 
hadis di kemudian hari. 

Dampak Ekspansi Islam terhadap Perkembangan Fikih 

Ekspansi Islam ke wilayah-wilayah baru membawa tantangan baru dalam 
penerapan hukum Islam. Para sahabat yang menjadi pemimpin di wilayah baru ini harus 
menghadapi masyarakat dengan tradisi dan kebiasaan yang berbeda. Dalam beberapa 
kasus, sahabat melakukan ijtihad untuk menyesuaikan hukum Islam dengan kondisi 
setempat, sambil tetap menjaga prinsip-prinsip dasar syariah. Contohnya adalah 
penyesuaian yang dilakukan oleh Khalid bin Walid di wilayah Persia dan Irak, di mana 
hukum Islam diterapkan dengan memperhatikan kondisi sosial budaya setempat 
(Donner, 1981). 

Konflik dan Perbedaan Pendapat di Kalangan Sahabat 

Terkadang, perbedaan pandangan di antara sahabat dalam menafsirkan hukum 
Islam menciptakan keragaman dalam pemahaman fikih. Perbedaan-perbedaan ini bukan 
hanya disebabkan oleh variasi pandangan hukum, tetapi juga oleh pengalaman pribadi 
dan latar belakang budaya yang berbeda. Salah satu contoh perbedaan pandangan yang 
terkenal adalah tentang hukum zakat bagi orang yang tidak mau membayar, yang 
menjadi titik perdebatan antara Abu Bakar dan Umar bin Khattab. Perbedaan ini 
kemudian menjadi bagian dari sejarah intelektual Islam yang mencerminkan fleksibilitas 
hukum Islam serta kebebasan berpendapat dalam kerangka hukum syariah (Hodgson, 
1974). 

Penerapan Prinsip Fikih Masa Sahabat dalam Mazhab Klasik 

Prinsip-prinsip fikih yang dikembangkan pada masa sahabat menjadi landasan bagi 
munculnya mazhab-mazhab fikih klasik seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Setiap 
mazhab memiliki karakteristiknya sendiri, namun semuanya berakar pada tradisi 
sahabat dalam berijtihad dan memahami hukum. Abu Hanifah, misalnya, banyak 
menggunakan qiyas sebagai metode hukum yang dipengaruhi oleh ijtihad sahabat 
seperti Umar dan Ali. Mazhab-mazhab ini kemudian memberikan kerangka metodologis 
yang lebih sistematis dalam ilmu fikih dan menjadi panduan bagi umat Islam di berbagai 
belahan dunia (Calder, 1993). 

Warisan Intelektual Sahabat dalam Kajian Fikih Kontemporer 

Pemikiran hukum sahabat tetap relevan hingga hari ini, terutama dalam konteks 
tantangan modern yang dihadapi oleh umat Islam. Prinsip-prinsip seperti ijtihad, ijma', 
dan qiyas memberikan fleksibilitas dalam menghadapi masalah baru yang tidak ada pada 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1496-1501   eISSN: 3024-8140 

1500 
 

masa Nabi dan sahabat. Beberapa contoh penerapan ijtihad sahabat dalam konteks 
modern meliputi penyesuaian hukum tentang hak asasi manusia, hubungan 
internasional, dan hukum keluarga (Weiss, 1998). Dalam hal ini, para ulama kontemporer 
sering kali merujuk pada tradisi pemikiran sahabat untuk memberikan legitimasi dan 
validitas pada hukum Islam yang berkembang. 

Kesimpulan dan Saran  

Perkembangan ilmu fikih pada masa sahabat merupakan fondasi penting bagi 
hukum Islam yang terus berkembang hingga saat ini. Setelah wafatnya Nabi Muhammad 
SAW, para sahabat menghadapi situasi baru yang menuntut adanya interpretasi mandiri 
terhadap Al-Qur'an dan Hadis. Mereka berperan sebagai pelopor dalam membentuk 
metode istinbat hukum melalui ijtihad, ijma’, dan qiyas, yang kini menjadi elemen 
fundamental dalam hukum Islam. 

Melalui ijtihad, sahabat mampu menangani permasalahan yang belum ada 
penjelasannya dalam wahyu. Proses ini memberikan fleksibilitas bagi hukum Islam untuk 
menjawab tantangan zaman yang berbeda. Contoh penerapan ijtihad dapat dilihat 
dalam kebijakan Umar bin Khattab, yang dikenal dengan berbagai keputusan 
inovatifnya, seperti penyesuaian dalam pembagian harta rampasan perang dan 
kebijakan zakat. Ijtihad juga membuka jalan bagi lahirnya metode qiyas, di mana analogi 
digunakan untuk menarik hukum baru berdasarkan prinsip yang telah ditetapkan dalam 
Al-Qur’an dan Hadis. 

Selain ijtihad, sahabat juga mengembangkan konsep ijma' atau konsensus untuk 
menjaga kesatuan pandangan hukum di antara mereka. Pada masa ini, ijma' berperan 
sebagai mekanisme stabilisasi dalam memahami syariat Islam, terutama dalam 
menghadapi permasalahan besar seperti pengumpulan Al-Qur'an. Kesepakatan yang 
dicapai di antara sahabat memberikan otoritas kuat dalam struktur hukum Islam dan 
menjadi dasar bagi perkembangan mazhab-mazhab fikih. 

Dinamika sosial dan politik yang terjadi pada masa sahabat, seperti ekspansi 
wilayah Islam dan perbedaan pendapat di antara sahabat, juga turut membentuk corak 
fikih Islam yang fleksibel dan adaptif. Ekspansi Islam ke wilayah baru membawa 
tantangan dalam menerapkan hukum Islam di masyarakat yang berbeda tradisi dan 
budaya. Para sahabat yang memimpin di wilayah-wilayah tersebut sering kali 
menyesuaikan penerapan hukum dengan kondisi setempat, sambil tetap berpegang 
pada prinsip-prinsip syariah. 

Pemikiran hukum sahabat berpengaruh besar terhadap mazhab-mazhab fikih 
klasik yang muncul setelahnya, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Setiap mazhab 
mengambil inspirasi dari metode sahabat dalam berijtihad dan berijma’, sehingga 
membentuk kerangka metodologis yang kaya dalam hukum Islam. Hingga hari ini, 
prinsip-prinsip yang diwariskan oleh para sahabat masih relevan dalam diskusi hukum 
Islam modern, memberikan fleksibilitas untuk menghadapi tantangan baru. 

Secara keseluruhan, masa sahabat menegaskan kelenturan hukum Islam dan 
kemampuannya untuk terus berkembang. Warisan intelektual sahabat dalam fikih tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1496-1501   eISSN: 3024-8140 

1501 
 

hanya berfungsi sebagai pedoman hukum tetapi juga sebagai inspirasi bagi kajian 
hukum Islam di berbagai konteks dan zaman. 

Daftar Pustaka 

Azami, M. M. (1978). Studies in hadith methodology and literature. American Trust 
Publications. 

Azami, M. M. (1992). The history of the Qur'anic text: From revelation to compilation. 
Islamic Academy. 

Calder, N. (1993). Studies in early muslim jurisprudence. Clarendon Press. 
Donner, F. M. (1981). The early Islamic conquests. Princeton University Press. 
Hallaq, W. B. (2005). The origins and evolution of Islamic law. Cambridge University 

Press. 
Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world 

civilization. University of Chicago Press. 
Kamali, M. H. (2003). Principles of Islamic jurisprudence. Islamic Texts Society. 
Khaldun, Ibn. (2005). The muqaddimah: An introduction to history. (Terjemahan: F. 

Rosenthal). Princeton University Press.  
Schacht, J. (1964). An introduction to Islamic law. Oxford University Press. 
Weiss, B. G. (1998). The spirit of Islamic law. University of Georgia Press. 

 
 
 
 
 


