
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)      eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 715-724    http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Sejarah Peradilan Islam pada masa Dinasti Abasiyyah 

 

Amelya Izmi Azizah 
Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230201110060@student.uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 

Dinasti Abbasiyah (750-1258 M). merupakan salah satu periode 
penting dalam sejarah peradilan Islam, di mana sistem hukum Islam 
mengalami perkembangan signifikan. Pada masa ini, peradilan Islam 
semakin terstruktur dengan munculnya jabatan qadi (hakim). yang 
memiliki otoritas tinggi dalam menegakkan syariat. Para qadi 
bertugas menegakkan hukum berdasarkan Al-Qur’an, Hadis, ijma’ 
(konsensus ulama)., dan qiyas (analogi). Selain itu, dinasti ini juga 
dikenal dengan kemajuan dalam ilmu hukum dan pembentukan 
madzhab-madzhab fiqih yang berpengaruh dalam perkembangan 
yurisprudensi Islam. Pemerintahan Abbasiyah membangun sistem 
peradilan yang lebih tersentralisasi, dengan qadi yang ditunjuk 

langsung oleh khalifah atau pejabat tinggi negara. Posisi qadi menjadi sangat penting karena mereka tidak 
hanya berperan dalam menyelesaikan sengketa hukum, tetapi juga dalam menjaga stabilitas sosial dan 
politik. Di samping itu, lembaga peradilan khusus seperti Mazalim yang menangani kasus-kasus yang 
melibatkan pejabat tinggi atau pelanggaran oleh negara juga dikembangkan. Pada masa ini, kota Baghdad 
menjadi pusat ilmu hukum, di mana para ulama dan cendekiawan berkontribusi pada penyusunan aturan 
hukum dan pengadilan yang lebih sistematis. Dinasti Abbasiyah juga mendukung perkembangan intelektual 
dengan mendirikan Baitul Hikmah (Rumah Kebijaksanaan). yang menjadi pusat kajian hukum, filsafat, dan 
sains. Hal ini menjadikan peradilan Islam di masa Abbasiyah sebagai fondasi bagi perkembangan sistem 
hukum Islam yang tetap relevan hingga masa kini. 

A B S T R A C T 

The Abbasid Dynasty (750-1258 CE). was a pivotal period in the history of Islamic judiciary, where the 
Islamic legal system experienced significant development. During this time, the judiciary became more 
structured with the establishment of the qadi (judge). position, which held high authority in upholding 
Islamic law. The qadis were responsible for enforcing the law based on the Qur'an, Hadith, ijma' 
(consensus of scholars)., and qiyas (analogy). Moreover, this dynasty is also known for the advancement 
of legal studies and the formation of influential schools of Islamic jurisprudence (madhabs). The Abbasid 
government developed a more centralized judicial system, with qadis appointed directly by the caliph or 
high-ranking officials. The position of qadi became crucial as they played a key role not only in resolving 
legal disputes but also in maintaining social and political stability. Additionally, specialized judicial 
institutions like the Mazalim, which handled cases involving high-ranking officials or state violations, were 
also established. 

 

Pendahuluan  

Sejarah peradilan Islam mencakup perjalanan hukum dan institusi pengadilan yang 
berkembang seiring berjalannya pemerintahan Islam, termasuk pada masa Dinasti 
Abbasiyah. Dinasti Abbasiyah (750–1258 M). adalah salah satu periode penting dalam 
sejarah peradilan Islam, di mana terdapat kemajuan signifikan dalam bidang hukum dan 

Kata Kunci:  
peradilan islam; Diansti Abbasiyah; 
qadi; syariat; Mazalim; Madzhab 
Fiqih; Baitul Hikmah 
 
Keywords:  
Islamic Judiciary; abbasid Dynasty; 
qasi; sharia; Mazalim; Madhabs; 
Baiul Hikmah 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

716 
 

institusi yudisial. Pada masa ini, hukum Islam mengalami kodifikasi dan sistem peradilan 
mengalami pembaharuan yang lebih terstruktur dibandingkan dengan periode 
sebelumnya, yaitu Dinasti Umayyah. 

Sejak awal berdirinya, Dinasti Abbasiyah berfokus pada integrasi hukum Islam 
sebagai bagian dari sistem pemerintahan dan memperluas pengaruh Syariah dalam 
aspek kehidupan masyarakat. Khalifah Abbasiyah memanfaatkan pandangan para 
ulama dalam menentukan kebijakan hukum dan menekankan pada penerapan hukum 
Islam berdasarkan Al-Qur’an, Hadis, ijma’ (konsensus)., dan qiyas (analogi). Peradilan 
Islam pada masa Abbasiyah juga mengalami perkembangan dengan dibentuknya 
lembaga-lembaga hukum, seperti Qadi al-Qudat (hakim agung)., yang bertugas 
mengawasi para hakim dalam menjalankan hukum Syariah. 

Selain itu, munculnya berbagai mazhab fiqh, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 
Hanbali, memberikan keragaman dalam praktik hukum, yang mana para hakim memiliki 
acuan hukum yang dapat disesuaikan dengan konteks sosial dan kultural masyarakat 
setempat. Pengaruh ilmu pengetahuan dan filsafat yang berkembang pada era ini juga 
memperkaya perspektif hukum yang diterapkan, sehingga hukum Islam di bawah 
Dinasti Abbasiyah menjadi lebih sistematis dan terdokumentasi. 

Pendekatan hukum pada masa Dinasti Abbasiyah tidak hanya mencakup aspek 
perdata, tetapi juga pidana, serta membahas isu-isu seperti kontrak dagang, warisan, 
keluarga, dan tata aturan sosial. Pembentukan Mahkamah dan struktur pengadilan yang 
mapan menjadi salah satu warisan penting yang mempengaruhi perkembangan 
peradilan Islam di masa berikutnya dan menjadi acuan bagi sistem hukum di dunia Islam 
hingga saat ini. 

Pembahasan 

Sejarah Dinasti Abbasiyyah 

Masa kejayaan Bani Abbasiyah dalam sejarah berlangsung selama kurang lebih 
lima abad lamanya (terhitung 132-656 H yang dalam masehinya 750-1258). (Frangky 
Suleman, 2016). Di rentang waktu 524 tahun itulah, dapat dibagi menjadi 4 periode 
berdasarkan peristiwa penting dalam sejarah dinasti Abbasiyah pada saat itu. 

Awalnya, Abbasy I memerintah ditandai dengan berdirinya Daulah Abbasiyah 
pada 132 H/750 M hingga Khalifah Al-Wasiq wafat pada 232 H/847 M. Selanjutnya, Abbasy 
II berkuasa dari 232 H/847 M hingga 334 H/946 M, yakni sejak masa Khalifah Al-
Mutawakkil hingga berdirinya Daulah Buwaihi di Baghdad. Kemudian era Abbasy III 
berlangsung dari tahun 334 H/946 M hingga 447 H/1055 M, dimulai dengan pendirian 
Daulah Buwaihi hingga kedatangan bangsa Saljuk di Baghdad. Dan terakhir, Abbasy IV 
memerintah dari 447 H/1055 M hingga 656 H/1258 M, dari saat kedatangan bangsa Saljuk 
di Baghdad hingga Baghdad terguling ke kekuasaan bangsa Tartar pada kepemimpinan 
Hulagu Khan (M.Ikhwan, 2022). 

Zaman Abbasiyah adalah periode di mana terjadi kemajuan dan pencatatan buku-
buku fikih keagamaan berdasarkan ijtihad tokoh-tokoh mujtahid. Zaman Abbasiyah 
ditandai sebagai puncak munculnya karya-karya besar dalam berbagai tulisan dan 
pemikiran, termasuk lahirnya kitab hadis dan kitab-kitab hukum Islam, dari berbagai 
mazhab. Kemajuan dalam ilmu fiqih menandai perkembangan dan kemajuan hukum 
Islam di masa Bani Abbasyiah. Kemajuan ini menunjukkan dinamika umat Islam dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

717 
 

menanggapi tantangan dan masalah yang dihadapinya. Hukum Islam terus berkembang 
setelah wafatnya Rasulullah Saw (M.Ikhwan, 2022). 

Dinasti Abbasiyah adalah dinasti yang memerintah selama lebih dari lima abad, 
dimulai dari khalifah Abdullah as-Saffah (132 H/750 M). hingga Al Mutawakkil ‘Alallah 
(656 H/1258 M). Dinasti Abbasiyah dianggap sebagai periode keemasan Islam, yang 
membawa umat Islam pada Zaman Keemasan. Pada awal masa pemerintahan (Periode 
pertama). Bani Abbas, kekuasaan politik dan agama sangat terpusat pada khalifah, yang 
memiliki jiwa dan pemikiran yang kuat. Era ini juga menjadi pondasi esensial bagi 
berkembangnya keilmuan filsafat dan ilmu pengetahuan lain dalam dunia Islam (Ni’mah 
et al., 2022). 

Pada masa pemerintahan khalifah Al-Manshur, umat Islam dipimpin dengan 
fokus pada upaya merebut ulang daerah yang pernah memisahkan diri dari pusat 
pemerintahan dan memperkuat keamanan di batas-batas wilayah. Usahanya terbukti 
melalui penaklukan benteng-benteng di wilayah Asia, di sekitar kota Malatia, serta 
daerah Cappadocia dan Cilicia antara kurun 756 hingga 758. Sementara itu, Dinasti 
Abbasiyah memberi perhatian khusus pada kemajuan ilmu pengetahuan. Sebagai 
contoh, pada bidang optik, terkenal tokoh Abu Ali al-Hasan b. al-Haitami, yang juga 
tersohor di Eropa sebagai al-Hazen. Di bidang kimia, terdapat tokoh bernama Jabir b. 
Hayyan; Muhammad b. Musa al-Khawarizmi yang masyhur di bidang Ilmu hitung atau 
matematika. Di samping itu, dalam bidang sejarah terdapat al-Mas'udi, serta tokoh-
tokoh filsafat seperti Ibnu Sina, Alfarabi, dan Ibnu Rusytd juga memberikan sumbangan 
penting. 

Pada periode kedua, Dinasti Abbasiyah mengalami periode disintegrasi yang 
ditandai dengan tingginya perhelatan politik dan penyebaran pemberontakan di seluruh 
wilayah yang dikuasainya. Berbagai upaya telah dilakukan untuk meredakan konflik, 
namun tanpa hasil yang signifikan. Golongan yang memberontak termasuk kelompok 
Thahiriyyah, Sajiyyah, dan Samaniyyah. Periode ini juga merupakan waktu di mana 
banyak dinasti baru muncul dan merdeka dari kekuasaan Baghdad di bawah 
pemerintahan Dinasti Abbasiyah. Dinasti-dinasti ini mundur dan memisahkan diri dari 
kekuasaan Bani Abbasiyah karena persaingan antar bangsa, terutama di antara orang 
Arab, Persia, dan Turki. 

Sistem peradilan pada masa Dinasti Abbasiyah melanjutkan tradisi dan kebijakan 
dinasti sebelumnya. Seiring berjalannya waktu, ekspansi wilayah yang dilakukan oleh 
Dinasti Abbasiyah mengharuskan pembentukan dan peningkatan penanggung jawab 
serta keamanan, terutama dalam hal hukum. Para pemimpin di wilayah ekspansi dengan 
penyebutan Amir. Mulanya, sifat pemerintahan ini adalah sentralistik, di mana semua 
kepala daerah mempertanggungjawabkan langsung pada khalifah yang diwakili wazir. 
Peran wazir mulanya mencakup pengurusan seluruh urusan kepala daerah, tetapi 
kemudian pengelolaan bidang-bidang tertentu dipegang oleh pejabat yang ditunjuk. 

Peradilan pada masa Dinasti Abbasiyyah 

Periode pertama 

Di Era Daulah Abbasiyah, hakim bukan sekadar menggunakan ijtihad dalam 
pemutusan perkara, melainkan mengikuti kitab-kitab dari mazhab-mazhab yang ada, 
termasuk empat mazhab atau yang lainnya. Akibatnya, persyaratan bagi seorang hakim 
untuk menjadi mujtahid sudah tidak diperlukan lagi. Selain itu, organisasi kehakiman 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

718 
 

juga mengalami perubahan, termasuk didirikannya kejaksaan sebagai jabatan penuntut 
umum serta pembentukan diwan qadli al-qudlah (Aviva et al., ). Adapun dewan qadli al- 
qudhah sebagai berikut: 

1. Al-Qadha, yang dipimpin oleh al-Qadli, memiliki tugas untuk menangani masalah-
masalah agama secara umum. Fungsinya adalah memberikan penjelasan hukum dan 
bimb.gan, menyelesaikan perselisihan dan sengketa, serta mengatasi masalah 
terkait wakaf. Selama masa Abbasiyah, penyelesaian setiap masalah hukum 
mengikuti prinsip mazhab yang diikuti oleh masyarakat. 

2. Seorang Muhtasib, atau hakim al-Hisbah, memiliki tanggung jawab menangani 
kasus-kasus terkait masalah umum dan pelanggaran yang memerlukan penanganan 
segera. Tugasnya mencakup mendorong perilaku baik dan mencegah yang buruk, 
baik dalam konteks hak Allah, hak manusia, maupun keduanya. Contohnya, larangan 
terhadap minuman beralkohol dan tindakan tercela seperti zina, yang termasuk hak 
Allah, serta larangan mengganggu lalu lintas, yang berkaitan dengan hak manusia. 
Kasus yang melibatkan hak keduanya, seperti penipuan dalam transaksi, juga 
merupakan perhatian Muhtasib. Dengan demikian, seorang Muhtasib harus bisa 
mempromosikan keteraturan masyarakat secara luas. 

3. Wilayat al-Mazhalim adalah kekuasaan pengadilan tingkat tinggi yang disebut juga 
sebagai Shahibul atau Qadli al-Mazhalim. Peran ini meliputi penanganan kasus-kasus 
yang berada diluar yuridiksi hakim biasa, terutama yang berkaitan dengan 
penganiayaan oleh penguasa terhadap masyarakat. Contohnya adalah tindakan 
zalim dan ketidakadilan oleh kerabat pemimpin atau khalifah, pegawai kekhalifahan, 
atau hakim, seperti dalam kasus perempuan yang membuat laporan tentang putera 
khalifah al-Abbas terkait perampasan tanah miliknya. 

Dalam menangani kasus hukum, hakim memiliki kewenangan untuk menggunakan 
ijtihad meskipun secara administratif mereka diinstruksikan oleh khalifah untuk 
mengikuti mazhab tertentu. Contohnya, Abu Yusuf, seorang pengikut Mazhab Hanafi, 
tetap menggunakan ijtihad dan terkadang berlainan persepsi dengan gurunya. Hal ini 
menunjukkan campur tangan pemimpin, seperti penggunaan Mazhab Hanafi oleh qadli 
di Irak, sedangkan mazhab Maliki di Syam dan Maghrib, serta Mazhab Syafi'i di Mesir. 
Jika pihak yang bersengketa memiliki mazhab yang berbeda dengan qadli, maka akan 
diangkat qadli yang memiliki mazhab yang sama dengan pihak yang bersengketa. 

Periode kedua 

Pada saat ini, sistem peradilan, terutama para qadli al-qudlah, telah terjadi 
transformasi. Qadli al-qudlah sekarang bukan sekadar terpusat di ibu kota (Baghdad)., 
namun tersebar pula di berbagai daerah. Perubahan ini sebab banyaknya daerah yang 
merdeka dari pemerintahan Baghdad. Istilah qadli al-qudlah juga bervariasi di setiap 
wilayah; misalnya, di Andalusia mereka menyebutnya sebagai Qadli al-jami’ah. Di saat ini 
juga, para hakim mengikuti putusan imam-imam madzhab secara taqlid(hakim 
muqallid). 

Hakim yang diangkat dipilih dari kalangan ulama yang mengikuti mazhab yang 
sama dengan raja yang berkuasa. Akibatnya, terdapat perbedaan hukum antara mazhab 
yang dianut oleh hakim dan mazhab yang lain. Dalam proses penunjukan hakim, Setiap 
tahun, para calon hakim harus membayar sejumlah uang kepada pemerintah. Saat ini, 
pengaruh eksekutif sangat kuat, sehingga kekuasaan peradilan semakin terbatas dan 
hanya menangani masalah kekeluargaan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

719 
 

Sumber hukum pada masa Dinasti Abbasiyyah 
Pada zaman Abbasiyah, terjadi kemajuan dalam pembukuan kitab-kitab fikih, 

yang merupakan hasil dari upaya penalaran para tokoh mujtahidin. Pada periode 
Abbasiyah ditandai sebagai masa keemasan bagi produksi berbagai karya agung di 
macam-macam bidang pemikiran, salah satu buktinya adalah munculnya beragam kitab 
hadis dan fikih dari bermacam mazhab (Suparman usman, 2022). 

Pada masa Abbasiyah, dikenal sebagai zaman para Imam Mazhab, dan di era ini, 
ilmu ushul fikih disusun sebagai panduan bagi hakim dalam penggalian hukum dari al-
Quran serta al-Sunnah. Kemajuan dalam pembentukan hukum punya korelasi penting 
dengan mazhab fikih, perkembangan ilmu pengetahuan, dan stabilitas politik. Ini 
menandakan bahwa kebutuhan pemerintah akan sistem hukum yang berlandaskan 
syariat sangat memengaruhi perkembangan hukum fikih, sebagaimana aturan yang 
dibuat oleh para mujtahid tidak dapat diterapkan tanpa persetujuan resmi dari 
penguasa. Dengan kata lain, perkembagan suatu hukum bergantung pada kebutuhan 
nyata masyarakat saat itu dibuat oleh penguasa. Jika penguasa ingin suatu hukum 
berlaku, ia berlaku; jika mereka ingin menghapusnya, ia gugur atau tidak dapat 
diterapkan secara luas di masyarakat (M.Ikhwan 2022). 

Menurut kitab fiqh, dasar yang harus digunakan oleh hakim untuk membuat 
keputusan adalah nash-nash dan hukum yang pasti (qath’i tsubut wa “adalah). dari 
Alquran dan Sunnah, serta hukum-hukum yang telah disepakati oleh ulama 
(mujma’’alaih). , atau hukum yang telah dikenal secara dharuri (pasti). dalam agama. Jika 
perkara yang muncul di hadapan hakim didasarkan pada nash (qath’i dalalah). atau 
ketentuan hukum yang disepakati oleh para ulama, Jika suatu ketentuan hukum sudah 
menjadi pengetahuan secara jelas oleh umat Islam, dan lantas hakim memberi 
keputusan dengan cara yang bertentangan dengan ketentuan tersebut, oleh karenanya 
putusan tersebut tidak berlaku serta dapat dibatalkan (Basiq Djalil). 

Selain al-Qur’an hadits, sumber hukum yang banyak dipakai hakim pada masa itu 
yakni yurisprudensi maupun preseden hukum dari hakim terdahulu khususnya sebelum 
era Dinasti Abbasiyah. Para hakim masa Dinasti Umayah sudah menangani perkara baik 
yang memiliki pada nash atau tidak. Berbagai keputusan dapat menjadi referensi bagi 
hakim pada masa Abbasiyah. Dengan perkembangan pemikiran hukum yang 
diperkenalkan oleh para imam Mazhab, semakin berkembang pula hakim-hakim pada 
masa Dinasti Abbasiyah, pada era Dinasti Abbasiyah para hakim memiliki lebih banyak 
reverensi yang mana dapat memperkaya penilaian dan keputusan dalam menangani 
kasus-kasus di pengadilan. Banyak sekali hasil pemikiran mujtahid itu baik dalam bentuk 
Metodologi (Ushul Fiqh)., maupun hasil (fiqh). dapat dijadikan sebagai sumber hukum 
bagi peradilan. Perlu diperhatikan bahwa pada masa itu, hakim tidak hanya memiliki 
keterampilan dalam mengadili perkara, tetapi juga merupakan cendekiawan agama 
(fuqaha). yang terampil dalam epistemologi hukum Islam dan bidang ilmu lainnya 
(Alaidin Koto, 2011). 

Hakim bebas menafsirkan teks hukum yang bersifat umum dan memerlukan 
penafsiran. Khalifah tidak memiliki hak untuk membuat batasan pikiran hakim yang 
bebas, dan tidak terdapat cendekiawan agama atau mujtahid yang dapat melarang 
hakim untuk memberikan penafsiran atau fatwa mengenai masalah hukum yang 
dihadapi. Kebebasan ini sering kali berkaitan dengan kompleksitas teks hukum yang 
menjadi dasar putusan di pengadilan. Akibatnya, kepastian hukum menjadi tidak jelas 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

720 
 

karena mencari adil terkadang harusnya sidang dengan hakim dan referensi hukum yang 
berbeda dengan mazhab yang dianutnya. Untuk menghindari pengulangan 
pemeriksaan perkara yang sama dalam upaya mencapai kepastian hukum, keputusan-
keputusan tersebut dicatat oleh pengadilan. Salim b. Anas adalah seorang hakim di 
Mesir, ia merupakan orang pertama yang mencatat keputusan pengadilan dan ketika ia 
menghadapi kasus yang pernah diputuskan sebelumnya tetapi diajukan kembali (Alaidin 
Koto, 2011). 

Selama abad pertama hingga tiga di era Abbasiyah, terjadi kemajuan dan 
kebangkitan inisiatif ijtihad di kalangan ahli fikih, yang membuat sumber hukum di 
pengadilan meliputi Al-Qur'an, sunnah, dan ijtihad hakim. Namun, usai periode tersebut, 
sumber hukum sebagai acuan bagi hakim di pengadilan mengalami perubahan seiring 
dengan berkembangnya fikih Islam pada masa itu. Konflik antar mazhab mulai muncul, 
mengakibatkan para hakim di pengadilan cenderung mengetuk hukum sesuai dengan 
kepercayaan mazhab fikihnya. 

Hal ini menciptakan mazhab fikih seperti mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’I, dan 
Hambali. Banyak kitab standar yang ditulis untuk menggambarkan mazhab-mazhab 
tersebut, baik oleh pendiri maupun muridnya. Pemerintah memang tidak menganggap 
kitab-kitab tersebut sebagai undang-undang, termasuk al-Qanun al- Madani, yang 
merupakan undang-undang perdata. Namun, faktanya, para hakim cenderung lebih 
mengacu pada pandangan yang dipegang oleh mazhab yang mereka anut dalam 
menetapkan hukum. Hal ini mengakibatkan semangat untuk berijtihad pada para hakim 
jadi melemah sebab mazhab-mazhab fikih berkembang dengan dukungan pemerintah 
yang berkuasa. Diakibatkan oleh pemberian perhatian khusus dari pemerintah 
Abbasiyah terhadap berbagai mazhab fikih, hakim diminta untuk memutuskan perkara 
sesuai dengan mazhab yang dianut oleh penguasa atau kebiasaan masyarakat 
setempat. Dalam perkara di mana mazhab yang dianut oleh hakim tidak sesuai dengan 
mereka, putusan atau pemeriksaan perkara harus diserahkan kepada hakim yang 
semazhab dengan mereka (F, Suleman, 2016). 

Lembaga peradilan pada Masa Dinasti Abbasiyyah 

Lembaga Qadli al-qudlah (Mahkamah Agung) 

Walau secara hierarki Qadli al-qudlah di bawah sultan, hakikatnya berfungsi 
sebagai keseimbangan kekuasaan politik sultan serta lembaga eksekutif lain 
sebagaimana diwan atau wizarat. Karena sultan sebagai penguasa tertinggi yang mana 
tidak dapat menangani seluruh urusan negara, sebagian wewenang eksekutif 
diserahkan kepada lembaga pelaksana lainnya. Qadli al-qudlah, yang mana dapat 
disamakan dengan Mahkamah Agung dan merupakan lembaga tertinggi dalam sistem 
peradilan. Lembaga ini dibentuk pada masa pemerintahan Harun al-Rasyid dan 
bertempat di ibu kota negara untuk mengangkat hakim-hakim di berbagai daerah. Jika 
dilihat dalam konteks Indonesia, pada masa Abbasiyah, sudah ada sistem peradilan yang 
mencakup Mahkamah Agung, Jaksa Agung, serta pengadilan di tingkat provinsi dan 
kabupaten/kota. Ini menunjukkan bahwa tiap-tiap wilayah punya sistem peradilan yang 
terstruktur (R Hani Fatur, 2023). 

Abu Yusuf diakui menjadi individu pertama yang diangkat sebagai Qadli al-qudlah 
(Hakim Agung). Ia menjabat dalam posisi tersebut dalam tiga periode Dinasti Abbasiyah 
di Baghdad, yakni era pemerintahan Khalifah Al-Hadi, Al-Mahdi, dan Harun Al-Rasyid. Di 
bawah pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid, Abu Yusuf mendapat kehormatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

721 
 

khusus: seluruh putusan mahkamah, apakah wilayah Barat maupun Timur, wajib 
mempertimbangkan otoritasnya. Abu Yusuf memegang jabatan hakim agung sampai 
meninggal pada tahun 182 H. Beberapa qadli tersohor lain di masa Abbasiyah 
diantaranya: (Alaidin Koto, 2011). 

a. Abu Yusuf, Ya’qub b. Ibrahim (tahun lahir: 131 H/ 731 M - tahun wafat: 182 H/ 789 M). 
beliau merupakan qadli qudhah Harun al-Rasyid. 

b. Yahya b. Aksam (tahun lahir: 159 H/755 M - tahun wafat: 242 H/857 M). beliau 
merupakan qadli qudah al-Makmun.  

c.  Ahmad b. Abu Daud (tahun lahir: 160 H/777 M - tahun wafat: 240 H/ 854 M). beliau 
merupakan qadli al-Mu‟ tashim.  

d. Sahnun al-Maliki (tahun lahir: 160 H/ 777 M - tahun wafat: 240 H/ 854 M). beliau 
merupakan qadli Maghrib. 

e. Al-‘Izz b. Abd. Al-Salam (lahir 578 H/ 1181 M – tahun wafat: 660 H/ 1262 M). beliau 
merupakan qadli Mesir.  

f. Ibnu Khilkan (tahun lahir: 608 H/ 1211 M – tahun wafat: 660 H/ 1282 M). beliau adalah 
qadli Damaskus. 

Wilayah Hisbah 

Definisi etimologi, al-hisbah ialah kata benda yang asal katanya dari "al-ihtisab", 
yang artinya "menahan upah". Lalu, makna kata ini bertransformasi menjadi 
"pengawasan yang baik". Dalam kacamata terminologi, al-Mawardi memberikan definisi 
al-hisbah sebagai "suatu perintah terhadap kebaikan (Ma’ruf). bila terjadi 
penyelewengan terhadap kebenaran dan mencegah kemungkaran". Kriteria kebaikan 
dalam konteks ini adalah segala perkataan, perbuatan, atau niat yang sesuai dengan 
syariat, sementara perbuatan mungkar adalah yang syariat melarangnya. (R Hani Fatur, 
2023). 

Wilayah al-hisbah bertugas lebih luas daripada kepolisian. Fungsinya adalah 
melakukan pengawasan segala aktivitas, terutama umat Islam, yakni mencakup aspek 
aqidah, ibadah, sampai rumah tangga, dan etika. Ini juga mencakup pengawasan 
terhadap perilaku ekonomi mereka, kecuali masalah yang diselesaikan oleh maszalim 
atau lembaga peradilan biasa (qadha`). Karena tugas utama wilayah al-hisbah adalah 
mendorong kebaikan (amar ma’ruf). dan mencegah kemungkaran (nahy ‘an al-
munkar)., tugas ini pada dasarnya harus dilaksanakan, terutama di kalangan umat Islam. 
Meskipun demikian, sebagai lembaga dalam negara yang bukan negara Islam, walau 
mayoritas penduduknya beragama Islam, seperti Indonesia, pelaksanaan tugas ini 
ditangani oleh individu yang secara khusus bertugas untuk itu, yakni muhtasib. Pada 
masa Abbasiyah, wilayah hisbah berjalan lebih efektif. Salah satu tugas lembaga ini, yang 
berada di bawah lembaga otoritas otoritas, adalah untuk mengurangi jumlah kasus yang 
harus ditangani oleh wilayah qadha. Schacht menjelaskan bahwa pada saat hakim 
peradilan menghadapi lonjakan jumlah perkara, terdapat kebutuhan untuk pembagian 
tugas dan muhtasib. Ini menunjukkan bahwa pada masa Abbasiyah, wilayah hisbah telah 
sepenuhnya terinstitusi sebagaimana lembaga pemerintahan lain, dengan secara 
struktural posisinya di bawah lembaga peradilan (qadha). Pada periode ini, kewenangan 
untuk menunjuk muhtasib sudah tidak dipegang oleh khalifah, namun beralih kepada 
qadli al-qudlah untuk melakukan penunjukan atau pemberhentian (lomba Sulton, 2013). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

722 
 

Tugas utama muhtasib yakni melakukan pengawasan penerapan undang-
undang dan norma-norma etika yang dilarang dilanggar siapa pun. Oleh karena itu, 
kedudukan peradilan memiliki tingkat hierarki yang lebih tinggi dibandingkan al-hisbah. 
Pada beberapa situasi, seorang muhtasib juga dapat bertindak seperti seorang hakim, 
terutama dalam kasus-kasus yang perlu terhadap keputusan segera. Kondisi ini muncul 
ketika terdapat permasalahan yang perlu dituntaskan dengan cepat untuk menghindari 
konsekuensi yang lebih serius, di mana proses hukum formal memerlukan waktu yang 
cukup lama. Misalnya, jika seseorang mengganggu kepentingan publik, seperti 
menghambat arus lalu lintas, hal itu menjadi tanggung jawab muhtasib. 

Wilayah al-Mazhalim 

Wilayah al-Mazalim dikenal dengan sebuah lembaga pengadilan khusus yang 
fokus pada penanganan kasus-kasus kezaliman yang dilakukan oleh para pemimpin 
beserta keluarganya atas hak-hak rakyat. Tujuan lembaga ini didirikan adalah agar 
menjaga hak-hak rakyat dari tindakan zalim yang dilakukan oleh pemimpin, pejabat, dan 
keluarga mereka, serta sebagai perlindungan masyarakat dari bermacam bentuk 
penindasan, perundungan, dan perlawanan oleh lembaga pemerintah, baik di taraf 
pusat atau daerah. Fokus utama dari peradilan ini adalah pengembalian hak yang 
dirampas dari rakyat oleh pihak yang bersangkutan, dan juga untuk menuntaskan 
persengketaan antara penguasa dengan masyarakat. 

Pada masa pemerintahan sahabat Ali ra, lembaga al-Mazalim mulai 
mempertimbangkan karena dianggap penting untuk mengambil tindakan tegas dan 
menyelidiki keluhan terhadap penguasa yang melakukan kezaliman. Pemerintahan Bani 
Umayyah, terutama di bawah pemerintahan Abdul Malik Ibnu Marwan, menyaksikan 
awal dari kebijakan khalifah yang sengaja menetapkan waktu tertentu untuk 
mendengarkan keluhan rakyat terhadap para pejabat. Mereka menetapkan tanggal 
khusus di mana orang dapat mengajukan keluhan mereka terhadap para pejabat negara. 
Menurut al-Mawardi, yang diterjemahkan oleh Nur Mufid dalam bukunya “Bedah Al-
Ahkam al-Sultaniyah”, khalifah Bani Umayyah Abdul al-Malik ibn Marwan adalah orang 
pertama dalam sejarah Islam yang mendirikan lembaga pendapat al-Mazalim 
(M.H.Alfarisi, 2022). 

Adapun tugas dan wewenang majelis al-Mazalim adalah sebagai berikut: 

1. Mengatasi pelanggaran dari pejabat pemerintah terhadap rakyat, dan kemudian 
memberikan catatan buruk bagi mereka yang memperlakukan rakyat dengan tidak 
adil. 

2. Mengawasi tindakan pejabat yang mengambil harta rakyat dan meninjau kembali 
tindakan mereka sesuai dengan undang-undang. 

3. Melakukan pencatatan administrasi, khususnya dalam mencatat kepemilikan harta 
kaum muslimin, sebab mereka merupakan pihak yang dipercayakan untuk 
melakukan pencatatan tersebut. 

4. Mengembalikan harta yang dirampas atau dikorupsi oleh pejabat, baik yang 
dilakukan oleh pejabat negara maupun oleh pihak yang menggunakan kekuasaan 
secara tidak sah. 

5. Mengawasi harta wakaf, baik yang bersifat umum maupun khusus, dan menangani 
persengketaan terkait wakaf sesuai dengan aduan yang diterima. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

723 
 

6. Berkonsentrasi pada kasus-kasus yang tidak dapat tertangani oleh qadli sebab 
keterbatasan atau kesulitan dalam menghadapi pihak tertuduh. 

7. Berkonsentrasi pada pelaksanaan ibadah lahiriah, seperti Salat Jum’at, salat hari 
raya, pelaksanaan haji, juga jihad. 

8. Mengatasi konflik antara pihak yang bersengketa dan memberikan keputusan 
hukum yang tepat bagi mereka. 

Al-Mahkamah Al-Askariyah  

Di era kepemimpinan Abbasiyah, turut didirikan pengadilan militer (al-Mahkamah 
al-Askariyah). yang dipimpin oleh hakim yang disebut qadli al-‘askar dikenal juga dengan 
qadli al-jund. Tugas hakim tersebut yakni turut serta dalam berbagai persidangan di Dar 
al-Adl, utamanya saat perkara yang dihadapi berkaitan dengan anggota militer atau 
tentara. 

Kesimpulan dan Saran 

Kesimpulan 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, sistem peradilan berkembang pesat dan mencapai 
kematangan institusional. Khalifah Abbasiyah memperkenalkan reformasi hukum yang 
lebih terstruktur dibandingkan dengan dinasti-dinasti sebelumnya, dengan mendirikan 
lembaga peradilan yang independen dan menunjuk qadi (hakim). yang memiliki otoritas 
untuk mengadili kasus-kasus di masyarakat. Hukum Islam pada masa ini juga mulai 
dikodifikasi melalui karya-karya ulama besar seperti Abu Hanifah, Malik b. Anas, dan 
lainnya, yang menjadi dasar bagi mazhab-mazhab hukum Islam. Sistem peradilan yang 
kuat dan terorganisir ini membawa keadilan dan stabilitas hukum yang lebih baik di 
wilayah kekuasaan Abbasiyah, meskipun masih ada tantangan, seperti intervensi politik 
dalam beberapa kasus. 

Saran 

Dinasti Abbasiyah menunjukkan pentingnya independensi peradilan dalam 
menjalin keadilan. Negara - negara modern bisa mengambil pelajaran dengan 
memperkuat independensi lembaga peradilan agar tidak mudah terpengaruh oleh 
intervensi politik. Pengangkatan qadi yang kompeten dan terdidik pada masa Dinasti 
Abbasiyah bisa menjadi contoh bagi negara-negara saat ini untuk memastikan hakim 
memiliki pengetahuan yang mendalam dalam hukum dan etika peradilan. 
Penggabungan hukum agama dan aturan negara pada masa Abbasiyah menunjukkan 
pentingnya menjaga keseimbangan dalam penerapan hukum sesuai konteks sosial dan 
budaya masyarakat. 

Daftar Pustaka  

Aditoni, A. Dinasti Abbasiyah: Perkembangan Hukum Dan Pengadilan. 
Alfarisi, M. H. (2020). Urgensi Peran Peradilan Al–Mazalim Dalam Menyelesaikan 

Sengketa Administrasi. Minhaj: Jurnal Ilmu Syariah, 1(2)., 103-118.  
Hani Fatur, R. (2023). Bādīuzzamān Sa ̒Īd Nūrsī: Biografi Dan Perannya Dalam Perlawanan 

Terhadap Rezim Sekulerisme Ataturk Di Turki (1877-1960 M). (Doctoral dissertation, 
UIN Prof. KH Saifuddin Zuhri Purwokerto). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 715-724   eISSN: 3024-8140 

724 
 

https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_
dan_Peradilan  

Ikhwan, M. (2022). Melacak Relasi Hukum, Pendidikan, dan Politik: Studi Peradaban Era 
Bani Abbasyiah. Teungku: Jurnal Islam Pesantren, Pendidikan dan sosial, 1(1).  

Ikhwan, M. (2022). Melacak Relasi Hukum, Pendidikan, dan Politik: Studi Peradaban Era 
Bani Abbasyiah. Teungku: Jurnal Islam Pesantren, Pendidikan dan sosial, 1(1).  

Jailani, I. A., Musyafa’ah, N. L., & Ubaidillah, H. (2011). Hukum Tata Negara Islam. 
Suleman, F. (2016). Peradilan Masa Bani Abbasiyah. Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah Vol, 14(1).  
Sultan, L. (2013). kekuasaan Kehakiman dalam Islam dan Aplikasinya di Indonesia. Al-

Ulum, 13(2)., 435-452. 
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/au/article/view/195. 

 Suparman Usman, H. I. (2002). Asas-Asas dan Pengantar Studi Hukum Islam dalam 
Tata Hukum Indonesia. Gaya Media Pratama, Jakarta. 

 
 

https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_dan_Peradilan
https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_dan_Peradilan
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/au/article/view/195

