Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 715-724 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sejarah Peradilan Islam pada masa Dinasti Abasiyyah

Amelya Izmi Azizah
Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230201110060@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
peradilan islam; Diansti Abbasiyah; = Dinasti Abbasiyah (750-1258 M). merupakan salah satu periode
qadi; syariat; Mazalim; Madzhab penting dalam sejarah peradilan Islam, di mana sistem hukum Islam
Figih; Baitul Hikmah mengalami perkembangan signifikan. Pada masa ini, peradilan Islam
semakin terstruktur dengan munculnya jabatan qadi (hakim). yang
Keywords: memiliki otoritas tinggi dalam menegakkan syariat. Para qadi
Islamic Judiciary; abbasid Dynasty;  bertugas menegakkan hukum berdasarkan Al-Qur’an, Hadis, ijma’
qasi; sharia; Mazalim; Madhabs; (konsensus ulama)., dan giyas (analogi). Selain itu, dinasti ini juga
Baiul Hikmah dikenal dengan kemajuan dalam ilmu hukum dan pembentukan

madzhab-madzhab figih yang berpengaruh dalam perkembangan

yurisprudensi Islam. Pemerintahan Abbasiyah membangun sistem

peradilan yang lebih tersentralisasi, dengan qadi yang ditunjuk
langsung oleh khalifah atau pejabat tinggi negara. Posisi qadi menjadi sangat penting karena mereka tidak
hanya berperan dalam menyelesaikan sengketa hukum, tetapi juga dalam menjaga stabilitas sosial dan
politik. Di samping itu, lembaga peradilan khusus seperti Mazalim yang menangani kasus-kasus yang
melibatkan pejabat tinggi atau pelanggaran oleh negara juga dikembangkan. Pada masa ini, kota Baghdad
menjadi pusat ilmu hukum, di mana para ulama dan cendekiawan berkontribusi pada penyusunan aturan
hukum dan pengadilan yang lebih sistematis. Dinasti Abbasiyah juga mendukung perkembangan intelektual
dengan mendirikan Baitul Hikmah (Rumah Kebijaksanaan). yang menjadi pusat kajian hukum, filsafat, dan
sains. Hal ini menjadikan peradilan Islam di masa Abbasiyah sebagai fondasi bagi perkembangan sistem
hukum Islam yang tetap relevan hingga masa kini.

ABSTRACT

The Abbasid Dynasty (750-1258 CE). was a pivotal period in the history of Islamic judiciary, where the
Islamic legal system experienced significant development. During this time, the judiciary became more
structured with the establishment of the gadi (judge). position, which held high authority in upholding
Islamic law. The qadis were responsible for enforcing the law based on the Qur'an, Hadith, ijma’
(consensus of scholars)., and giyas (analogy). Moreover, this dynasty is also known for the advancement
of legal studies and the formation of influential schools of Islamic jurisprudence (madhabs). The Abbasid
government developed a more centralized judicial system, with gadis appointed directly by the caliph or
high-ranking officials. The position of qadi became crucial as they played a key role not only in resolving
legal disputes but also in maintaining social and political stability. Additionally, specialized judicial
institutions like the Mazalim, which handled cases involving high-ranking officials or state violations, were
also established.

Pendahuluan

Sejarah peradilan Islam mencakup perjalanan hukum dan institusi pengadilan yang
berkembang seiring berjalannya pemerintahan Islam, termasuk pada masa Dinasti
Abbasiyah. Dinasti Abbasiyah (750-1258 M). adalah salah satu periode penting dalam
sejarah peradilan Islam, di mana terdapat kemajuan signifikan dalam bidang hukum dan

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

institusi yudisial. Pada masa ini, hukum Islam mengalami kodifikasi dan sistem peradilan
mengalami pembaharuan yang lebih terstruktur dibandingkan dengan periode
sebelumnya, yaitu Dinasti Umayyah.

Sejak awal berdirinya, Dinasti Abbasiyah berfokus pada integrasi hukum Islam
sebagai bagian dari sistem pemerintahan dan memperluas pengaruh Syariah dalam
aspek kehidupan masyarakat. Khalifah Abbasiyah memanfaatkan pandangan para
ulama dalam menentukan kebijakan hukum dan menekankan pada penerapan hukum
Islam berdasarkan Al-Qur’an, Hadis, ijma’ (konsensus)., dan giyas (analogi). Peradilan
Islam pada masa Abbasiyah juga mengalami perkembangan dengan dibentuknya
lembaga-lembaga hukum, seperti Qadi al-Qudat (hakim agung)., yang bertugas
mengawasi para hakim dalam menjalankan hukum Syariah.

Selain itu, munculnya berbagai mazhab figh, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali, memberikan keragaman dalam praktik hukum, yang mana para hakim memiliki
acuan hukum yang dapat disesuaikan dengan konteks sosial dan kultural masyarakat
setempat. Pengaruh ilmu pengetahuan dan filsafat yang berkembang pada era ini juga
memperkaya perspektif hukum yang diterapkan, sehingga hukum Islam di bawah
Dinasti Abbasiyah menjadi lebih sistematis dan terdokumentasi.

Pendekatan hukum pada masa Dinasti Abbasiyah tidak hanya mencakup aspek
perdata, tetapi juga pidana, serta membahas isu-isu seperti kontrak dagang, warisan,
keluarga, dan tata aturan sosial. Pembentukan Mahkamah dan struktur pengadilan yang
mapan menjadi salah satu warisan penting yang mempengaruhi perkembangan
peradilan Islam di masa berikutnya dan menjadi acuan bagi sistem hukum di dunia Islam
hingga saat ini.

Pembahasan

Sejarah Dinasti Abbasiyyah

Masa kejayaan Bani Abbasiyah dalam sejarah berlangsung selama kurang lebih
lima abad lamanya (terhitung 132-656 H yang dalam masehinya 750-1258). (Frangky
Suleman, 2016). Di rentang waktu 524 tahun itulah, dapat dibagi menjadi 4 periode
berdasarkan peristiwa penting dalam sejarah dinasti Abbasiyah pada saat itu.

Awalnya, Abbasy | memerintah ditandai dengan berdirinya Daulah Abbasiyah
pada 132 H/750 M hingga Khalifah Al-Wasiq wafat pada 232 H/847 M. Selanjutnya, Abbasy
Il berkuasa dari 232 H/847 M hingga 334 H/946 M, yakni sejak masa Khalifah Al-
Mutawakkil hingga berdirinya Daulah Buwaihi di Baghdad. Kemudian era Abbasy llI
berlangsung dari tahun 334 H/946 M hingga 447 H/1055 M, dimulai dengan pendirian
Daulah Buwaihi hingga kedatangan bangsa Saljuk di Baghdad. Dan terakhir, Abbasy IV
memerintah dari 447 H/1055 M hingga 656 H/1258 M, dari saat kedatangan bangsa Saljuk
di Baghdad hingga Baghdad terguling ke kekuasaan bangsa Tartar pada kepemimpinan
Hulagu Khan (M.lkhwan, 2022).

Zaman Abbasiyah adalah periode di mana terjadi kemajuan dan pencatatan buku-
buku fikih keagamaan berdasarkan ijtihad tokoh-tokoh mujtahid. Zaman Abbasiyah
ditandai sebagai puncak munculnya karya-karya besar dalam berbagai tulisan dan
pemikiran, termasuk lahirnya kitab hadis dan kitab-kitab hukum Islam, dari berbagai
mazhab. Kemajuan dalam ilmu figih menandai perkembangan dan kemajuan hukum
Islam di masa Bani Abbasyiah. Kemajuan ini menunjukkan dinamika umat Islam dalam

716



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

menanggapi tantangan dan masalah yang dihadapinya. Hukum Islam terus berkembang
setelah wafatnya Rasulullah Saw (M.lkhwan, 2022).

Dinasti Abbasiyah adalah dinasti yang memerintah selama lebih dari lima abad,
dimulai dari khalifah Abdullah as-Saffah (132 H/750 M). hingga Al Mutawakkil ‘Alallah
(656 H/1258 M). Dinasti Abbasiyah dianggap sebagai periode keemasan Islam, yang
membawa umat Islam pada Zaman Keemasan. Pada awal masa pemerintahan (Periode
pertama). Bani Abbas, kekuasaan politik dan agama sangat terpusat pada khalifah, yang
memiliki jiwa dan pemikiran yang kuat. Era ini juga menjadi pondasi esensial bagi
berkembangnya keilmuan filsafat dan ilmu pengetahuan lain dalam dunia Islam (Ni’mah
etal., 2022).

Pada masa pemerintahan khalifah Al-Manshur, umat Islam dipimpin dengan
fokus pada upaya merebut ulang daerah yang pernah memisahkan diri dari pusat
pemerintahan dan memperkuat keamanan di batas-batas wilayah. Usahanya terbukti
melalui penaklukan benteng-benteng di wilayah Asia, di sekitar kota Malatia, serta
daerah Cappadocia dan Cilicia antara kurun 756 hingga 758. Sementara itu, Dinasti
Abbasiyah memberi perhatian khusus pada kemajuan ilmu pengetahuan. Sebagai
contoh, pada bidang optik, terkenal tokoh Abu Ali al-Hasan b. al-Haitami, yang juga
tersohor di Eropa sebagai al-Hazen. Di bidang kimia, terdapat tokoh bernama Jabir b.
Hayyan; Muhammad b. Musa al-Khawarizmi yang masyhur di bidang [Imu hitung atau
matematika. Di samping itu, dalam bidang sejarah terdapat al-Mas'udi, serta tokoh-
tokoh filsafat seperti Ibnu Sina, Alfarabi, dan Ibnu Rusytd juga memberikan sumbangan
penting.

Pada periode kedua, Dinasti Abbasiyah mengalami periode disintegrasi yang
ditandai dengan tingginya perhelatan politik dan penyebaran pemberontakan di seluruh
wilayah yang dikuasainya. Berbagai upaya telah dilakukan untuk meredakan konflik,
namun tanpa hasil yang signifikan. Golongan yang memberontak termasuk kelompok
Thahiriyyah, Sajiyyah, dan Samaniyyah. Periode ini juga merupakan waktu di mana
banyak dinasti baru muncul dan merdeka dari kekuasaan Baghdad di bawah
pemerintahan Dinasti Abbasiyah. Dinasti-dinasti ini mundur dan memisahkan diri dari
kekuasaan Bani Abbasiyah karena persaingan antar bangsa, terutama di antara orang
Arab, Persia, dan Turki.

Sistem peradilan pada masa Dinasti Abbasiyah melanjutkan tradisi dan kebijakan
dinasti sebelumnya. Seiring berjalannya waktu, ekspansi wilayah yang dilakukan oleh
Dinasti Abbasiyah mengharuskan pembentukan dan peningkatan penanggung jawab
serta keamanan, terutama dalam hal hukum. Para pemimpin di wilayah ekspansi dengan
penyebutan Amir. Mulanya, sifat pemerintahan ini adalah sentralistik, di mana semua
kepala daerah mempertanggungjawabkan langsung pada khalifah yang diwakili wazir.
Peran wazir mulanya mencakup pengurusan seluruh urusan kepala daerah, tetapi
kemudian pengelolaan bidang-bidang tertentu dipegang oleh pejabat yang ditunjuk.

Peradilan pada masa Dinasti Abbasiyyah
Periode pertama

Di Era Daulah Abbasiyah, hakim bukan sekadar menggunakan ijtihad dalam
pemutusan perkara, melainkan mengikuti kitab-kitab dari mazhab-mazhab yang ada,
termasuk empat mazhab atau yang lainnya. Akibatnya, persyaratan bagi seorang hakim
untuk menjadi mujtahid sudah tidak diperlukan lagi. Selain itu, organisasi kehakiman

717



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

juga mengalami perubahan, termasuk didirikannya kejaksaan sebagai jabatan penuntut
umum serta pembentukan diwan gadli al-qudlah (Aviva et al., ). Adapun dewan qgadli al-
qudhah sebagai berikut:

1. Al-Qadha, yang dipimpin oleh al-Qadli, memiliki tugas untuk menangani masalah-
masalah agama secara umum. Fungsinya adalah memberikan penjelasan hukum dan
bimb.gan, menyelesaikan perselisihan dan sengketa, serta mengatasi masalah
terkait wakaf. Selama masa Abbasiyah, penyelesaian setiap masalah hukum
mengikuti prinsip mazhab yang diikuti oleh masyarakat.

2. Seorang Muhtasib, atau hakim al-Hisbah, memiliki tanggung jawab menangani
kasus-kasus terkait masalah umum dan pelanggaran yang memerlukan penanganan
segera. Tugasnya mencakup mendorong perilaku baik dan mencegah yang buruk,
baik dalam konteks hak Allah, hak manusia, maupun keduanya. Contohnya, larangan
terhadap minuman beralkohol dan tindakan tercela seperti zina, yang termasuk hak
Allah, serta larangan mengganggu lalu lintas, yang berkaitan dengan hak manusia.
Kasus yang melibatkan hak keduanya, seperti penipuan dalam transaksi, juga
merupakan perhatian Muhtasib. Dengan demikian, seorang Muhtasib harus bisa
mempromosikan keteraturan masyarakat secara luas.

3. Wilayat al-Mazhalim adalah kekuasaan pengadilan tingkat tinggi yang disebut juga
sebagai Shahibul atau Qadli al-Mazhalim. Peran ini meliputi penanganan kasus-kasus
yang berada diluar yuridiksi hakim biasa, terutama yang berkaitan dengan
penganiayaan oleh penguasa terhadap masyarakat. Contohnya adalah tindakan
zalim dan ketidakadilan oleh kerabat pemimpin atau khalifah, pegawai kekhalifahan,
atau hakim, seperti dalam kasus perempuan yang membuat laporan tentang putera
khalifah al-Abbas terkait perampasan tanah miliknya.

Dalam menangani kasus hukum, hakim memiliki kewenangan untuk menggunakan
ijtihad meskipun secara administratif mereka diinstruksikan oleh khalifah untuk
mengikuti mazhab tertentu. Contohnya, Abu Yusuf, seorang pengikut Mazhab Hanafi,
tetap menggunakan ijtihad dan terkadang berlainan persepsi dengan gurunya. Hal ini
menunjukkan campur tangan pemimpin, seperti penggunaan Mazhab Hanafi oleh gadli
di Irak, sedangkan mazhab Maliki di Syam dan Maghrib, serta Mazhab Syafi'i di Mesir.
Jika pihak yang bersengketa memiliki mazhab yang berbeda dengan gadli, maka akan
diangkat qadli yang memiliki mazhab yang sama dengan pihak yang bersengketa.

Periode kedua

Pada saat ini, sistem peradilan, terutama para qadli al-qudlah, telah terjadi
transformasi. Qadli al-qudlah sekarang bukan sekadar terpusat di ibu kota (Baghdad).,
namun tersebar pula di berbagai daerah. Perubahan ini sebab banyaknya daerah yang
merdeka dari pemerintahan Baghdad. Istilah gadli al-qudlah juga bervariasi di setiap
wilayah; misalnya, di Andalusia mereka menyebutnya sebagai Qadli al-jami’ah. Di saat ini
juga, para hakim mengikuti putusan imam-imam madzhab secara taqlid(hakim
mugqallid).

Hakim yang diangkat dipilih dari kalangan ulama yang mengikuti mazhab yang
sama dengan raja yang berkuasa. Akibatnya, terdapat perbedaan hukum antara mazhab
yang dianut oleh hakim dan mazhab yang lain. Dalam proses penunjukan hakim, Setiap
tahun, para calon hakim harus membayar sejumlah uang kepada pemerintah. Saat ini,
pengaruh eksekutif sangat kuat, sehingga kekuasaan peradilan semakin terbatas dan
hanya menangani masalah kekeluargaan.

718



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

Sumber hukum pada masa Dinasti Abbasiyyah

Pada zaman Abbasiyah, terjadi kemajuan dalam pembukuan kitab-kitab fikih,
yang merupakan hasil dari upaya penalaran para tokoh mujtahidin. Pada periode
Abbasiyah ditandai sebagai masa keemasan bagi produksi berbagai karya agung di
macam-macam bidang pemikiran, salah satu buktinya adalah munculnya beragam kitab
hadis dan fikih dari bermacam mazhab (Suparman usman, 2022).

Pada masa Abbasiyah, dikenal sebagai zaman para Imam Mazhab, dan di era ini,
ilmu ushul fikih disusun sebagai panduan bagi hakim dalam penggalian hukum dari al-
Quran serta al-Sunnah. Kemajuan dalam pembentukan hukum punya korelasi penting
dengan mazhab fikih, perkembangan ilmu pengetahuan, dan stabilitas politik. Ini
menandakan bahwa kebutuhan pemerintah akan sistem hukum yang berlandaskan
syariat sangat memengaruhi perkembangan hukum fikih, sebagaimana aturan yang
dibuat oleh para mujtahid tidak dapat diterapkan tanpa persetujuan resmi dari
penguasa. Dengan kata lain, perkembagan suatu hukum bergantung pada kebutuhan
nyata masyarakat saat itu dibuat oleh penguasa. Jika penguasa ingin suatu hukum
berlaku, ia berlaku; jika mereka ingin menghapusnya, ia gugur atau tidak dapat
diterapkan secara luas di masyarakat (M.lkhwan 2022).

Menurut kitab figh, dasar yang harus digunakan oleh hakim untuk membuat
keputusan adalah nash-nash dan hukum yang pasti (gath’i tsubut wa “adalah). dari
Alquran dan Sunnah, serta hukum-hukum yang telah disepakati oleh ulama
(mujma’alaih)., atau hukum yang telah dikenal secara dharuri (pasti). dalam agama. Jika
perkara yang muncul di hadapan hakim didasarkan pada nash (qgath’i dalalah). atau
ketentuan hukum yang disepakati oleh para ulama, Jika suatu ketentuan hukum sudah
menjadi pengetahuan secara jelas oleh umat Islam, dan lantas hakim memberi
keputusan dengan cara yang bertentangan dengan ketentuan tersebut, oleh karenanya
putusan tersebut tidak berlaku serta dapat dibatalkan (Basiq Djalil).

Selain al-Qur’an hadits, sumber hukum yang banyak dipakai hakim pada masa itu
yakni yurisprudensi maupun preseden hukum dari hakim terdahulu khususnya sebelum
era Dinasti Abbasiyah. Para hakim masa Dinasti Umayah sudah menangani perkara baik
yang memiliki pada nash atau tidak. Berbagai keputusan dapat menjadi referensi bagi
hakim pada masa Abbasiyah. Dengan perkembangan pemikiran hukum yang
diperkenalkan oleh para imam Mazhab, semakin berkembang pula hakim-hakim pada
masa Dinasti Abbasiyah, pada era Dinasti Abbasiyah para hakim memiliki lebih banyak
reverensi yang mana dapat memperkaya penilaian dan keputusan dalam menangani
kasus-kasus di pengadilan. Banyak sekali hasil pemikiran mujtahid itu baik dalam bentuk
Metodologi (Ushul Figh)., maupun hasil (figh). dapat dijadikan sebagai sumber hukum
bagi peradilan. Perlu diperhatikan bahwa pada masa itu, hakim tidak hanya memiliki
keterampilan dalam mengadili perkara, tetapi juga merupakan cendekiawan agama
(fugaha). yang terampil dalam epistemologi hukum Islam dan bidang ilmu lainnya
(Alaidin Koto, 2011).

Hakim bebas menafsirkan teks hukum yang bersifat umum dan memerlukan
penafsiran. Khalifah tidak memiliki hak untuk membuat batasan pikiran hakim yang
bebas, dan tidak terdapat cendekiawan agama atau mujtahid yang dapat melarang
hakim untuk memberikan penafsiran atau fatwa mengenai masalah hukum yang
dihadapi. Kebebasan ini sering kali berkaitan dengan kompleksitas teks hukum yang
menjadi dasar putusan di pengadilan. Akibatnya, kepastian hukum menjadi tidak jelas

719



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

karena mencari adil terkadang harusnya sidang dengan hakim dan referensi hukum yang
berbeda dengan mazhab yang dianutnya. Untuk menghindari pengulangan
pemeriksaan perkara yang sama dalam upaya mencapai kepastian hukum, keputusan-
keputusan tersebut dicatat oleh pengadilan. Salim b. Anas adalah seorang hakim di
Mesir, ia merupakan orang pertama yang mencatat keputusan pengadilan dan ketika ia
menghadapi kasus yang pernah diputuskan sebelumnya tetapi diajukan kembali (Alaidin
Koto, 2011).

Selama abad pertama hingga tiga di era Abbasiyah, terjadi kemajuan dan
kebangkitan inisiatif ijtihad di kalangan ahli fikih, yang membuat sumber hukum di
pengadilan meliputi Al-Qur'an, sunnah, dan ijtihad hakim. Namun, usai periode tersebut,
sumber hukum sebagai acuan bagi hakim di pengadilan mengalami perubahan seiring
dengan berkembangnya fikih Islam pada masa itu. Konflik antar mazhab mulai muncul,
mengakibatkan para hakim di pengadilan cenderung mengetuk hukum sesuai dengan
kepercayaan mazhab fikihnya.

Hal ini menciptakan mazhab fikih seperti mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’l, dan
Hambali. Banyak kitab standar yang ditulis untuk menggambarkan mazhab-mazhab
tersebut, baik oleh pendiri maupun muridnya. Pemerintah memang tidak menganggap
kitab-kitab tersebut sebagai undang-undang, termasuk al-Qanun al- Madani, yang
merupakan undang-undang perdata. Namun, faktanya, para hakim cenderung lebih
mengacu pada pandangan yang dipegang oleh mazhab yang mereka anut dalam
menetapkan hukum. Hal ini mengakibatkan semangat untuk berijtihad pada para hakim
jadi melemah sebab mazhab-mazhab fikih berkembang dengan dukungan pemerintah
yang berkuasa. Diakibatkan oleh pemberian perhatian khusus dari pemerintah
Abbasiyah terhadap berbagai mazhab fikih, hakim diminta untuk memutuskan perkara
sesuai dengan mazhab yang dianut oleh penguasa atau kebiasaan masyarakat
setempat. Dalam perkara di mana mazhab yang dianut oleh hakim tidak sesuai dengan
mereka, putusan atau pemeriksaan perkara harus diserahkan kepada hakim yang
semazhab dengan mereka (F, Suleman, 2016).

Lembaga peradilan pada Masa Dinasti Abbasiyyah
Lembaga Qadli al-qudlah (Mahkamah Agung)

Walau secara hierarki Qadli al-qudlah di bawah sultan, hakikatnya berfungsi
sebagai keseimbangan kekuasaan politik sultan serta lembaga eksekutif Ilain
sebagaimana diwan atau wizarat. Karena sultan sebagai penguasa tertinggi yang mana
tidak dapat menangani seluruh urusan negara, sebagian wewenang eksekutif
diserahkan kepada lembaga pelaksana lainnya. Qadli al-qudlah, yang mana dapat
disamakan dengan Mahkamah Agung dan merupakan lembaga tertinggi dalam sistem
peradilan. Lembaga ini dibentuk pada masa pemerintahan Harun al-Rasyid dan
bertempat di ibu kota negara untuk mengangkat hakim-hakim di berbagai daerah. Jika
dilihat dalam konteks Indonesia, pada masa Abbasiyah, sudah ada sistem peradilan yang
mencakup Mahkamah Agung, Jaksa Agung, serta pengadilan di tingkat provinsi dan
kabupaten/kota. Ini menunjukkan bahwa tiap-tiap wilayah punya sistem peradilan yang
terstruktur (R Hani Fatur, 2023).

Abu Yusuf diakui menjadiindividu pertama yang diangkat sebagai Qadli al-qudlah
(Hakim Agung). la menjabat dalam posisi tersebut dalam tiga periode Dinasti Abbasiyah
di Baghdad, yakni era pemerintahan Khalifah Al-Hadi, Al-Mahdi, dan Harun Al-Rasyid. Di
bawah pemerintahan Khalifah Harun Al-Rasyid, Abu Yusuf mendapat kehormatan

720



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

khusus: seluruh putusan mahkamah, apakah wilayah Barat maupun Timur, wajib
mempertimbangkan otoritasnya. Abu Yusuf memegang jabatan hakim agung sampai
meninggal pada tahun 182 H. Beberapa qadli tersohor lain di masa Abbasiyah
diantaranya: (Alaidin Koto, 2011).

a. Abu Yusuf, Ya’qub b. Ibrahim (tahun lahir: 131 H/ 731 M - tahun wafat: 182 H/ 789 M).
beliau merupakan gadli qudhah Harun al-Rasyid.

b. Yahya b. Aksam (tahun lahir: 159 H/755 M - tahun wafat: 242 H/857 M). beliau
merupakan qadli qudah al-Makmun.

c. Ahmad b. Abu Daud (tahun lahir: 160 H/777 M - tahun wafat: 240 H/ 854 M). beliau
merupakan gadli al-Mu"“tashim.

d. Sahnun al-Maliki (tahun lahir: 160 H/ 777 M - tahun wafat: 240 H/ 854 M). beliau
merupakan qadli Maghrib.

e. Al‘lzz b. Abd. Al-Salam (lahir 578 H/ 1181 M - tahun wafat: 660 H/ 1262 M). beliau
merupakan gadli Mesir.

f. 1bnu Khilkan (tahun lahir: 608 H/ 1211 M — tahun wafat: 660 H/ 1282 M). beliau adalah
gadli Damaskus.

Wilayah Hisbah

Definisi etimologi, al-hisbah ialah kata benda yang asal katanya dari "al-ihtisab",
yang artinya "menahan upah". Lalu, makna kata ini bertransformasi menjadi
"pengawasan yang baik". Dalam kacamata terminologi, al-Mawardi memberikan definisi
al-hisbah sebagai '"suatu perintah terhadap kebaikan (Ma’ruf). bila terjadi
penyelewengan terhadap kebenaran dan mencegah kemungkaran". Kriteria kebaikan
dalam konteks ini adalah segala perkataan, perbuatan, atau niat yang sesuai dengan
syariat, sementara perbuatan mungkar adalah yang syariat melarangnya. (R Hani Fatur,
2023).

Wilayah al-hisbah bertugas lebih luas daripada kepolisian. Fungsinya adalah
melakukan pengawasan segala aktivitas, terutama umat Islam, yakni mencakup aspek
agidah, ibadah, sampai rumah tangga, dan etika. Ini juga mencakup pengawasan
terhadap perilaku ekonomi mereka, kecuali masalah yang diselesaikan oleh maszalim
atau lembaga peradilan biasa (qadha®). Karena tugas utama wilayah al-hisbah adalah
mendorong kebaikan (amar ma’ruf). dan mencegah kemungkaran (nahy ‘an al-
munkar)., tugas ini pada dasarnya harus dilaksanakan, terutama di kalangan umat Islam.
Meskipun demikian, sebagai lembaga dalam negara yang bukan negara Islam, walau
mayoritas penduduknya beragama Islam, seperti Indonesia, pelaksanaan tugas ini
ditangani oleh individu yang secara khusus bertugas untuk itu, yakni muhtasib. Pada
masa Abbasiyah, wilayah hisbah berjalan lebih efektif. Salah satu tugas lembaga ini, yang
berada di bawah lembaga otoritas otoritas, adalah untuk mengurangi jumlah kasus yang
harus ditangani oleh wilayah gadha. Schacht menjelaskan bahwa pada saat hakim
peradilan menghadapi lonjakan jumlah perkara, terdapat kebutuhan untuk pembagian
tugas dan muhtasib. Ini menunjukkan bahwa pada masa Abbasiyah, wilayah hisbah telah
sepenuhnya terinstitusi sebagaimana lembaga pemerintahan lain, dengan secara
struktural posisinya di bawah lembaga peradilan (qadha). Pada periode ini, kewenangan
untuk menunjuk muhtasib sudah tidak dipegang oleh khalifah, namun beralih kepada
gadli al-qudlah untuk melakukan penunjukan atau pemberhentian (lomba Sulton, 2013).

721



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

Tugas utama muhtasib yakni melakukan pengawasan penerapan undang-
undang dan norma-norma etika yang dilarang dilanggar siapa pun. Oleh karena itu,
kedudukan peradilan memiliki tingkat hierarki yang lebih tinggi dibandingkan al-hisbah.
Pada beberapa situasi, seorang muhtasib juga dapat bertindak seperti seorang hakim,
terutama dalam kasus-kasus yang perlu terhadap keputusan segera. Kondisi ini muncul
ketika terdapat permasalahan yang perlu dituntaskan dengan cepat untuk menghindari
konsekuensi yang lebih serius, di mana proses hukum formal memerlukan waktu yang
cukup lama. Misalnya, jika seseorang mengganggu kepentingan publik, seperti
menghambat arus lalu lintas, hal itu menjadi tanggung jawab muhtasib.

Wilayah al-Mazhalim

Wilayah al-Mazalim dikenal dengan sebuah lembaga pengadilan khusus yang
fokus pada penanganan kasus-kasus kezaliman yang dilakukan oleh para pemimpin
beserta keluarganya atas hak-hak rakyat. Tujuan lembaga ini didirikan adalah agar
menjaga hak-hak rakyat dari tindakan zalim yang dilakukan oleh pemimpin, pejabat, dan
keluarga mereka, serta sebagai perlindungan masyarakat dari bermacam bentuk
penindasan, perundungan, dan perlawanan oleh lembaga pemerintah, baik di taraf
pusat atau daerah. Fokus utama dari peradilan ini adalah pengembalian hak yang
dirampas dari rakyat oleh pihak yang bersangkutan, dan juga untuk menuntaskan
persengketaan antara penguasa dengan masyarakat.

Pada masa pemerintahan sahabat Ali ra, lembaga al-Mazalim mulai
mempertimbangkan karena dianggap penting untuk mengambil tindakan tegas dan
menyelidiki keluhan terhadap penguasa yang melakukan kezaliman. Pemerintahan Bani
Umayyah, terutama di bawah pemerintahan Abdul Malik Ibnu Marwan, menyaksikan
awal dari kebijakan khalifah yang sengaja menetapkan waktu tertentu untuk
mendengarkan keluhan rakyat terhadap para pejabat. Mereka menetapkan tanggal
khusus di mana orang dapat mengajukan keluhan mereka terhadap para pejabat negara.
Menurut al-Mawardi, yang diterjemahkan oleh Nur Mufid dalam bukunya “Bedah Al-
Ahkam al-Sultaniyah”, khalifah Bani Umayyah Abdul al-Malik ibn Marwan adalah orang
pertama dalam sejarah Islam yang mendirikan lembaga pendapat al-Mazalim
(M.H.Alfarisi, 2022).

Adapun tugas dan wewenang majelis al-Mazalim adalah sebagai berikut:

1. Mengatasi pelanggaran dari pejabat pemerintah terhadap rakyat, dan kemudian
memberikan catatan buruk bagi mereka yang memperlakukan rakyat dengan tidak
adil.

2. Mengawasi tindakan pejabat yang mengambil harta rakyat dan meninjau kembali
tindakan mereka sesuai dengan undang-undang.

3. Melakukan pencatatan administrasi, khususnya dalam mencatat kepemilikan harta
kaum muslimin, sebab mereka merupakan pihak yang dipercayakan untuk
melakukan pencatatan tersebut.

4. Mengembalikan harta yang dirampas atau dikorupsi oleh pejabat, baik yang
dilakukan oleh pejabat negara maupun oleh pihak yang menggunakan kekuasaan
secara tidak sah.

5. Mengawasi harta wakaf, baik yang bersifat umum maupun khusus, dan menangani
persengketaan terkait wakaf sesuai dengan aduan yang diterima.

722



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

6. Berkonsentrasi pada kasus-kasus yang tidak dapat tertangani oleh gadli sebab
keterbatasan atau kesulitan dalam menghadapi pihak tertuduh.

7. Berkonsentrasi pada pelaksanaan ibadah lahiriah, seperti Salat Jum’at, salat hari
raya, pelaksanaan haji, juga jihad.

8. Mengatasi konflik antara pihak yang bersengketa dan memberikan keputusan
hukum yang tepat bagi mereka.

Al-Mahkamah Al-Askariyah

Di era kepemimpinan Abbasiyah, turut didirikan pengadilan militer (al-Mahkamah
al-Askariyah). yang dipimpin oleh hakim yang disebut qadli al-“askar dikenal juga dengan
gadli aljund. Tugas hakim tersebut yakni turut serta dalam berbagai persidangan di Dar
al-Adl, utamanya saat perkara yang dihadapi berkaitan dengan anggota militer atau
tentara.

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan

Pada masa Dinasti Abbasiyah, sistem peradilan berkembang pesat dan mencapai
kematangan institusional. Khalifah Abbasiyah memperkenalkan reformasi hukum yang
lebih terstruktur dibandingkan dengan dinasti-dinasti sebelumnya, dengan mendirikan
lembaga peradilan yang independen dan menunjuk gadi (hakim). yang memiliki otoritas
untuk mengadili kasus-kasus di masyarakat. Hukum Islam pada masa ini juga mulai
dikodifikasi melalui karya-karya ulama besar seperti Abu Hanifah, Malik b. Anas, dan
lainnya, yang menjadi dasar bagi mazhab-mazhab hukum Islam. Sistem peradilan yang
kuat dan terorganisir ini membawa keadilan dan stabilitas hukum yang lebih baik di
wilayah kekuasaan Abbasiyah, meskipun masih ada tantangan, seperti intervensi politik
dalam beberapa kasus.

Saran

Dinasti Abbasiyah menunjukkan pentingnya independensi peradilan dalam
menjalin keadilan. Negara - negara modern bisa mengambil pelajaran dengan
memperkuat independensi lembaga peradilan agar tidak mudah terpengaruh oleh
intervensi politik. Pengangkatan gadi yang kompeten dan terdidik pada masa Dinasti
Abbasiyah bisa menjadi contoh bagi negara-negara saat ini untuk memastikan hakim
memiliki pengetahuan yang mendalam dalam hukum dan etika peradilan.
Penggabungan hukum agama dan aturan negara pada masa Abbasiyah menunjukkan
pentingnya menjaga keseimbangan dalam penerapan hukum sesuai konteks sosial dan
budaya masyarakat.

Daftar Pustaka

Aditoni, A. Dinasti Abbasiyah: Perkembangan Hukum Dan Pengadilan.

Alfarisi, M. H. (2020). Urgensi Peran Peradilan Al-Mazalim Dalam Menyelesaikan
Sengketa Administrasi. Minhaj: Jurnal llmu Syariah, 1(2)., 103-118.

Hani Fatur, R. (2023). Badiuzzaman Sd Id Narsi: Biografi Dan Perannya Dalam Perlawanan
Terhadap Rezim Sekulerisme Ataturk Di Turki (1877-1960 M). (Doctoral dissertation,
UIN Prof. KH Saifuddin Zuhri Purwokerto).

723



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 715-724 elSSN: 3024-8140

https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_
dan_Peradilan

Ikhwan, M. (2022). Melacak Relasi Hukum, Pendidikan, dan Politik: Studi Peradaban Era
Bani Abbasyiah. Teungku: Jurnal Islam Pesantren, Pendidikan dan sosial, 1(1).

Ikhwan, M. (2022). Melacak Relasi Hukum, Pendidikan, dan Politik: Studi Peradaban Era
Bani Abbasyiah. Teungku: Jurnal Islam Pesantren, Pendidikan dan sosial, 1(1).

Jailani, I. A., Musyafa’ah, N. L., & Ubaidillah, H. (2011). Hukum Tata Negara Islam.

Suleman, F. (2016). Peradilan Masa Bani Abbasiyah. Jurnal llmiah Al-Syir’ah Vol, 14(1).

Sultan, L. (2013). kekuasaan Kehakiman dalam Islam dan Aplikasinya di Indonesia. Al-
Ulum, 13(2)., 435-452.
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/au/article/view/195.

Suparman Usman, H. . (2002). Asas-Asas dan Pengantar Studi Hukum Islam dalam
Tata Hukum Indonesia. Gaya Media Pratama, Jakarta.

724


https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_dan_Peradilan
https://www.academia.edu/43984101/Dinasti_Abbasiyah_Perkembangan_Hukum_dan_Peradilan
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/au/article/view/195

