Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 193-201 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Metode pendekatan tafsir rowa’i al-bayan tentang
sumpah ila’ pada surat al-baqarah ayat 224-227

Ahlam Dita Putri
program studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ditaahlam@gmail.com

Katc'lKunci: - y ABSTRAK

I Ev B G il Artikel ini membahas metode pendekatan tafsir yang digunakan
guran dalam Rowd’i Al-Bayan untuk memahami ayat-ayat tentang sumpah
lla’ dalam Surat Al-Baqarah ayat 224-227. Metode tahlili, yang menjadi
dasar dalam tafsir ini, menekankan analisis detail terhadap setiap kata
dan susunan ayat, sekaligus memperhatikan konteks kebahasaan dan
aspek hukum yang terkait. Dalam ayat-ayat ini, Allah melarang
menjadikan sumpah sebagai penghalang untuk berbuat kebajikan dan
memberikan aturan khusus bagi suami yang bersumpah untuk tidak
berhubungan dengan istrinya (lla’). Tafsir Rowa’i Al-Bayan menyoroti
aspek-aspek sosial dan psikologis dari lla’, serta batasan-batasan yang ditetapkan Islam untuk menjaga hak
istri dan mencegah ketidakadilan. Selain itu, artikel ini menjelaskan relevansi hukum sumpah lla’ dalam
hubungan rumah tangga dan implikasinya bagi kesejahteraan psikologis dan hak-hak istri. Melalui
pendekatan ini, Rowa’i Al-Bayan menawarkan pemahaman yang holistik mengenai aturan dan hikmah di balik
larangan dan izin sumpah lla’, menjadikan tafsir ini relevan dalam kajian tafsir hukum Islam.

ABSTRACT

Keywords:
Interpretation; oath; ila’;
tahlili, al qur an

This article examines the interpretive approach used in Rowa’i Al-Bayan to understand the verses about
the lla’ oath in Surah Al-Baqarah, verses 224-227. The tahlili method, which forms the basis of this tafsir,
emphasizes a detailed analysis of each word and verse structure while considering linguistic context and
related legal aspects. In these verses, Allah forbids using oaths as barriers to performing good deeds and
provides specific guidelines for husbands who swear to abstain from relations with their wives (l12’).
Rowa’i Al-Bayan highlights the social and psychological aspects of Ila’, as well as the boundaries
established by Islam to protect the rights of wives and prevent injustice. Additionally, this article discusses
the legal relevance of the lla’ oath in marital relationships and its implications for the psychological well-
being and rights of wives. Through this approach, Rowa’i Al-Bayan offers a holistic understanding of the
rules and wisdom behind the prohibition and allowance of the lla’ oath, making this tafsir significant in
Islamic legal exegesis studies.

Pendahuluan

Tafsir Rowa’l Al-Bayan karya Syaikh Ali Ash-Shabuni adalah salah satu kitab tafsir
klasik. Kitab tafsir klasik seperti Rawa’l Al-Bayan ini sering dikaji untuk menggali lebih
dalam tentang agama. Baik segi hukum nya atau yang lain.Adapun pendekatan tafsir
yang digunakan oleh Syaikh Ali Ash-Shabuni dalam Kitab Rowa’l Al-Bayan Surat Al-
Bagarah ayat 224-227 adalah pendekatan tekstual. Pendekatan tekstual dalam ayat ini
mengacu pada analisis mendalam terhadap teks Al-Qur’an itu sendiri, yaitu dengan
mempertimbangkan aspek kebahasaan, struktur kalimat, konteks histori atau asbabun
nuzul, hukum, serta makna-makna kata dan ungkapan secara tepat. Dalam tafsir ini,
fokus diberikan pada analisis teks secara internal dan tidak banyak mencantumkan
analisis eksternal atau pengaruh budaya. Ucapan sumpah terhadap hal yang remeh bisa

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

dibilang merupakan hal yang maklum. Ternyata hal ini sudah ada sejak zaman Rasulullah,
sehingga Allah berfirman dalam Al-Qur’an Surat Al-Bagarah ayat 224-225 yang
membahas tentang sumpah sia-sia. Syaikh Ali Ash-Shabuni dalam bab ini menjelaskan
tentang sumpah sia-sia. Dengan menggunakan pendekatan tekstual dan melaluimetode
penafsiran tahlili, Syaikh Ali Ash-Shabuni tidak hanya menjelaskan tentang makna
sumpah sia-sia saja. Beliau juga memberikan pendapatnya tentang hukum dari sumpah
sia-sia itu. Untuk menafsirkannya beliau membandingkan dengan ayat-ayat lain dan
menukil pendapat dari beberapa sahabat dan ulama’ untuk menguatkan pendapatnya.

Kemudian pada ayat berikutnya, yakni ayat 226-227, Syaikh Ali Ash-Shabuni
memberikan penafsiran tentang sumpah ila’. Sumpah Ila’ adalah perkataan suami deng
bersumpah tidak akan menggauli istrinya, baik dengan waktu yang ditentukan atau
tanpa ada keterangan batas waktu yang jelas. Pada zaman jahiliyah sumpahila’ tidak ada
batasan waktu tertentu. Hal ini bertujuan untuk menyusahkan istri dan dinilai
merendahkan kaum wanita. Sehingga Allah menghapuskan kedzaliman itu melalui
Firman-Nya dalam Al-Qur’an Surat Al-Baqarah ayat 226-227. Dan dari sinilah muncul
hukum dan ketetapan-ketetapan tentang sumpah Ila’.

Literature Review

Pendekatan Tekstual

Dalam kajian agama, dibutuhkan beragam pendekatan agar esensi agama bisa
dipahami. Pendekatan di sini mengacu pada perspektif atau model dari suatu disiplin
ilmu yang kemudian diterapkan untuk memahami agama. Perbedaan pendekatan
manusia dalam memahami agama bisa diwujudkan melalui pendekatan paradigmatik ini,
yang memungkinkan agama diakses oleh semua orang. Hal ini menunjukkan bahwa
agama bukan hanya milik para teolog atau kalangan awam, tetapi dapat dipahami oleh
siapa saja sesuai pendekatan dan kemampuan masing-masing. Dengan demikian, agama
berfungsi sebagai petunjuk yang diberikan Tuhan kepada manusia. (Kenedi,
2021).Pendekatan tekstual adalah pendekatan studi terhadap suatu teks atau nash
dengan menjadikan lafaz-lafaz dalam nash tersebut sebagai objek utama. Pendekatan
ini menekankan analisis bahasa untuk memahami suatu teks atau nash. Para ulama salaf
sering menggunakan pendekatan ini dalam menafsirkan Al-Qur’an, misalnya dengan
mengutip hadits atau pandangan ulama terkait makna suatu lafaz yang sedang dikaji.

Metode Tahlili

Secara harfiah, Jd=il (tahlili) berarti terurai atau terpisah. Kata tahlili sendiri memiliki
asal kata halala—yuhallilu-tahlil, yang berarti membuka, melepaskan, menguraikan, atau
menganalisis. Tafsir Al-Qur’an dengan metode tahlili dilakukan dengan mendeskripsikan
makna dalam ayat-ayat Al-Qur’an secara berurutan, mengikuti susunan surat dan ayat,
sambil memberikan analisis tertentu. Para mufasir yang menggunakan metode ini akan
menganalisis setiap kata atau lafaz dari segi bahasa dan maknanya.Selain menafsiri dari
segi kosa kata dan lafadz, tahlili juga memaparkan fokus dan isi kalimat, termasuk unsur
i'jaz, balaghah, keindahan struktur, serta nilai yang bermanfaat bagi hukum figh, dalil
syar’i, makna bahasa, dan nilai moral. Banyak kitab tafsir yang menggunakan metode ini,

194



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

salah satunya adalah kitab Rowa’i Al-Bayan, yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an secara
berurutan sesuai urutan asli ayat-ayat tersebut(Yahya et al., 2022)

Bukti pendekatan tekstual dalam surat al-baqarah ayat 224-227 yang digunakan imam
ali ash-shabuni

Imam Ali Ash-Shabuni dalam kitab Rawa’l Al-Bayan Surat Al-Bagarah ayat 224-227
menggunakan pendekatan tekstual. Hal ini dapat diketahui dari cara beliau yang
menggunakan Tafsir Bil Ma’tsur dengan menggunakan Tafsir Ayat bil Ayat. Imam Ali Ash-
Shabuni berkata: Orang yang banyak bersumpah dicela oleh Allah dengan Firmannya
dalam Surat Al-Qalam ayat 10:

Artinya: Dan janganlah engkau patuhi setiap orang yang suka bersumpah dan suka
menghina.

Orang-orang Arab sendiri kalua memuji orang lain, adalah dengan memperkecil
sumpah, sebagaimana dikatakan oleh sya’ir berikut: “Sedikit kayu gaharu itu dapat
menjaga sumpah. Kendati sudah jelas, kayu gaharu itu sendiri sudah sangat baik.” Imam
Fakhrur Razi mengatakan bahwa hikmah dari perintah untuk mengurangi penggunaan
sumpah adalah agar tidak sembarangan bersumpah atas nama Allah dalam hal-hal
sepele ataupun besar, karena sumpah yang terlalu sering diucapkan hanya menjadi
sekadar basa-basi. Dengan seringnya seseorang berkata “Demi Allah” tanpa
memaknainya dalam hati, sumpah tersebut kehilangan kesungguhan dan tidak
menjamin bahwa ia akan terhindar dari sumpah dusta. Salah satu bentuk pengagungan
yang sempurna terhadap Allah adalah dengan menjaga asma-Nya dalam hati, bukan
hanya menggunakan nama Allah untuk kepentingan duniawi semata.

Allah dijadikan sebagai lllat dalam larangan-Nya ini, dalam Firman-Nya 3685 1358 3,
yang maksudnya dengan bersumpah itu kamu berkehendak untuk berbuat baik dan
taqwa. Lalu timbullah pertanyaan: Bagaimana mungkin dengan tidak bersumpah itu
dipastikan dapat berbuat baik dan taqwa? Jawabannya adalah karena orang yang
meninggalkan sumpah karena keyakinannya, bahwa Allah justru kebih tinggi dan agung
dari sekedar mencari kekayaan duniawi dengan menggunakan nama Allah, adalah suatu
hal yang tidak diragukan lagi merupakan sebesar-besar pintu kebaikan dan tagwa.

Imam Al-Jashash berkata: Kata “Laghwun” (sia-sia) ini disebutkan Allah dalam Al-
Qur'an di beberapa tempat, yang mempunyai pengertian berbeda-beda, sesuai
konteksnya. Misalnya dalam Surat Al-Ghasyiyah Ayat 11:

Artinya: Tidak kamu dengar di dalamnya perkataan yang tidak berguna.

Maka yang dimaksud sia-sia disitu adalah kata-kata yang jelek dan keji. Yang mana
artinya sama dengan Firman Allah dalam Surat Al-Wagqi’ah ayat 25:

Lol ¥ 5 150 Ll shata ¥

195



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

Artinya: Mereka tidak mendengar di dalamnya perkataan yang sia-sia dan tidak pula
perkataan yang menimbulkan dosa. Maka yang dimaksud sia-sia itu adalah kekufuran dan
kata-kata yang menjijikkan. Firman Allah tentang ucapan orang kafir dalam Surat Fushilat
Ayat 26:

O35 A&l a8 153015 ) ) 1360 13R85 1356 Call 08

Artinya: Dan orang-orang yang kafir berkata, “Janganlah kamu mendengarkan (bacaan)
Al-Qur'an ini dan buatlah kegaduhan terhadapnya, agar kamu dapat mengalahkan
(mereka).” Maka yang dimaksud sia-sia disitu adalah kalimat-kalimat yang tidak berguna
(hiruk-pikuk) supaya orang tidak dapat mendengarkan Al-Qur’an yang sedang dibicarakan
Nabi. Sedang dalam Bahasa, kata “Lagha” itu berarti tidak berguna.

Diriwayatkan, bahwa sumpah 1la’ pada zaman jahiliyah tidak terbatas. Sa’id bin
Musayyab berkata: Ada seseorang laki-laki yang sudah tidak lagi berminat dengan
istrinya, tetapi ia tidak mau jika istrinya menikahi orang lain, maka kemudian ia
bersumpah tidak ingin mendekati istrinya tanpa batas hari yang ditentukan, sedangkan
perempuan itu dibiarkan tanpa suami, dengan tujuan menyusahkan perempuan itu.
Begitulah, kemudian Allah menghilangkan kezhaliman itu dan memberikan tempo bagi
seorang suami untuk berfikir dan merenungkan. Kalua dia memandang tidak
menyusahkannya itu lebih baik, maka hendaklah berbuat demikian (yaitu dengan
kembali kepada istrinya), dan kalau sekiranya berpisah itu yang dipandang lebih baik,
lebih maslahah, maka berpisahlah.

Bukti analisis tahlili dalam surat al-baqarah ayat 224-227 yang digunakan imam ali ash-
shabuni

Dikisahkan bahwa ayat-ayat ini diturunkan terkait seorang sahabat bernama Abdullah
bin Rawahah, yang berselisih dengan kerabatnya, Basyir bin Nu’man. Abdullah bin
Rawahah bersumpah untuk tidak mengunjungi rumah Basyir, tidak berbicara
dengannya, dan tidak berdamai dalam perselisihan tersebut. Setiap kali orang-orang
menasihatinya, ia selalu berkata, “Aku telah bersumpah atas nama Allah untuk tidak
melakukan itu, maka haram bagiku berbuat baik karena sumpahku ini.” Kemudian Allah
menurunkan ayat-ayat tersebut sebagai tanggapan atas sikapnya.

Penafsiran imam ali ash-shabuni tentang surat al-baqarah ayat 224-227

1. Yang dimaksud “Sumpah Sia-Sia” dan Kafaratnya Firman Allah: Allah tidak
mengukummu lantaran sumpahmu yang tidak dimaksud. Hal itu menunjukkan bahwa
sumpah tersebut adalah sia-sia dan tidak berdosa tidak pula ada kafaratnya.namun,
para Ulama’ berbeda pendapat tentang batasan sumpah yang sia-sia tersebut, yakni
sebagai berikut:

a) Imam Syafi’l dan Imam Ahmad berkata: Sumpah sia-sia itu ialah sumpah yang asal
keluar dari lidah, tanpa bermaksud sumpah. Pengertian ini diriwayatkan oleh
Sayyidah Aisyah, Ikrimah dan Sya’bani.

b) Imam Abu Hanifah berkata: Sumpah sia-sia itu ialah sumpah seseorang tentang
sesuatu atas dasar sangkaanya, tapi kemudian kebenaranya berbeda dengan
kenyataannya. Pengertian ini diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, Al-Hasan dan
Muijahid.

196



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

¢) Imam Malik dalam Kitab Muwaththa’ berkata: Pengertian Sumpah sia-sia ini
pernah saya dengar dan yang paling baik adalah seseorang bersumpah atas
sesuatu yang menurut keyakinannya memang demikian, tetapi kenyataannya
tidak seperti itu. Maka sumpah ini tidak ada kafaratnya.

Menurut Sayyid Ali Ash-Shabuniy, apabila sumpah sia-sia itu sebagaimana yang
telah disebutkan sebelumnya, dan seorang yang bersumpah “Demi Allah aku tidak
berbuat begini” padahal dia berbuat atau sebaliknya, maka yang dikatakan sekedar
memperturutkan lidahnya, dan kata-kata yang keluar itu karena terburu-buru, terlanjur,
dan tanpa disengaja, maka sumpah itu adalah bathil dan tidak wajib kafarat (Al-Shabuni,
2016).

2. Tentang Ila’ bagaimana hukumnya? Ila’ secara Bahasa berarti sumpah. Sedangkan
menurut Istilah Syara’ adalah seorang suami besumpah tidak akan mencampuri
istrinya lebih dari 4 bulan. Misalnya ia mengatakan “Demi Allah aku tidak akan
mendekatimu/ menggaulimu” dan ucapan sejenisnya.

Allah memberikan batas waktu maksimal Ila’ adalah 4 bulan. Oleh karena itu, jika ada
seseorang yang meng-lla’ istrinya kurang dari 4 bulan tidak termasuk Ila’” Hukmi. Para
Ulama’ telah sepakat bahwa jika seorang suami meninggalkan istrinya lebih dari 4 bulan,
maka tidak disebut I1a’, kecuali jika dia bersumpah. Sedang meninggalkan itu tidak
disebut sumpah. Oleh karena itu ada kaitannya dengan masalah wajib kafarat, dan
istrinya tidak tertalak karena ditinggalkan itu. Akan tetapi paara Ulama’ berbeda
pendapat tentang kapan wanita itu tertalaq oleh suaminya?

a) Ibnu Abbas berkata: Apabila Ila’ itu lebih dari 4 bulan dan suami tidak juga
kembali, maka istri otomatis tertalaq satu. Pendapat ini diikuti oleh Imam Abu
Hanifah. Alasan Imam Abu Hanifah adalah bahwa Allah memberikan batas 4
bulan itu untuk kembali. Jika dia tidak menarik sumpahnya tersebut, berarti dia
sudah berkehendak dan ‘Azam untuk mentalag. Karena ‘Azimah itu pada
hakikatnya adalah kebulatan hati atau tekad. Jadi yang dimaksud dalam Firman
Allah “Dan mereka berazam untuk mentalag” adalah mereka telah berbulat hati.
Dan ayat ini tidak mengisyaratkan harus mentalaq dengan perbuatan.

b) Sedangkan Imam Malik, Imam Syafi’l dan Imam Ahmad berkata: berlalunya
waktu itu tidak menjadikan istri otomatis tertalaq. Tetapi suamai diberi pilihan
untuk kembali atau mentalag. Kemudian jika suami tidak mau menjatuhkan talaq,
maka hakim yang berhak menceraikannya. Adapun alasan para Ulama’ Jumhur
adalah Firman Allah “Dan mereka berazam untuk mentalaq” sudah cukup jelas
bahwa jatuhnya talaq itu harus dengan pernyataan suami dan tidak cukup hanya
dengan berlalunya waktu Ila’. Bahkan sesudah berlalunya waktu diharuskan
memilih untuk kembali atau becerai.

3. Apakah dalam lIla’ itu diisyaratkan karena hendak menyusahkan? Bagaimana kalau
atas dasar kerelaan dan keadaan marah?

a) Menurut Imam Abu Hanifah, Imam Syafi’l dan Imam Ahmad: 112’ tetap dinilai sah walaupun
dalam keadaan rela atau marah. Alasan Ulama’ Jumhur bahwa ayat “Bagi orang-orang
yang meng-lla’ istri-istri mereka...”” itu meliputi: sumpah karena hendak menyusahkan
istri, ataupun sumpah demi kemasahatan anak. Semuanya termasuk dalam kata Ila’.

197



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

Asy-Sya’bi berkata: setiap sumpah untuk tidak mencampuri Istri hinga lebih dari 4 bulan
maka disebut Ila’. Sedangkan menurut pendapat Imam Malik: I3’ itu tidak sah, kecuali
jika diucapkan dalam keadaan marah atau karena hendak menyusahkan. Alasannya,
Sayyidina Ali pernh bertanya tentang seorang laki-laki yang bersumpah tidak akan
mencampuri istrinya sehingga anaknya disapih, dan sama sekali tidak mengandung
maksud untuk menyusahkan pihak istri, tetapi semata-mata demi kemaslahatan anak.
Maka Sayyidina Ali menjawab “Engkau benar-benar bermaksud baik, 11a’ itu hanya dalm
keadaan marah.

b) Juga apa yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas yang berkata “tidak ada Ila’ kecuali

dalam keadaa marah”.
4. Apakah yang dimaksud “Kembali dalam ayat itu?

a. Sebagian Ulama’ berpendapat bahwa makna “Kembali” pada ayat itu adalah
bercampur, bukan lainnya. Oleh karena itu, jika dalam kembali itu suami tidak
mencampurinya dan sudah lewat dari waktu 4 bulan, maka tertalaglah dia.
Demikianlah pendapat Sa’id bin Jubair an Asy-Sya’bi.

b. Adapun sebagian Ulama’ yang lain berpendapat bahwa makna “Kembali”’ pada ayat
itu maksudnya adalah bercampur bagi orang-orang yang tidak udzur. Oleh karena
itu, jika suami itu sakit atau sedang dalam keadaan musaffir, atau dipenjara, maka
cukuplah bagi suami mengatakan “Saya sudah kembali kepadanya”. Demikianlah
pendapat Nakha’i.

Dari sekian pendapat tersebut, yang kiranya lebih tepat ialah pendapat kedua, yaitu
pendapat Jumhur Ulama’.

Pandangan-pandangan tafsir lain tentang surat al-baqarah ayat 224-227

1. Dalam Tafsir fi Zhilalil Qur’an karya Sayyid Qutb

Pada penafsiran firman Allah "Janganlah kamu jadikan Allah dalam sumpahmu
sebagai penghalang untuk berbuat kebajikan," terdapat penjelasan dari Ibnu Abbas R.A.
la berkata, "Jangan jadikan sumpah sebagai penghalang untuk berbuat baik, tetapi
bayarlah kafaratnya dan lakukanlah kebajikan." Pendapat ini didukung oleh sejumlah
tokoh seperti Masruqg, Asy-Sya’bi, Ibrahim An-Nakha’i, dan lainnya, yang dikutip oleh
Ibnu Katsir.Penafsiran ini diperkuat oleh hadits dari Muslim yang menyatakan bahwa
Rasulullah SAW bersabda: "Siapa yang bersumpah untuk suatu hal, lalu melihat hal lain
yang lebih baik, maka hendaklah ia membatalkan sumpahnya dan membayar kafaratnya
untuk melakukan yang lebih baik." Hal ini juga ditegaskan dalam hadits Bukhari, bahwa
lebih berdosa bagi seseorang yang bersumpah tidak berhubungan dengan istrinya
daripada membayar kafarat dan melakukan yang baik.

Maka, maksud ayat tersebut adalah agar seseorang tidak menggunakan sumpah
sebagai penghalang untuk melakukan kebajikan, ketakwaan, atau memperbaiki
hubungan antar manusia. Jika seseorang bersumpah untuk menghindari kebaikan, ia
dianjurkan membayar kafarat dan tetap melakukan kebaikan. Kebajikan dan ketakwaan
lebih utama daripada mempertahankan sumpah.Allah juga memaafkan sumpah yang
diucapkan tanpa maksud bersumpah secara serius, sehingga tidak memerlukan kafarat.
Ayat ini diakhiri dengan penegasan bahwa Allah "Maha Mendengar lagi Maha

198



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

Mengetahui," mengingatkan bahwa Allah selalu mengetahui apa yang terbaik dan
menetapkan hukum ini untuk kebaikan manusia.

Setelah membahas kaidah sumpah secara umum, Qutb menyampaikan mengenai lla’,
yaitu sumpah suami untuk tidak berhubungan dengan istrinya dalam jangka waktu
tertentu. Hal ini bisa terjadi akibat kondisi psikologis atau permasalahan dalam rumah
tangga, yang menyebabkan suami merasa cemburu atau marah. Islam mengatur agar
lla’ tidak lebih dari empat bulan, agar perpisahan tidak berdampak negatif pada
kesejahteraan istri.Diriwayatkan bahwa Umar bin Khattab, setelah mendengar keluhan
seorang wanita yang merindukan suaminya, menetapkan bahwa tentara tidak boleh
meninggalkan istrinya lebih dari empat bulan. Waktu empat bulan dianggap cukup
untuk menguji perasaan, sehingga suami dapat memutuskan untuk kembali pada
istrinya atau, bila tidak, memberikan kebebasan melalui perceraian.Batasan ini
bertujuan untuk menjaga kehormatan wanita, memberikan kesempatan memulai
kehidupan baru, dan menjaga kelangsungan kehidupan rumah tangga yang sejalan
dengan tujuan agama (Qutb, 2000).

2. Dalam Kitab Taisir Al-Karim Ar-Rahman fi Tafsir Kalam Al-Mannan Karya Syaikh
Abdurrahman bin Nashir As-Sa’di.

Tafsir ayat 224 menjelaskan bahwa maksud sumpah dan janji adalah untuk
menghormati dan mengagungkan Allah sebagai Dzat yang disebut dalam sumpah,
sekaligus menegaskan isi sumpah itu sendiri. Allah memerintahkan agar sumpah
dipelihara serta konsekuensinya ditaati. Namun, Allah juga memberikan pengecualian
jika mempertahankan sumpah tersebut menyebabkan seseorang meninggalkan
tindakan yang lebih baik. Karena itu, Allah melarang menjadikan sumpah sebagai
penghalang untuk berbuat baik, menjauhi kejahatan, dan mendamaikan sesama. Jika
seseorang bersumpah untuk tidak melakukan kewajiban, maka ia harus membatalkan
sumpah itu, sementara mempertahankannya justru menjadi haram. Jika sumpah dibuat
untuk menghindari hal yang dianjurkan, boleh membatalkannya. Sumpah atas sesuatu
yang diharamkan harus dibatalkan, sedangkan sumpah atas hal yang makruh
disunnahkan untuk dibatalkan. Untuk hal-hal yang mubah, lebih baik menjaga sumpah
tersebut.Tafsir ayat 225 menekankan bahwa Allah tidak menghukum sumpah yang
terucap tanpa maksud di hati atau sekadar terlontar dari lisan. Sumpah seperti “Tidak,
Demi Allah” atau “Benar, Demi Allah” yang hanya sekadar kata-kata spontan tanpa
kesungguhan tidak diperhitungkan. Dosa dalam sumpah dihitung jika ada niat dalam hati
untuk mengikat diri. Hal ini menunjukkan pentingnya niat, sebagaimana berlaku dalam
perbuatan.

Tafsir ayat 226 menyebutkan tentang Ila’, yaitu sumpah suami untuk tidak
berhubungan intim dengan istrinya dalam jangka waktu tertentu, baik kurang dari
empat bulan atau lebih. Jika Ila’ berlaku di bawah empat bulan, maka sumpah itu
dianggap seperti sumpah biasa: jika dilanggar, harus membayar kafarat, namun jika
dipertahankan, istri tidak memiliki hak untuk memaksanya, karena ia tetap dalam batas
waktu yang diizinkan selama empat bulan. Jika lla’ berlangsung lebih dari empat bulan,
istri dapat menuntut haknya setelah jangka waktu itu berakhir.

199



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

Jika masa empat bulan Il1a’ habis, suami diperintahkan untuk kembali berhubungan
dengan istrinya. Jika ia kembali dan berjima’, ia hanya perlu membayar kafarat sumpah.
Jika ia menolak, maka ia diwajibkan menceraikan istrinya, dan jika ia menolak bercerai,
hakim akan menjatuhkan talag. Namun, kembali kepada istri adalah lebih diutamakan
dan disukai oleh Allah SWT. Tafsir ayat 227 menyatakan bahwa jika suami bersikeras
untuk menceraikan istri dan menolak berjima’, hal ini menunjukkan adanya keinginan
kuat untuk talag. Dalam situasi ini, talag harus segera dilakukan. Jika suami enggan
menceraikan, hakim dapat memaksanya atau menceraikan atas nama suami. Ayat ini
menunjukkan bahwa lla’ khusus untuk istri, serta kewajiban untuk memenuhi hak
berjima’ setidaknya setiap empat bulan, karena setelah waktu itu, suami harus memilih
antara berjima’ atau talag, menunjukkan bahwa ia meninggalkan sesuatu yang wajib (As-
Sa’di, 2007).

Kesimpulan dan Saran

Imam Ali Al-Shabuni lebih cenderung menggunakan pendekatan tekstual dan metode
tahlili dalam menafsirkan ayat-ayat al-qur’an yang terdapat pada kitab karangan beliau
sendiri yaitu, kitab rowaiul bayan. Dalam hal ini beliau mengklasifikasikan kandungan
hukum penafsiran Surat Al-Bagarah ayat 224-227 yang menjelaskan tentang sumpah sia-
sia dan sumpah ila’ sebagai berikut:

1. Kita dilarang bersumpah untuk tidak mengerjakan suatu kebaikan

2. Seseorang yang bersumpah untuk meninggalkan suatu pekerjaan, akan tetapijika ada
alas an lain yang lebih baik, maka hendaklah yang lebih baik itu dikerjakannya dan
sumpah yang sudah ia ucapkan itu dibatalkan dan membayar denda atau disebut juga
sebagai kafarat.

3. Sumpah sia-sia yang tidak diniatkan dalam hati sebagai sumpah, maka tidak dihukumi
dan tidak juga diwajibkan untuk membayar kafarat jika dia melanggarnya.

4. 11a’ seorang suami kepada istrinya itu adalah dengan maksud untuk menyusahkan istri,
yang justru hal itu melanggar hukum wajibnya yaitu Mu’asyarah Bil Ma’ruf (bergaul
dengan baik).

5. Apabila seorang suami tidak mau menarik sumpahnya itu dalam masa 4 bulan, maka
istrinya harus ditalak.

Daftar Pustaka
Al-Shabuni, M. A. (2016). Rowaiul Bayan (Terjemah Ahmad Dzulfikar dkk). Keira
Publishing.

As-Sa’di, S. A. bin N. (2007). Taisir Al-Karim Ar-Rahman fi Tafsir Kalam Al-Mannan.
(Terjemah Muhammad Igbal dkk). Pustaka Sahifa.

Kenedi, A. (2021). Memahami Studi Islam Dengan Pendekatan Tekstual. 7(2).

Mustofa, H. (2022). Implikasi Keragaman Qira'at Al-Qur'an Terhadap Tafsir dan Istinbat
Hukum. Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 7(1).

200



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 193-201 elSSN: 3024-8140

Saniyyah, S. H. (2023). Qasam analysis study in Qs Ad-Dhuha (Perspective Tafsir al-Bayan
li al-Qur’an by Bint al-Syathi). Journal of Ulumul Qur'an and Tafsir Studies, 2(2), 109-

114.
Qutb, S. (2000). Tdfsir fi Zhilalil Qur’an (Terjemah Ahmad Yasin dkk). Gema Insani Press.

Yahya, A., Yusuf, K. M., & Alwizar, A. (2022). Metode Tafsir (al-Tafsir al-Tahlili, al-ljmali,
al-Mugaran dan al-Mawdu’i). PALAPA, 10(1), 1-13.
https://doi.org/10.36088/palapa.v10i1.1629

201



