Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 222-227 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Pembentukan karakter melalui pendidikan agama Islam

Ahmad Nasta'in Billah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ridhobillahg3@gmail.com

ABSTRAK

Pendidikan agama Islam memiliki peran penting dalam pembentukan
karakter seseorang. Salah satu komponen terpenting dalam pendidikan
karakter adalah Pendidikan Agama Islam (PAI). Menanamkan jiwa
religius pada anak merupakan langkah awal menuju keberhasilan
program pendidikan karakter. Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini yaitu metode pendekatan teoritis. Peneliti dapat menilai
dan mempelajari kontribusi jurnal terhadap pengetahuan teoretis terkini dengan menggunakan kerangka
teori.Hasil daii penelitian ini dketahui bahwa pembentukan karakter siswa sangat terbantu dengan adanya
pendidikan agama Islam. Menghasilkan insan yang bermartabat, santun, dan suka menolong merupakan
tujuan yang ingin dicapai. Jika nilai-nilai agama sudah tertanam sejak dini, maka akan lahir generasi penerus
yang berakhlak mulia, bijaksana, dan taat kepada Tuhan. Oleh karena itu, pendidikan agama Islam di sekolah
sangat penting untuk membantu siswa dalam mengembangkan akhlaknya. Pendidikan Agama Islam sangat
penting diajarkan di sekolah untuk menumbuhkan akhlak siswa dan menjunjung tinggi pentingnya
pendidikan karakter bagi anak.

Kata Kunci:
pendidikan; karakter; islam

Keywords:
education; character; Islam

ABSTRACT

Islamic religious education plays an important role in shaping a person's character. One of the most
important components in character education is Islamic Religious Education (PAI). Instilling a religious
soul in children is the first step towards the success of a character education program. The approach used
in this study is the theoretical approach method. Researchers can assess and study the contribution of
journals to current theoretical knowledge by using a theoretical framework. The results of this study show
that the formation of student character is greatly assisted by Islamic religious education. Producing
dignified, polite, and helpful people is the goal to be achieved. If religious values are instilled from an early
age, then a generation of successors will be born who are noble, wise, and obedient to God. Therefore,
Islamic religious education in schools is very important to help students develop their morals. Islamic
Religious Education is very important to be taught in schools to foster students' morals and uphold the
importance of character education for children.

Pendahuluan

Melalui pendidikan, yang sering kali dilakukan melalui pengajaran, pengetahuan,
kemampuan, dan kebiasaan sekelompok orang diwariskan dari satu generasi ke
generasi berikutnya. Pendidikan pada hakikatnya adalah upaya untuk memaksimalkan
potensi seseorang guna membekali karakternya untuk menghadapi berbagai tantangan
yang akan dihadapinya selama hidupnya. Dengan demikian, pendidikan merupakan
sarana bagi seseorang untuk menyerap pelajaran dan nilai-nilai kehidupan guna
membentuk karakter dan kepribadiannya secara lebih konstruktif (Somad, 2021).

Seiring dengan maraknya fenomena kemerosotan moral di masyarakat dan
lingkungan pemerintahan, pendidikan karakter akhir-akhir ini semakin penting dalam

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islans Negeri Manlana Malik Ibrahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:ridhobillah93@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 222-227 elSSN: 3024-8140

bidang pendidikan. Negara Indonesia mengalami krisis jati diri dan karakter, yang
dibuktikan dengan maraknya tindak pidana, ketidakadilan, korupsi, kebrutalan terhadap
anak, dan pelanggaran hak asasi manusia. Solusi terbaik untuk mengatasi hal tersebut
adalah pendidikan karakter, dan sekolah sebagai lembaga pendidikan diharapkan
mampu mewujudkan tujuan tersebut (Ainiyah, 2013).

Salah satu strategi penerapan pendidikan karakter di sekolah adalah dengan
memaksimalkan pembelajaran materi Pendidikan Agama Islam (PAIl). Pengembangan
karakter siswa sangat terbantu dengan adanya pembelajaran agama, khususnya
pendidikan agama Islam. Pendidikan agama mengembangkan pengetahuan agama
(aspek kognitif), cita-cita dan standar moral untuk membentuk sikap (aspek afektif), dan
selanjutnya memengaruhi pengendalian perilaku (aspek psikomotorik) untuk
membentuk kepribadian manusia seutuhnya (Hartati, 2021).

Manusia yang dilahirkan melalui pendidikan agama Islam adalah mereka yang
senantiasa berupaya untuk memperkuat agamanya, ketakwaannya, dan akhlaknya yang
mulia, yang meliputi etika, moralitas, atau akhlak sebagai wujud pendidikan. Manusia
tersebut harus tangguh dalam menghadapi berbagai tantangan, kegagalan, dan
perubahan hubungan sosial di tingkat lokal, nasional, regional, dan global (Ainiyah,

2013).

Penelitian ini menggunakan pendekatan ulasan karya ilmiah sebagai metodologi
penelitiannya. Pengetahuan dan pemahaman penulis tentang literatur ilmiah tentang
topik pementukan karakter melalui pendidikan agama Islam ditunjukkan dalam karya ini.
Pendekatan teoritis terhadap penelitian diambil dalam penelitian ini. Dengan
menggunakan kerangka teoritis, peneliti dapat mengevaluasi dan mengkaji kontribusi
jurnal terhadap keadaan teori saat ini.

Urgensi dari manajemen pendidikan dasar dan menengah yaitu pendidikan agama
memiliki sangat penting dalam pembentukan karakter individu. Karakter merupakan
seperangkat keyakinan, watak, dan tindakan yang menjadi landasan seseorang dalam
berinteraksi dengan orang lain dan lingkungannya, seperti pemahaman agama,
pengembangan moral, disiplin, dan sebagainya (Kamila, 2023).

Pembahasan

Konsep Pendidikan Karaker

Karakter adalah moralitas, kebaikan, kejujuran, kekuatan, dan sikap yang
ditunjukkan seseorang kepada orang lain melalui perilakunya. Moralitas merupakan
cerminan karakter seseorang, baik atau buruk. Hal yang sama berlaku, yang merupakan
ekspresi karakter. Tanpa adanya karakter yang mendasari semua upaya untuk
mempertahankan kebenaran, kebenaran tidak dapat dibangun dengan sendirinya
(Choli, 2019).

Karakter, yang berarti "positif" dan bukan "netral," dikaitkan dengan kekuatan
moral dan dikaitkan dengan etika, moralitas, dan/atau nilai-nilai (2010: 93). Dengan
demikian, dalam arti yang lebih luas, pendidikan karakter dapat didefinisikan sebagai
pengajaran yang menumbuhkan nilai-nilai nasional dan budaya pada siswa sehingga

223



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 222-227 elSSN: 3024-8140

mereka menjadi nilai-nilai dan karakter mereka sendiri dan menggunakan nilai-nilai ini
dalam kehidupan mereka sebagai warga negara yang produktif, kreatif, religius, dan
nasionalis.

Untuk menanggulangi kejahatan, rasisme, memudarnya nasionalisme, intoleransi
beragama, dan merosotnya religiusitas, pemerintah dan masyarakat harus menganut
gagasan pendidikan karakter. Hal ini bertujuan untuk membangun peradaban dan
karakter bangsa yang bermartabat. Penyempurnaan kurikulum pendidikan nasional
sesuai dengan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 merupakan salah satu strategi
untuk mewujudkannya (Amin,2018).

Pembelajaran yang diterapkan dalam semua kegiatan siswa di sekolah, di
masyarakat, dan di rumah dikenal sebagai pendidikan karakter. Sekolah, masyarakat,
dan orang tua semuanya berbagi tanggung jawab atas keberhasilan pendidikan
karakter. Pengembangan karakter siswa sepanjang hidup mereka merupakan indikator
yang lebih baik tentang efektivitas pendidikan karakter daripada penilaian formatif atau
sumatif. Pelatihan hati, pemikiran, atletik, sentimen, dan tujuan semuanya saling terkait
dalam proses pembangunan karakter yang komprehensif dan kohesif. Untuk
menciptakan generasi yang sangat terinformasi, bermoral, kreatif, mandiri, dan
bertanggung jawab, pendidikan karakter adalah cara terbaik untuk menerapkan
pengembangan karakter bagi generasi muda (Ainiyah, 2013).

Pengertian Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Islam didasarkan pada dua pengertian dasar, yaitu "pendidikan" dan
"agama Islam." Membantu murid-murid mewujudkan potensi mereka secara maksimal
sehingga moral dan otak mereka berkembang dan mereka menemukan kebenaran
sejati adalah salah satu tujuan pendidikan, menurut Plato. Guru sangat penting dalam
memotivasi murid-murid dan menciptakan suasana belajar yang positif. Menurut etika
Aristoteles, pendidikan mengajarkan orang-orang bagaimana berperilaku secara moral
dalam setiap keadaan.

Al-Ghazali mendefinisikan pendidikan sebagai wusaha pendidik untuk
membersihkan dosa dan menanamkan akhlak yang luhur kepada murid-muridnya agar
mereka lebih dekat kepada Allah dan merasakan keridhaan-Nya dalam kehidupan ini
maupun kehidupan selanjutnya. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa pendidikan memiliki
definisi yang luas. la menegaskan bahwa pendidikan adalah sebuah proses yang
melampaui proses pembelajaran dan melibatkan bagaimana kesadaran manusia
merekam, menyerap, dan menghargai pengalaman alamiah di sepanjang waktu dan
tempat.

Pendidikan Agama Islam merupakan suatu usaha dan proses penanaman sesuatu
(pendidikan) secara terus-menerus antara pendidik dan peserta didik, dengan tujuan
utama penanaman nilai-nilai yang baik. Atribut utamanya meliputi keselarasan dan
keseimbangan, serta penanaman prinsip-prinsip Islam dalam pikiran, emosi, dan jiwa.
Menurut Muhaimin (2004), ciri-ciri utama tersebut telah berkembang menjadi
pandangan dunia dan sikap, atau gaya hidup seseorang (Firmansyah, 2019).

224



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 222-227 elSSN: 3024-8140

Manusia seutuhnya yang beriman dan bertaqwa kepada Allah SWT serta mampu
menjalankan eksistensinya sebagai khalifah Allah di muka bumi merupakan tujuan
pendidikan agama Islam yang berlandaskan pada ajaran Al-Qur'an dan Sunnah.
Ungkapan "Insan Kamil" mengacu pada tata cara ini. Dalam pengertiannya, pendidikan
Islam adalah proses untuk melahirkan individu-individu yang berkepribadian dan
berakhlak mulia sebagai makhluk yang mengemban tugas di muka bumi (Samrin, 2015).

Memahami Islam adalah agama yang menyeluruh yang mengajarkan manusia
tentang berbagai aspek kehidupan material dan spiritual. Ajaran Islam mewajibkan
penganutnya untuk mengejar pendidikan karena pendidikan menyediakan sarana bagi
manusia untuk menjalani kehidupan yang bermoral dan bermakna.

1. Menurut M. Arifin, pendidikan agama Islam adalah suatu proses yang
mengarahkan manusia ke arah kehidupan yang lebih baik dan mengangkat derajat
manusia berdasarkan kemampuan mengajarnya (pengaruh eksternal) dan kualitas
intrinsiknya (fitrah).

2. Menurut Zakiah Daradjat, pendidikan agama Islam adalah pengajaran yang
berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam, khususnya dalam bentuk bimbingan dan
dukungan kepada peserta didik agar setelah lulus mereka dapat memahami,
menghargai, dan mengamalkan ajaran Islam secara utuh dan yakin akan
keselamatannya di dunia maupun di akhirat.

Pendidikan agama Islam, dengan demikian, didefinisikan sebagai suatu usaha
tindakan dan arahan yang direncanakan, disengaja, dan dilakukan dengan tujuan untuk
membantu siswa mengembangkan kepribadian mereka sesuai dengan standar yang
ditetapkan oleh ajaran agama. Selain itu, Pendidikan Agama Islam adalah usaha yang
disengaja dan terorganisasi untuk mengajar, membimbing, melatih, dan menggunakan
pengalaman dalam rangka mempersiapkan siswa untuk memahami, menghargai,
percaya, bertakwa, dan memiliki moral yang tinggi dalam praktik Islam dan sumber
utamanya, yaitu Kitab Suci Al-Qur'an dan Hadits (Saputra, 2022).

Pembentukan Karakter Anak Sebagai Tujuan dalam Pendidikan Islam

Sejak zaman Nabi Muhammad, pendidikan karakter telah dipraktikkan untuk
membantu umatnya menyempurnakan nilai-nilai mereka sesuai dengan hukum Allah.
Dalam Islam, moralitas yang membahas perilaku manusia sinonim dengan gagasan
karakter. Moral adalah sentimen berbasis jiwa yang memotivasi perilaku tanpa
pertimbangan sadar. Cita-cita baik yang tertanam dalam diri sendiri dan menunjukkan
diri dalam perilaku adalah yang membentuk karakter. Keduanya menyinggung makna
inti yang sama yaitu, masalah moral yang dihadapi manusia. Kesadaran diri adalah
penyebab tindakan ini, dan orang yang bermoral atau berkarakter adalah orang yang
memiliki cita-cita baik dalam jiwanya dan mampu menerapkannya dalam kehidupan
sehari-hari.

Pendidikan Islam mengambil pendekatan komprehensif yang mencakup aspek-
aspek keimanan, akhlak, dan ilmu pengetahuan. Konsep pendidikan Islam didasarkan
pada gagasan bahwa manusia dilahirkan dengan potensi alami yang dibiarkan
berkembang. Menurut Ibnu Faris, pendidikan dalam Islam terdiri dari mendidik jiwa,

225



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 222-227 elSSN: 3024-8140

akhlak, akal, dan aspek-aspek lain seseorang dengan memanfaatkan semua potensi
pedagogisnya pada saat yang tepat. Hal ini melahirkan gagasan pendidikan akhlak yang
komprehensif, yang menurutnya menjaga keseimbangan dalam hubungan yang dimiliki
manusia dengan Tuhannya, satu sama lain, dan lingkungannya merupakan persyaratan
mendasar kehidupan manusia (Ainiyah, 2013).

Karena moralitas merupakan kualitas bawaan jiwa, suatu tindakan dianggap moral
jika dilakukan secara berkala. Jika seseorang melakukan suatu tindakan tertentu hanya
sesekali, tindakan tersebut tidak dapat dikatakan sebagai moralitas; sebaliknya,
tindakan tersebut hanyalah sekadar perilaku. Tindakan ini disebut moralitas jika
dilakukan secara berulang-ulang sehingga menjadi kebiasaan (Choli, 2019).

Karena akhlak dipandang sebagai landasan keseimbangan eksistensi manusia,
maka akhlak menjadi fokus utama pendidikan Islam. Empat komponen asas akhlak
adalah iffah, syajaah, hikmah, dan 'adl. Teori ini menegaskan bahwa jiwa manusia terdiri
dari keinginan baik dan keinginan negatif. Pendidikan diyakini dapat membantu manusia
mengatur kecenderungannya terhadap keinginan positif. Islam sangat menghargai
pendidikan karena membantu kaum muda mengembangkan akhlak dan menjadi lebih
dekat dengan Allah. Selama tujuannya adalah pengabdian kepada Allah, kata Ibnu
Miskawaih, akhlak dapat diajarkan dalam berbagai bidang tanpa memerlukan sumber
daya khusus. Menanamkan nilai-nilai moral dalam setiap mata pelajaran merupakan
salah satu cara agar pendidikan di sekolah dapat menumbuhkan karakter atau
perkembangan moral. Hal ini sangat penting untuk membangun negara yang hebat, dan
terhormat (Ainiyah, 2013).

Guru mengajarkan pendidikan moral di sekolah dengan tujuan membantu siswa
mengembangkan sifat-sifat karakter yang positif. Selain teologi agama, pendidikan ini
menekankan pentingnya nilai-nilai dan bagaimana menginternalisasikannya sehingga
anak-anak mengembangkan karakter moral yang kuat. Latihan-latihan sederhana yang
berhasil dalam mengembangkan karakter siswa digunakan untuk mengajarkan
moralitas. Hal ini penting untuk melindungi moralitas anak-anak dari perilaku ilegal dan
untuk mengembangkan etos kerja negara di masa depan. Pendidikan nilai, khususnya
pendidikan agama Islam, dapat membantu membentuk dan mengembangkan karakter
seseorang. Perlu adanya integrasi dan keterlibatan dengan realitas sosial terkini melalui
pendidikan agama dan moral. Masyarakat beranggapan bahwa prinsip agama memiliki
kekuatan untuk membentuk manusia secara keseluruhan, dan bahwa pendidikan
merupakan proses pengembangan kepribadian seseorang yang tidak pernah berakhir
(Choli, 2019).

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan uraian di atas, dapat dikatakan bahwa pendidikan agama Islam
sangat berperan dalam pembentukan karakter peserta didik. Tujuannya adalah untuk
membentuk pribadi yang bermartabat, beradab, dan bermanfaat sesuai dengan ajaran
Islam. Jika nilai-nilai agama sudah tertanam sejak dini, maka akan lahir generasi penerus
yang berakhlak mulia, berakhlak mulia, dan taat kepada Allah SWT. Oleh karena itu,

226



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 222-227 elSSN: 3024-8140

pendidikan agama Islam di sekolah sangat penting dalam membantu peserta didik
dalam membentuk akhlaknya.

Penting untuk pembentukan karakter anak sejak dini agar tercipta generasi yang
mampu memimpin bangsa, bermoral, berilmu, dan berakhlak mulia. Oleh karena itu,
penting untuk mendidik Pendidikan Agama Islam di sekolah agar dapat membantu siswa
tumbuh secara moral. Pendidikan karakter akan berhasil jika siswa mengenali,
mencintai, dan bertindak dengan baik. Perilaku dan contoh yang berulang dari
lingkungan, seperti dukungan dari keluarga, masyarakat, dan lingkungan sekolah,
berfungsi untuk memperkuat nilai pendidikan karakter anak.

Berdasarkan uraian di atas, penulis berharap agar pembahasan mengenai
pembentukan karakter melalui Pendidikan Agama Islam dapat memberikan
pemahaman yang lebih mendalam. Penulis juga mengharapkan bahwa bagi peneliti
berikutnya dapat mengembangkan pembentukan karakter melalui Pendidikan Agama
Islam ini karena penulis merasa bahwa dalam artikel ini masih memilik beberapa
kekurangan dan keterbatasan dalam pembuatan artikel ini.

Daftar Pustaka

Ainiyah, N. (2013). Pembentukan karakter melalui pendidikan agama Islam. Al-
Ulum, 13(1), 25-38.

Amin, F. (2018). Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam. Tadris: Jurnal
Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam, 12(2), 33-45.

Choli, I. (2019). Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Islam. Tahdzib Al-Akhlag:
Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 35-52. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v2i2.511

Firmansyah, M. I. (2019). Pendidikan Agama Islam: pengertian, tujuan, dasar, dan
fungsi. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(2), 79-90.

Hartati, Y. (2021). Pembentukan Karakter melalui Pendidikan Agama Islam. GUAU:
Jurnal Pendidikan Profesi Guru Agama Islam, 1(3), 335-342.

Kamila, A. (2023). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dan Pendidikan Moral dalam
Membina Karakter Anak Sekolah Dasar. Al-Furgan: Jurnal Agama, Sosial, Dan
Budaya, 2(5), 321-338.

Saputra, A. (2022). Strategi evaluasi pembelajaran pendidikan Agama Islam pada
SMP. Jurnal Genta Mulia, 13(2),73-83.

Samrin, S. (2015). Pendidikan agama islam dalam sistem pendidikan nasional di
Indonesia. AI-TA'DIB: Jurnal Kajian lIlmu Kependidikan, 8(1), 101-116.

Somad, M. A. (2021). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter
Anak. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 13(2), 171-186.
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i2.882

227



