Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Maret, 2025 pp. 607-612 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Kebudayaan Indonesia: Mengenal Lebih Dekat Debus,
Atraksi Menantang Maut

Novia Fatma Azzahra
Program studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
Email: 230301110162@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Kebudayaan, Indonesia, Budaya Indonesia adalah hasil warisan dari keberagaman tersebut.

Debus, Atraksi maut, banten Salah satu seni pertunjukan yang unik adalah seni beladiri Indonesia
atau yang lebih dikenal sebagai seni Debus. Seni ini dikenal dengan

Keywords: ketangguhan pada atraksi maut. Dalam seni pertunjukan tersebut,

ada kekuatan fisik, keberanian, dan spiritualitas yang ditunjukkan
dalam pameran yang menarik. Dengan melakukan berbagai aksi si
pengamen Debus, seniman Debus mencoba mengekspose
kebudayaan bangsa yang nilai-nilai keberaniannya. Seni Debus bukan
hanya seni pertunjukan, tetapi juga pesona keindahan dan keberanian
bangsa. Oleh karena itu, Debus adalah seni bela diri dan pemberani
sekaligus. Karena itu seni tersebut merupakan kekayaan budaya
indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberadaan debus
hingga hari ini bergantung pada fungsinya yang terus dikuatkan, baik di dalam metode debus maupun di luar
sistem budaya masyarakat penunjang. Debus telah mengalami prgantian untuk tetap hidup menarik bagi
masyarakat saat ini.

ABSTRACT

Indonesian, Culture, Debus,
Deadly Attraction, banten

Indonesian culture is the result of the heritage of this diversity. One of the unique performing arts is
Indonesian martial arts or better known as Debus art. This art is known for its toughness in deadly
attractions. In the art, there is physical strength, courage, and spirituality shown in an interesting
exhibition. By performing various actions of the Debus performer, Debus artists try to expose the nation's
culture with its courageous values. Debus art is not only a performing art, but also a charm of the nation's
beauty and courage. Therefore, Debus is a martial art and brave at the same time. Therefore, the artis a
wealth of Indonesian culture. The results show that the existence of debus to this day depends on its
function, which continues to be strengthened, both within the debus method and outside the cultural
system of the supporting community. Debus has undergone alternations to remain alive and attractive to
today's society.

Pendahuluan

Banten tidak hanya terkenal sebagai tempat ibadah, tetapi juga terkenal karena
kesaktiannya. Sejak pra-Islam, ada cerita tentang Banten sebagai pusat ilmu magis. Sejak
zaman Kerajaan Banten. Di wilayah Banten, ada beberapa tempat yang dianggap
memiliki kekuatan spiritual, yaitu Gunung Pulosari, Gunung Karang, Gunung Lor, dan
Pulau Paniatan yang terletak di Ujung Kulon. Tempat-tempat ini sering dikunjungi oleh
orang-orang yang ingin memperoleh kemampuan supernatural atau kekuatan khusus.
Sejarah mencatat bahwa Sultan Hasanuddin, sebelum berhasil menguasai wilayah
Banten, terlebih dahulu melakukan meditasi di ketiga gunung yang dianggap keramat
tersebut. Berkat meditasi yang dilakukannya, Sultan Hasanuddin kemudian memperoleh
kekuatan supernatural yang memungkinkannya mengalahkan seorang pemimpin

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:230301110162@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(3), 607-612 elSSN: 3024-8140

bernama Pucuk Umun beserta 800 pengikutnya dalam pertarungan dan adu
ketangkasan sabung ayam.

Sejak pra-Islam, orang Nusantara sangat menginginkan keberanian dan kesaktian.
Dalam cerita wali, kemenangan Islam sering dikaitkan dengan Dalam cerita-cerita
tentang wali, wirid dan dzikir para wali Islam sering dikaitkan dengan kekuatan mereka
dibandingkan dengan mantra dan jampi Hindu-Budha. Disebabkan oleh ajaranya yang
dekat dengan budaya masyarakat Nusantara, banyak orang berpendapat bahwa jalur
tarekat adalah cara Islam berkembang pesat di Nusantara pada masa awal. Banyak
orang mencari tarekat dengan harapan mendapatkan elmu yang kuat. Amalan tarekat
Rifai“yah, Samaniyah, dan Khalwatiyah juga digunakan untuk meningkatkan kesaktian
dan kekebalan selain tarekat Qodariyah

Pembahasan

Kebudayaan Debus Banten Secara Historis

Kesenian Debus muncul di Banten sekitar abad ke-16 hingga 17, ketika Sultan Maulana
Hasanuddin memerintah (1532-1570). Pada masa itu, Debus merupakan bagian dari
pasukan khusus kerajaan. Para prajurit yang tergabung dalam kelompok Debus ini
bukanlah prajurit biasa - mereka adalah prajurit pilihan yang dipercaya memiliki
kekebalan tubuh sehingga tidak bisa terluka oleh senjata tajam. Sejarah Debus berkaitan
erat dengan penyebaran Islam di Banten. Dimulai pada tahun 1520, ketika Sunan Gunung
Jati berhasil menaklukkan Sunda Kelapa dan memperkenalkan Islam di wilayah Banten.
Tradisi ini kemudian berlanjut hingga masa pemerintahan Sultan Ageng Tirtayasa (1651-
1682). Di era ini, fungsi Debus berkembang menjadi alat untuk membakar semangat
juang melawan penjajahan Belanda.

Yang menarik, Debus mengombinasikan unsur-unsur Islam seperti zikir dan wirid
dengan tradisi-tradisi yang sudah ada sebelumnya. Kesenian ini tidak hanya digunakan
untuk meningkatkan semangat tempur, tetapi juga diyakini bisa memberikan
perlindungan dari senjata musuh dan bahkan membantu menyembuhkan luka-luka
akibat pertempuran, baik itu dari tebasan pedang maupun tembakan peluru. Praktik
Debus dalam bentuk seperti ini berlangsung hingga akhir masa kepemimpinan Sultan
Ageng Tirtayasa. Setelah beberapa waktu, tradisi Debus sempat mengalami
kemunduran dan tidak lagi dipraktikkan. Namun, pada era 1960-an, kesenian ini bangkit
kembali dalam bentuk yang berbeda - yaitu sebagai kompetisi ketahanan tubuh, dimana
para peserta saling menguji kekebalan tubuh mereka terhadap senjata tajam. Dari
kompetisi inilah kemudian Debus berkembang menjadi pertunjukan budaya seperti yang
kita kenal sekarang.

Kata 'Debus' sendiri berasal dari bahasa Arab dan mengacu pada sebuah alat khusus
yang terbuat dari besi. Alat ini memiliki panjang sekitar satu meter dengan ujung yang
runcing, dan tersedia dalam berbagai ukuran - besar, sedang, dan kecil - dengan bentuk
yang menyerupai buah tomat. Dalam pertunjukan, para pemain Debus akan dipukul
menggunakan alat ini, namun secara ajaib tubuh mereka tidak terluka meskipun terkena
pukulan berulang kali. di Banten kesenian debus guna menjadi keahlian di Banten.Hal
tersebut diartikan bahwa sang pemain seni debus memiliki kemampuan untuk

608



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(3), 607-612 elSSN: 3024-8140

menguasai seni debus. Silat dan debus tidak dapat dipisahkan karena debus
membutuhkan gerakan dasar. Sekitar lima hingga dua puluh pelatih silat dan pemain
debus dipimpin oleh seorang guru besar di padepokan Maung Pande. Bapak Surya
Galung menyatakan bahwa padepokan debus tersebar hampir di seluruh Indonesia. Di
Banten ada sepuluh padepokan. Perkumpulan DebusBanten Indonesia (PDBI), yang
dipimpin oleh Bapak Surya Galung, mengirimkan salam kepada padepokan tersebut.

Seiring berjalannya waktu, Debus mengalami transformasi menjadi seni pertunjukan
dan hiburan. Kesenian ini telah menjadi identitas budaya khas Banten, yang sering
ditampilkan dalam berbagai acara, mulai dari pernikahan hingga acara-acara resmi
pemerintahan provinsi Banten.Popularitas Debus semakin meningkat antara tahun 2006
sampai 2017, dengan sering tampil di layar televisi nasional. Pertunjukan Debus bahkan
menjadi bagian pembuka dalam berbagai acara resmi di tingkat kabupaten dan provinsi,
yang dihadiri oleh pejabat daerah maupun pusat. Dua pertunjukan Debus terbesar
pernah digelar di Festival Debus yang berlokasi di Titik Nol Mercusuar Anyer pada tahun
2014 dan 2017, dengan melibatkan 2000 pemain. Pertunjukan spektakuler lainnya
diselenggarakan di alun-alun Kota Serang tahun 2017, yang menghadirkan total 2000
peserta dari berbagai daerah: 600 orang dari Kota dan Kabupaten Serang, 500 orang
dari Kota Cilegon, 400 orang dari Kabupaten Pandeglang, dan 500 orang dari Kabupaten
Lebak. Acara di alun-alun Kota Serang ini bahkan berhasil mencatatkan rekor MURI
dengan total sekitar 3000 pelaku Debus yang tampil. Namun ironisnya, meskipun telah
mencapai prestasi tersebut, dalam lima tahun terakhir pertunjukan Debus justru jarang
diadakan. Hal ini disebabkan oleh kekhawatiran masyarakat terhadap adegan-adegan
berbahaya yang ditampilkan dalam pertunjukan tersebut.

Pertunjukan Debus

Permainan debus tidak hanya menggunakan kecepatan gerakan, seperti permainan
sulap, tetapi juga menggunakan magis. Pemain debus memerlukan waktu yang lama
dan melelahkan untuk memperoleh kekuatan magis. Semua doa, wirid, atau mantra
yang diamalkan oleh seorang pemain debus berasal dari guru mereka. Meskipun tata
cara pemain debus sekarang agak berbeda dari permainan sebelumnya, bacaan dan
strategi permainan tetap sama. Pembacaan Managib Syaikh Abdul Qadir Jaelani, yang
biasanya dilakukan sebelum permainan dan memakan waktu yang cukup lama, sudah
tidak dilakukan lagi sesaat sebelum pertunjukan dimulai. Ini dilakukan agar penonton
tidak terlalu lama menunggu dan akhirnya menjadi membosankan.Sekarang, fokus
permainan debus adalah inti permainan.

Namun, pembacaan wirid, doa-doa, dan mantra sakti dilakukan di rumah para pemain
debus pada malam hari atau sehari sebelumnya. Karena itu, pertunujukan debus
tentunya tidak dapat dilakukan secara instan; namun, untuk setiap pertunjukan, harus
ada waktu beberapa hari, paling tidak tiga hari. Selama waktu yang diberikan, para
pemain debus mempersiapkan semua kebutuhan mereka, termasuk materi permainan
teknis dan, yang lebih penting lagi, kekuatan magis. Salah satu contohnya adalah
menyiapkan air sakti untuk melindungi para pemainnya dari bahaya.

609



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(3), 607-612 elSSN: 3024-8140

Sumber Dari Debus

Seni debus merupakan perpaduan unik antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Aliran
tarekat dalam Islam, khususnya Rifaiyah dan Qodiriyah, memiliki pengaruh yang
mendalam dalam praktik debus. Amalan-amalan yang digunakan mencakup kombinasi
doa berbahasa Arab serta mantra dalam bahasa Jawa dan Sunda. Kedua tarekat ini
memegang peranan vital dalam pelaksanaan debus, dengan tarekat Qodiriyah yang
sangat diminati oleh masyarakat Indonesia. Di Banten, pengaruh tarekat Qodiriyah
terlihat jelas melalui tradisi pembacaan Managib Abdul Qadir yang telah menjadi bagian
integral dari kehidupan beragama masyarakat setempat. Masyarakat meyakini bahwa
membaca manaqib tersebut dapat memberikan perlindungan berkat karamah Syekh
Abdul Qadir. Sementara itu, tarekat Rifaiyah dikenal sebagai kelompok yang
menitikberatkan pada aspek pelatihan spiritual.

Mereka sangat populer di kalangan orang Jawa yang sangat tertarik pada kekuatan
magis.Kharisma Syaikh Abdul Qadir, terutama di kalangan awam, luar biasa, dan riwayat
tentang kehebatannya, kesalehannya, dan keajaiban yang dia lakukan tersebar luas.
Kedua tarekat tersebut adalah sumber wirid-wirid yang digunakan para pemain debus
untuk memperoleh kekuatan dan kekebalan. Wirid-wirid ini telah lama diamalkan di luar
konteks tarekat itu sendiri. Permainan debus berasal dari sumber tarekat dan beberapa
praktik pra-Islam. Sejak sebelum kedatangan Islam di Nusantara, kesaktian dan
kekuatan sangat dihargai dan dicari oleh semua elemen masyarakat, mulai dari raja
hingga rakyat biasa. Kisah-kisah tentang kekuatan dan kehebatan raja-raja Nusantara
pra-Islam merupakan bagian integral dari pengetahuan dan kepercayaan masyarakat.
Kisah tentang bagaimana para wali sanga mengislamkan penduduk pulau Jawa juga
tidak lepas dari cerita tentang kekuatan dan kehebatan mereka dalam menaklukan
penguasa yang memeluk agama lain yang berkembang di Nusantara sebelum Islam

13 Tarekat Rifaiyah juga dikenal sebagai tarekat yang mengembangkan latihan dzikir
sehingga para penganutnya mencapai derajat fana. Mereka dapat melakukan hal-hal
yang menakjubkan dalam keadaan fana itu, seperti berjalan atau berguling-guling di
dalam api unggun atau di atas pecahan kaca; menelan bara api atau pecahan kaca;
menikam tubuh mereka dengan pisau atau benda tajam lainnya; menangkap dan
menggigit ular berbisa yang cukup besar; menjinakan hewan buas lainnya; dan
sebagainya. Tidak mengherankan bahwa dua wali besar, Abdul Qadir dan Ahmad Rifa'i,
dikaitkan dengan kekebalan di hampir seluruh Nusantara, bahkan mungkin di seluruh
dunia Islam.

Keanggotaan dalam Permainan Debus

Bergabung dengan kelompok debus memiliki proses yang tidak mudah, mirip seperti
bergabung dengan tarekat. Setiap calon anggota wajib melewati serangkaian ujian yang
menguiji fisik, mental dan spiritual mereka di bawah bimbingan seorang guru. Proses ini
melibatkan puasa khusus selama 40 hari dengan aturan yang sangat ketat. Puasa dimulai
pada hari Jumat dan berakhir di hari Minggu, dengan larangan bertemu perempuan
selama periode tersebut. Saat berbuka, mereka hanya diperbolehkan makan
segenggam nasi putih, garam, dan cabai rawit. Selama menjalani puasa, mereka

610



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(3), 607-612 elSSN: 3024-8140

diwajibkan mandi setiap malam dan biasanya tinggal di rumah guru atau masjid. Jenis
puasa spiritual ini dikenal dengan istilah "uzlah" atau "riyadhah".

Selain puasa uzlah, calon anggota juga harus menjalani tirakat tambahan yang lebih
menantang. Mereka harus berpuasa selama tiga hari tiga malam tanpa berbuka sama
sekali, sambil berendam di air setiap malamnya. Puncak dari ujian ini adalah tes
kekebalan tubuh yang dilakukan menjelang subuh di hari Jumat terakhir. Setelah
dinyatakan lulus, para anggota baru masih harus rutin mengamalkan wirid, doa dan
munajat yang diajarkan guru mereka, serta mengikuti latihan fisik atau program
magang. Debus merupakan seni pertunjukan yang menggunakan berbagai senjata
tajam, sehingga membutuhkan kesiapan mental dan fisik yang luar biasa. Namun yang
paling penting dalam seniini adalah sikap tawakal atau berserah diri sepenuhnya kepada
Allah. Menurut kepercayaan, pemain yang benar-benar ikhlas dan khusyuk tidak akan
terluka ketika ditusuk atau dibacok dengan senjata tajam. Sebaliknya, mereka yang
masih memiliki keraguan dalam hati bisa mengalami luka, meskipun guru biasanya
memiliki kemampuan untuk menyembuhkan luka tersebut dengan segera.

Pakaian yang digunakan

Dalam pertunjukan debus, para pemain mengenakan pakaian tradisional yang terdiri
dari tiga bagian utama. Mereka memakai pangsi, yaitu celana longgar tanpa pinggang
yang cara memakainya mirip sarung dan diikat dengan sabuk. Celana ini sengaja dibuat
longgar agar pemain bisa bergerak dengan bebas saat beraksi. Untuk atasan, mereka
mengenakan kampret, sejenis baju lengan panjang sederhana tanpa kerah yang
dilengkapi kantong di bagian bawah kiri dan kanan. Penampilan mereka dilengkapi
dengan lomar, yaitu ikat kepala yang dibuat dari kain batik berbentuk persegi yang
dilipat menjadi segitiga, meski ada juga yang langsung menggunakan kain berbentuk
segitiga.

Alat-alat yang digunakan

Untuk peralatan pertunjukan, mereka menggunakan berbagai macam alat. Yang
utama adalah Al Madat atau gedebus, yaitu sebatang besi tajam dengan pegangan kayu
bulat sepanjang sekitar 40 sentimeter dan berdiameter 15 sentimeter. Alat ini dipukul
menggunakan gada khusus. Selain itu, mereka juga menggunakan berbagai senjata
tajam seperti bor listrik, golok, pisau, paku, silet, dan bor untuk menunjukkan kekebalan
tubuh mereka. Meskipun terkadang bisa terluka, luka tersebut bisa langsung sembuh
setelah diobati oleh guru atau khalifah. Untuk mengiringi pertunjukan, mereka
menggunakan beberapa alat musik. Ada gendang berukuran sedang (sekitar 20 x 25 cm
dengan diameter belakang 15 ¢cm) yang lebih kecil dari gong tapi lebih besar dari
kulanter. Mereka juga menggunakan sepasang gendang kecil sebagai pelengkap. Alat
musik lainnya adalah gong atau "terbang", semacam rebana besar dari kayu dan kulit
kerbau dengan diameter depan 60 c¢cm dan belakang 40 cm. Terakhir, mereka
menggunakan kecrek, alat musik dari kepingan logam tipis berdiameter sekitar 15 cm
yang berfungsi menjaga ritme gerakan para pemain debus agar tetap teratur.

611



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(3), 607-612 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan dan Saran

Salah satu Kebudayaan Indonesia adalah Debus. Budaya ini sering di sebut dengan
budaya yang dapat membahayakan bagi yang melakukannya,namun di zaman sekarang
kebudayaan ini menjadi pusat perhatian karena langka dan unik. Secara historis Budaya
debus ini adalah media untuk menyebarkan agama Islam, pada masa kerjaan Sultan
Maulana Hasannudin beserta para prajuritnya. Tentunya ada yang harus di lalui untuk
bisa melakukan hal tersebut. Seperti berpuasa, bertarigat, dan bermunajat kepada
Allah. Teknik tradisi ini adalah dengan menggabungkan budaya islam dan budaya local.
terutama tarekat Rifaiyah dan Qodiriyah Dan wirid Syekh Abdul Qadier Al jailani. Pakain
yang dikenakan adalah Pertama, pangsi, atau celana tanpa pinggang, Kedua, kampret,
yang merupakan pakaian tanpa kerah, Ketiga, lomar adalah ikat kepala. Alat yang di
gunakan Al Madat, Bor listrik, golok, pisau, paku, silet, dan bor, Gendang, Gong,dan
Kecrek. Pertunjukan ini sebaiknya dilestarikan upaya menjaga tradisi lokal yang ada di
Indonesia.

Daftar Pustaka

Amalina, S. N. (2022). Pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan
multikultural. Briliant: Jurnal Riset dan Konseptual, 7(4), 853-862.
http://repository.uin-malang.ac.id/11988/

Banten, M. (2009). Debus.

Fahmi. (2017). Sebuah Kajian sosial politik Banten. In Jurnal Sains dan Seni ITS (Vol. 6,
Issue 1). http://repositorio.unan.edu.ni

Hakiki, K. M. (2017). DEBUS BANTEN: Pergeseran Otentisitas dan Negosiasi Islam-Budaya
Lokal. Kalam, 7(1), 1. https://doi.org/10.24042/kIm.v7i1.163

Hudaeri, M. (2016). Debus Di Banten.  Algalam,  33(1), 63.
https://doi.org/10.32678/algalam.v33i1.385

Saifullah, S., Nur, S., & Maali, D. Y. (2023). ANTARA DEBUS BANTEN DAN DEBUS
PARIAMAN Unsur-Unsur Tarigat dalam Tradisi Debus. Nusantara; Journal for
Southeast Asian Islamic Studies, 19(1), 30.
https://doi.org[10.24014/nusantara.v19i1.24576

Solehah, S., Jamaludin, U., & Fitrayadi, D. S. (2022). Nilai-Nilai Budaya pada Kesenian
Debus. Journal of Civic Education, 5(2), 212-222.

Yosef Calasanza, & Gunawan. (2023). Pelestarian Kesenian Debus Banten di Padepokan
Maung Pande. SASDAYA: Gadjah Mada Journal of Humanities, 7(1), 1-14.
https://doi.org/10.22146/sasdaya.v7(1).1-14

Zaini Miftach. (2018). TitleREVITALISASI MANTRA DEBUS: PENGUATAN KEARIFAN
LOKAL SEBAGAI BAHAN AJAR SASTRA DI SD Ezik. Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan
Dasar, ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 Volume 09 Nomor 01, Maret 2024
REVITALISASI, 09, 53-54.

612



