
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Maret, 2025 pp. 607-612      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kebudayaan Indonesia: Mengenal Lebih Dekat Debus, 
Atraksi Menantang Maut 

Novia Fatma Azzahra 
Program studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
Email: 230301110162@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Budaya Indonesia adalah hasil warisan dari keberagaman tersebut. 
Salah satu seni pertunjukan yang unik adalah seni beladiri Indonesia 
atau yang lebih dikenal sebagai seni Debus. Seni ini dikenal dengan 
ketangguhan pada atraksi maut. Dalam seni pertunjukan tersebut, 
ada kekuatan fisik, keberanian, dan spiritualitas yang ditunjukkan 
dalam pameran yang menarik. Dengan melakukan berbagai aksi si 
pengamen Debus, seniman Debus mencoba mengekspose 
kebudayaan bangsa yang nilai-nilai keberaniannya. Seni Debus bukan 
hanya seni pertunjukan, tetapi juga pesona keindahan dan keberanian 
bangsa. Oleh karena itu, Debus adalah seni bela diri dan pemberani 
sekaligus. Karena itu seni tersebut merupakan kekayaan budaya 
indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberadaan debus 

hingga hari ini bergantung pada fungsinya yang terus dikuatkan, baik di dalam metode debus maupun di luar 
sistem budaya masyarakat penunjang. Debus telah mengalami prgantian untuk tetap hidup menarik bagi 
masyarakat saat ini. 
A B S T R A C T 

Indonesian culture is the result of the heritage of this diversity. One of the unique performing arts is 
Indonesian martial arts or better known as Debus art. This art is known for its toughness in deadly 
attractions. In the art, there is physical strength, courage, and spirituality shown in an interesting 
exhibition. By performing various actions of the Debus performer, Debus artists try to expose the nation's 
culture with its courageous values. Debus art is not only a performing art, but also a charm of the nation's 
beauty and courage. Therefore, Debus is a martial art and brave at the same time. Therefore, the art is a 
wealth of Indonesian culture. The results show that the existence of debus to this day depends on its 
function, which continues to be strengthened, both within the debus method and outside the cultural 
system of the supporting community. Debus has undergone alternations to remain alive and attractive to 
today's society. 

Pendahuluan 

Banten tidak hanya terkenal sebagai tempat ibadah, tetapi juga terkenal karena 
kesaktiannya. Sejak pra-Islam, ada cerita tentang Banten sebagai pusat ilmu magis. Sejak 
zaman Kerajaan Banten. Di wilayah Banten, ada beberapa tempat yang dianggap 
memiliki kekuatan spiritual, yaitu Gunung Pulosari, Gunung Karang, Gunung Lor, dan 
Pulau Paniatan yang terletak di Ujung Kulon. Tempat-tempat ini sering dikunjungi oleh 
orang-orang yang ingin memperoleh kemampuan supernatural atau kekuatan khusus. 
Sejarah mencatat bahwa Sultan Hasanuddin, sebelum berhasil menguasai wilayah 
Banten, terlebih dahulu melakukan meditasi di ketiga gunung yang dianggap keramat 
tersebut. Berkat meditasi yang dilakukannya, Sultan Hasanuddin kemudian memperoleh 
kekuatan supernatural yang memungkinkannya mengalahkan seorang pemimpin 

Kata Kunci: 
Kebudayaan, Indonesia, 
Debus, Atraksi maut, banten  
 

Keywords: 
Indonesian, Culture, Debus, 
Deadly Attraction, banten  

 
 
 
 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:230301110162@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 607-612   eISSN: 3024-8140 

608 
 

bernama Pucuk Umun beserta 800 pengikutnya dalam pertarungan dan adu 
ketangkasan sabung ayam.  

Sejak pra-Islam, orang Nusantara sangat menginginkan keberanian dan kesaktian. 
Dalam cerita wali, kemenangan Islam sering dikaitkan dengan Dalam cerita-cerita 
tentang wali, wirid dan dzikir para wali Islam sering dikaitkan dengan kekuatan mereka 
dibandingkan dengan mantra dan jampi Hindu-Budha. Disebabkan oleh ajaranya yang 
dekat dengan budaya masyarakat Nusantara, banyak orang berpendapat bahwa jalur 
tarekat adalah cara Islam berkembang pesat di Nusantara pada masa awal. Banyak 
orang mencari tarekat dengan harapan mendapatkan elmu yang kuat. Amalan tarekat 
Rifai‟yah, Samaniyah, dan Khalwatiyah juga digunakan untuk meningkatkan kesaktian 
dan kekebalan selain tarekat Qodariyah 

Pembahasan  

Kebudayaan Debus Banten Secara Historis 

Kesenian Debus muncul di Banten sekitar abad ke-16 hingga 17, ketika Sultan Maulana 
Hasanuddin memerintah (1532-1570). Pada masa itu, Debus merupakan bagian dari 
pasukan khusus kerajaan. Para prajurit yang tergabung dalam kelompok Debus ini 
bukanlah prajurit biasa - mereka adalah prajurit pilihan yang dipercaya memiliki 
kekebalan tubuh sehingga tidak bisa terluka oleh senjata tajam. Sejarah Debus berkaitan 
erat dengan penyebaran Islam di Banten. Dimulai pada tahun 1520, ketika Sunan Gunung 
Jati berhasil menaklukkan Sunda Kelapa dan memperkenalkan Islam di wilayah Banten. 
Tradisi ini kemudian berlanjut hingga masa pemerintahan Sultan Ageng Tirtayasa (1651-
1682). Di era ini, fungsi Debus berkembang menjadi alat untuk membakar semangat 
juang melawan penjajahan Belanda. 

Yang menarik, Debus mengombinasikan unsur-unsur Islam seperti zikir dan wirid 
dengan tradisi-tradisi yang sudah ada sebelumnya. Kesenian ini tidak hanya digunakan 
untuk meningkatkan semangat tempur, tetapi juga diyakini bisa memberikan 
perlindungan dari senjata musuh dan bahkan membantu menyembuhkan luka-luka 
akibat pertempuran, baik itu dari tebasan pedang maupun tembakan peluru. Praktik 
Debus dalam bentuk seperti ini berlangsung hingga akhir masa kepemimpinan Sultan 
Ageng Tirtayasa. Setelah beberapa waktu, tradisi Debus sempat mengalami 
kemunduran dan tidak lagi dipraktikkan. Namun, pada era 1960-an, kesenian ini bangkit 
kembali dalam bentuk yang berbeda - yaitu sebagai kompetisi ketahanan tubuh, di mana 
para peserta saling menguji kekebalan tubuh mereka terhadap senjata tajam. Dari 
kompetisi inilah kemudian Debus berkembang menjadi pertunjukan budaya seperti yang 
kita kenal sekarang. 

Kata 'Debus' sendiri berasal dari bahasa Arab dan mengacu pada sebuah alat khusus 
yang terbuat dari besi. Alat ini memiliki panjang sekitar satu meter dengan ujung yang 
runcing, dan tersedia dalam berbagai ukuran - besar, sedang, dan kecil - dengan bentuk 
yang menyerupai buah tomat. Dalam pertunjukan, para pemain Debus akan dipukul 
menggunakan alat ini, namun secara ajaib tubuh mereka tidak terluka meskipun terkena 
pukulan berulang kali. di Banten kesenian debus guna menjadi keahlian di Banten.Hal 
tersebut diartikan bahwa sang pemain seni debus memiliki kemampuan untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 607-612   eISSN: 3024-8140 

609 
 

menguasai seni debus. Silat dan debus tidak dapat dipisahkan karena debus 
membutuhkan gerakan dasar. Sekitar lima hingga dua puluh pelatih silat dan pemain 
debus dipimpin oleh seorang guru besar di padepokan Maung Pande. Bapak Surya 
Galung menyatakan bahwa padepokan debus tersebar hampir di seluruh Indonesia. Di 
Banten ada sepuluh padepokan. Perkumpulan DebusBanten Indonesia (PDBI), yang 
dipimpin oleh Bapak Surya Galung, mengirimkan salam kepada padepokan tersebut. 

Seiring berjalannya waktu, Debus mengalami transformasi menjadi seni pertunjukan 
dan hiburan. Kesenian ini telah menjadi identitas budaya khas Banten, yang sering 
ditampilkan dalam berbagai acara, mulai dari pernikahan hingga acara-acara resmi 
pemerintahan provinsi Banten.Popularitas Debus semakin meningkat antara tahun 2006 
sampai 2017, dengan sering tampil di layar televisi nasional. Pertunjukan Debus bahkan 
menjadi bagian pembuka dalam berbagai acara resmi di tingkat kabupaten dan provinsi, 
yang dihadiri oleh pejabat daerah maupun pusat. Dua pertunjukan Debus terbesar 
pernah digelar di Festival Debus yang berlokasi di Titik Nol Mercusuar Anyer pada tahun 
2014 dan 2017, dengan melibatkan 2000 pemain. Pertunjukan spektakuler lainnya 
diselenggarakan di alun-alun Kota Serang tahun 2017, yang menghadirkan total 2000 
peserta dari berbagai daerah: 600 orang dari Kota dan Kabupaten Serang, 500 orang 
dari Kota Cilegon, 400 orang dari Kabupaten Pandeglang, dan 500 orang dari Kabupaten 
Lebak. Acara di alun-alun Kota Serang ini bahkan berhasil mencatatkan rekor MURI 
dengan total sekitar 3000 pelaku Debus yang tampil. Namun ironisnya, meskipun telah 
mencapai prestasi tersebut, dalam lima tahun terakhir pertunjukan Debus justru jarang 
diadakan. Hal ini disebabkan oleh kekhawatiran masyarakat terhadap adegan-adegan 
berbahaya yang ditampilkan dalam pertunjukan tersebut. 

Pertunjukan Debus 

Permainan debus tidak hanya menggunakan kecepatan gerakan, seperti permainan 
sulap, tetapi juga menggunakan magis. Pemain debus memerlukan waktu yang lama 
dan melelahkan untuk memperoleh kekuatan magis. Semua doa, wirid, atau mantra 
yang diamalkan oleh seorang pemain debus berasal dari guru mereka. Meskipun tata 
cara pemain debus sekarang agak berbeda dari permainan sebelumnya, bacaan dan 
strategi permainan tetap sama. Pembacaan Manaqib Syaikh Abdul Qadir Jaelani, yang 
biasanya dilakukan sebelum permainan dan memakan waktu yang cukup lama, sudah 
tidak dilakukan lagi sesaat sebelum pertunjukan dimulai. Ini dilakukan agar penonton 
tidak terlalu lama menunggu dan akhirnya menjadi membosankan.Sekarang, fokus 
permainan debus adalah inti permainan. 

Namun, pembacaan wirid, doa-doa, dan mantra sakti dilakukan di rumah para pemain 
debus pada malam hari atau sehari sebelumnya. Karena itu, pertunujukan debus 
tentunya tidak dapat dilakukan secara instan; namun, untuk setiap pertunjukan, harus 
ada waktu beberapa hari, paling tidak tiga hari. Selama waktu yang diberikan, para 
pemain debus mempersiapkan semua kebutuhan mereka, termasuk materi permainan 
teknis dan, yang lebih penting lagi, kekuatan magis. Salah satu contohnya adalah 
menyiapkan air sakti untuk melindungi para pemainnya dari bahaya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 607-612   eISSN: 3024-8140 

610 
 

Sumber Dari Debus  

Seni debus merupakan perpaduan unik antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Aliran 
tarekat dalam Islam, khususnya Rifaiyah dan Qodiriyah, memiliki pengaruh yang 
mendalam dalam praktik debus. Amalan-amalan yang digunakan mencakup kombinasi 
doa berbahasa Arab serta mantra dalam bahasa Jawa dan Sunda. Kedua tarekat ini 
memegang peranan vital dalam pelaksanaan debus, dengan tarekat Qodiriyah yang 
sangat diminati oleh masyarakat Indonesia. Di Banten, pengaruh tarekat Qodiriyah 
terlihat jelas melalui tradisi pembacaan Manaqib Abdul Qadir yang telah menjadi bagian 
integral dari kehidupan beragama masyarakat setempat. Masyarakat meyakini bahwa 
membaca manaqib tersebut dapat memberikan perlindungan berkat karamah Syekh 
Abdul Qadir. Sementara itu, tarekat Rifaiyah dikenal sebagai kelompok yang 
menitikberatkan pada aspek pelatihan spiritual. 

Mereka sangat populer di kalangan orang Jawa yang sangat tertarik pada kekuatan 
magis.Kharisma Syaikh Abdul Qadir, terutama di kalangan awam, luar biasa, dan riwayat 
tentang kehebatannya, kesalehannya, dan keajaiban yang dia lakukan tersebar luas. 
Kedua tarekat tersebut adalah sumber wirid-wirid yang digunakan para pemain debus 
untuk memperoleh kekuatan dan kekebalan. Wirid-wirid ini telah lama diamalkan di luar 
konteks tarekat itu sendiri. Permainan debus berasal dari sumber tarekat dan beberapa 
praktik pra-Islam. Sejak sebelum kedatangan Islam di Nusantara, kesaktian dan 
kekuatan sangat dihargai dan dicari oleh semua elemen masyarakat, mulai dari raja 
hingga rakyat biasa. Kisah-kisah tentang kekuatan dan kehebatan raja-raja Nusantara 
pra-Islam merupakan bagian integral dari pengetahuan dan kepercayaan masyarakat. 
Kisah tentang bagaimana para wali sanga mengislamkan penduduk pulau Jawa juga 
tidak lepas dari cerita tentang kekuatan dan kehebatan mereka dalam menaklukan 
penguasa yang memeluk agama lain yang berkembang di Nusantara sebelum Islam 

13 Tarekat Rifaiyah juga dikenal sebagai tarekat yang mengembangkan latihan dzikir 
sehingga para penganutnya mencapai derajat fana. Mereka dapat melakukan hal-hal 
yang menakjubkan dalam keadaan fana itu, seperti berjalan atau berguling-guling di 
dalam api unggun atau di atas pecahan kaca; menelan bara api atau pecahan kaca; 
menikam tubuh mereka dengan pisau atau benda tajam lainnya; menangkap dan 
menggigit ular berbisa yang cukup besar; menjinakan hewan buas lainnya; dan 
sebagainya. Tidak mengherankan bahwa dua wali besar, Abdul Qadir dan Ahmad Rifa'i, 
dikaitkan dengan kekebalan di hampir seluruh Nusantara, bahkan mungkin di seluruh 
dunia Islam. 

Keanggotaan dalam Permainan Debus 

Bergabung dengan kelompok debus memiliki proses yang tidak mudah, mirip seperti 
bergabung dengan tarekat. Setiap calon anggota wajib melewati serangkaian ujian yang 
menguji fisik, mental dan spiritual mereka di bawah bimbingan seorang guru. Proses ini 
melibatkan puasa khusus selama 40 hari dengan aturan yang sangat ketat. Puasa dimulai 
pada hari Jumat dan berakhir di hari Minggu, dengan larangan bertemu perempuan 
selama periode tersebut. Saat berbuka, mereka hanya diperbolehkan makan 
segenggam nasi putih, garam, dan cabai rawit. Selama menjalani puasa, mereka 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 607-612   eISSN: 3024-8140 

611 
 

diwajibkan mandi setiap malam dan biasanya tinggal di rumah guru atau masjid. Jenis 
puasa spiritual ini dikenal dengan istilah "uzlah" atau "riyadhah". 

Selain puasa uzlah, calon anggota juga harus menjalani tirakat tambahan yang lebih 
menantang. Mereka harus berpuasa selama tiga hari tiga malam tanpa berbuka sama 
sekali, sambil berendam di air setiap malamnya. Puncak dari ujian ini adalah tes 
kekebalan tubuh yang dilakukan menjelang subuh di hari Jumat terakhir. Setelah 
dinyatakan lulus, para anggota baru masih harus rutin mengamalkan wirid, doa dan 
munajat yang diajarkan guru mereka, serta mengikuti latihan fisik atau program 
magang. Debus merupakan seni pertunjukan yang menggunakan berbagai senjata 
tajam, sehingga membutuhkan kesiapan mental dan fisik yang luar biasa. Namun yang 
paling penting dalam seni ini adalah sikap tawakal atau berserah diri sepenuhnya kepada 
Allah. Menurut kepercayaan, pemain yang benar-benar ikhlas dan khusyuk tidak akan 
terluka ketika ditusuk atau dibacok dengan senjata tajam. Sebaliknya, mereka yang 
masih memiliki keraguan dalam hati bisa mengalami luka, meskipun guru biasanya 
memiliki kemampuan untuk menyembuhkan luka tersebut dengan segera. 

Pakaian yang digunakan 

Dalam pertunjukan debus, para pemain mengenakan pakaian tradisional yang terdiri 
dari tiga bagian utama. Mereka memakai pangsi, yaitu celana longgar tanpa pinggang 
yang cara memakainya mirip sarung dan diikat dengan sabuk. Celana ini sengaja dibuat 
longgar agar pemain bisa bergerak dengan bebas saat beraksi. Untuk atasan, mereka 
mengenakan kampret, sejenis baju lengan panjang sederhana tanpa kerah yang 
dilengkapi kantong di bagian bawah kiri dan kanan. Penampilan mereka dilengkapi 
dengan lomar, yaitu ikat kepala yang dibuat dari kain batik berbentuk persegi yang 
dilipat menjadi segitiga, meski ada juga yang langsung menggunakan kain berbentuk 
segitiga. 

Alat-alat yang digunakan 

Untuk peralatan pertunjukan, mereka menggunakan berbagai macam alat. Yang 
utama adalah Al Madat atau gedebus, yaitu sebatang besi tajam dengan pegangan kayu 
bulat sepanjang sekitar 40 sentimeter dan berdiameter 15 sentimeter. Alat ini dipukul 
menggunakan gada khusus. Selain itu, mereka juga menggunakan berbagai senjata 
tajam seperti bor listrik, golok, pisau, paku, silet, dan bor untuk menunjukkan kekebalan 
tubuh mereka. Meskipun terkadang bisa terluka, luka tersebut bisa langsung sembuh 
setelah diobati oleh guru atau khalifah. Untuk mengiringi pertunjukan, mereka 
menggunakan beberapa alat musik. Ada gendang berukuran sedang (sekitar 20 x 25 cm 
dengan diameter belakang 15 cm) yang lebih kecil dari gong tapi lebih besar dari 
kulanter. Mereka juga menggunakan sepasang gendang kecil sebagai pelengkap. Alat 
musik lainnya adalah gong atau "terbang", semacam rebana besar dari kayu dan kulit 
kerbau dengan diameter depan 60 cm dan belakang 40 cm. Terakhir, mereka 
menggunakan kecrek, alat musik dari kepingan logam tipis berdiameter sekitar 15 cm 
yang berfungsi menjaga ritme gerakan para pemain debus agar tetap teratur. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 607-612   eISSN: 3024-8140 

612 
 

Kesimpulan dan Saran  

Salah satu Kebudayaan Indonesia adalah Debus. Budaya ini sering di sebut dengan 
budaya yang dapat membahayakan bagi yang melakukannya,namun di zaman sekarang 
kebudayaan ini menjadi pusat perhatian karena langka dan unik. Secara historis Budaya 
debus ini adalah media untuk menyebarkan agama Islam, pada masa kerjaan Sultan 
Maulana Hasannudin beserta para prajuritnya. Tentunya ada yang harus di lalui untuk 
bisa melakukan hal tersebut. Seperti berpuasa, bertariqat, dan bermunajat kepada 
Allah. Teknik tradisi ini adalah dengan menggabungkan budaya islam dan budaya local. 
terutama tarekat Rifaiyah dan Qodiriyah Dan wirid Syekh Abdul Qadier Al jailani. Pakain 
yang  dikenakan adalah Pertama, pangsi, atau celana tanpa pinggang, Kedua, kampret, 
yang merupakan pakaian tanpa kerah, Ketiga, lomar adalah ikat kepala. Alat yang di 
gunakan Al Madat, Bor listrik, golok, pisau, paku, silet, dan bor, Gendang, Gong,dan 
Kecrek. Pertunjukan ini sebaiknya dilestarikan upaya menjaga tradisi lokal yang ada di 
Indonesia. 

Daftar Pustaka  

Amalina, S. N. (2022). Pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan 
multikultural. Briliant: Jurnal Riset dan Konseptual, 7(4), 853-862. 
http://repository.uin-malang.ac.id/11988/ 

Banten, M. (2009). Debus. 

Fahmi. (2017). Sebuah Kajian sosial politik Banten. In Jurnal Sains dan Seni ITS (Vol. 6, 
Issue 1). http://repositorio.unan.edu.ni 

Hakiki, K. M. (2017). DEBUS BANTEN: Pergeseran Otentisitas dan Negosiasi Islam-Budaya 
Lokal. Kalam, 7(1), 1. https://doi.org/10.24042/klm.v7i1.163 

Hudaeri, M. (2016). Debus Di Banten. Alqalam, 33(1), 63. 
https://doi.org/10.32678/alqalam.v33i1.385 

Saifullah, S., Nur, S., & Maali, D. Y. (2023). ANTARA DEBUS BANTEN DAN DEBUS 
PARIAMAN Unsur-Unsur Tariqat dalam Tradisi Debus. Nusantara; Journal for 
Southeast Asian Islamic Studies, 19(1), 30. 
https://doi.org/10.24014/nusantara.v19i1.24576 

Solehah, S., Jamaludin, U., & Fitrayadi, D. S. (2022). Nilai-Nilai Budaya pada Kesenian 
Debus. Journal of Civic Education, 5(2), 212-222. 

Yosef Calasanza, & Gunawan. (2023). Pelestarian Kesenian Debus Banten di Padepokan 
Maung Pande. SASDAYA: Gadjah Mada Journal of Humanities, 7(1), 1–14. 
https://doi.org/10.22146/sasdaya.v7(1).1-14 

Zaini Miftach. (2018). TitleREVITALISASI MANTRA DEBUS: PENGUATAN KEARIFAN 
LOKAL SEBAGAI BAHAN AJAR SASTRA DI SD Ezik. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar, ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 Volume 09 Nomor 01, Maret 2024 
REVITALISASI, 09, 53–54. 

 


