
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)                                                     eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue September, 2024 pp. 129-1              http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Maqashid syariah: konsep dan implementasinya dalam 
hukum Islam kontemporer 

Denti Amaliya 
Program Studi Akuntansi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: dentiamaliya16@gmail.com 

A B S T R A K 

Konsep hukum Islam yang dikenal sebagai "maqashid syariah" 
memiliki tujuan untuk mencapai kemaslahatan dan menghindari 
kerusakan bagi umat manusia. Konsep ini berpusat pada 
perlindungan lima aspek kehidupan utama: agama (hifz ad-din), jiwa 
(hifz an-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta 
(hifz al-mal). Maqashid syariah menjadi landasan penting dalam 
hukum Islam kontemporer untuk menyelesaikan masalah modern 

seperti ekonomi syariah, hak asasi manusia, dan lingkungan hidup. Metode ini melihat hukum Islam 
sebagai set aturan teks dan alat untuk mencapai tujuan yang berkembang seiring perkembangan zaman. 
Tujuan dari penerapan maqashid syariah dalam hukum Islam modern adalah untuk menjamin bahwa nilai-
nilai Islam tetap relevan dalam menangani dinamika sosial, politik, dan ekonomi yang kompleks di era 
globalisasi, sehingga prinsip-prinsip Islam dapat terus berkontribusi pada kesejahteraan umat manusia. 
A B S T R A C T 

The concept of Islamic law known as “maqashid sharia” aims to achieve benefit and avoid harm for 
mankind. This concept centers on the protection of five major aspects of life: religion (hifz ad-din), soul 
(hifz an-nafs), intellect (hifz al-aql), offspring (hifz an-nasl), and property (hifz al-mal). Maqashid sharia 
has become an important foundation in contemporary Islamic law to resolve modern issues such as 
Islamic economics, human rights, and the environment. This method sees Islamic law as a set of textual 
rules and tools to achieve goals that evolve with the times. The purpose of applying maqashid sharia 
in modern Islamic law is to ensure that Islamic values remain relevant in addressing the complex social, 
political, and economic dynamics of the globalization era, so that Islamic principles can continue to 
contribute to the well-being of humanity. 

PENDAHULUAN  

Sistem ekonomi Islam telah menjadi pusat perhatian dalam perkembangan 
ekonomi global. Lebih dari sekedar sekumpulan aturan dan peraturan, ekonomi Islam 
mencerminkan pandangan dunia yang didasarkan pada nilai-nilai Islam dan prinsip-
prinsip etika. Pada dasarnya, bidang ekonomi islam merupakan bagian dari 
komponen inti ajaran islam, yang terdiri dari aqidah, syariah, dan akhlak. Dalam hal 
ini, ekonomi islam berasal dari aspek syariah. Dalam konteks hukum Islam, syariah, 
tidak dapat dilepaskan dari maqashid syariah, atau tujuan hukum Islam. 

Teori maqashid syariah telah berkembang sejak awal wahyu, dalam arti bahwa 
tujuan dan maksud dari adanya syariah telah disatukan dengan berbagai aturan yang 
ditemukan dalam wahyu, baik dalam bentuk Al-Quran maupun Hadis Nabi 
Muhammad SAW. Konsep maqashid syariah, jika dilihat dari evolusinya, sudah ada 
sejak masa Rasullullah SAW. Meskipun pada waktu itu belum disebutkan secara jelas 
tema maqashid syariah tetapi maqashid syariah telah memberikan kontribusi dalam 
legislasi hukum islam yang sesuai dengan tujuan ditetapkannya hukum islam, yaitu 

Kata Kunci: 
maqashid; syariah; hukum; 
kontemporer 
 
Keywords: 
maqashid; sharia; law; 
contemporary 
 

 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemudaratan (dar’u al-mafasid wa jalbu al-
manafi’) (Qardawi, 1999). Maqashid syariah berarti tujuan Allah dan Rasul-Nya dalam 
menetapkan hukum-hukum Islam (Syatibi, 1997). 

Maqashid Syari‘ah ditinjau dari lughawi (bahasa), dibagi dari dua kata, yaitu 
Maqashid dan Syariah. Kata maqashid ialah bentuk jamak dari maqshad yang artinya 
maksud dan tujuan. Syari‘ah secara bahasa berarti  الماء الى تحدر المواضع  yang berarti 
jalan menuju sumber air. Maqashid syariah merupakan salah satu konsep penting 
dalam kajian hukum Islam. Secara terminologi, Syariah adalah al nus'us al 
muqaddasah, atau teks suci, yang berasal dari al-Quran dan al-Sunnah dan tidak 
pernah dipengaruhi oleh pemikiran manusia. Dalam hal ini, aqidah, amaliyyah, dan 
khuluqiyyah adalah komponen dari syariah. Maqashid ialah bentuk jamak kata 
maqsad, dari akar kata al-qasdu. Al-qasdu berarti tujuan, maksud, niat, atau target 
(Munawwir, 1997). Oleh karena itu, istilah yang sesuai dengan sifat maqashid syariah 
adalah maslahah (maslahat), karena ketentuan hukum dalam Islam harus mengarah 
pada kemaslahatan. 

Implementasi Maqashid Syariah dalam hukum Islam kontemporer menghadapi 
tantangan yang tidak ringan, terutama di tengah perkembangan ilmu pengetahuan, 
teknologi, dan perubahan sosial yang pesat. Oleh karena itu, pemahaman yang 
mendalam terhadap tujuan syariah ini semakin relevan, karena memungkinkan para 
cendekiawan dan praktisi hukum Islam untuk menafsirkan hukum secara fleksibel 
tanpa meninggalkan prinsip dasar syariah. Artikel ini akan membahas konsep 
Maqashid Syariah serta bagaimana penerapannya dalam hukum Islam kontemporer, 
sehingga hukum Islam tetap relevan dan adaptif terhadap kebutuhan umat. 

PEMBAHASAN  

Tujuan Maqashid Syariah 

Maqashid Syariah bertujuan untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat 
(falah) melalui tatanan kehidupan yang baik dan terhormat (hayah thayyibah). 
Maqhasid syariah merupakan konsep yang memandang bahwa tujuan utama syariah 
adalah untuk melindungi kepentingan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 
Konsep ini memiliki lima aspek yaitu pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta benda. 

1. Hifdzu al-din, menjaga agama. Dalam seruan untuk menjaga agama, al-Ghazali 
menggunakan firman Allah dalam surah Al-‘Ankabut 45, yang artinya: 
"Sesungguhnya shalat dapat mencegah perbuatan keji dan munkar." Menurut al-
Ghazali, segala perbuatan yang dapat mencegah perbuatan keji adalah penting 
bagi agama (al-Ghazali, 1971). 

2. Hifdzu al-nafs, menjaga jiwa. Islam sangat menghargai jiwa dari tiap-tiap manusia sehingga 
harus dijaga dan dilindungi, dan larangan membunuh orang lain atau dirinya sendiri. Allah 
berfirman QS. Al-Isra ayat 33: ‘Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah 
(membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Jika seseorang dibunuh 
secara zalim, ahli warisnya diberi otoritas, tetapi jangan melampaui batas dalam 
membunuh. Ia benar-benar mendapat bantuan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

3. Hifdzu al-‘aql, mempertahankan akal. Sebagai anugerah yang membedakan manusia 
dengan hewan, akal harus dijaga sehat dengan menghindari makanan atau minuman yang 
memabukkan. Dalam firman-Nya, Allah jelas mengharamkan aktivitas yang memabukkan. 

4. Hifdzu al-nasl/al-‘ird, yang berarti menjaga atau mempertahankan garis keturunan dengan 
menikah secara resmi secara agama dan negara, menghindari perzinahan, dan menjaga 
keturunan dari garis keturunan. 

5. Hifdzu al-mal, menjaga harta dalam kepemelikan dan pencarian. Dalam memperoleh harta 
Allah telah melarang dengan keras mendapatkan harta dengan cara yang bathil, semisal 
korupsi, mencuri, dan dengan cara yang illegal yang melanggar undang-undang suatu 
negara. QS. Al-Baqarah; 188 berbunyi: “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta 
sebahagian yang lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu 
membawa (urusan) harta itu kepada hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian 
daripada harta benda orang lain itu dengan (jalan berbuat) dosa, Padahal kamu 
mengetahui”. 

Maqashid Syariah menjadi landasan dalam merumuskan produk dan kebijakan 
dalam perbankan syariah. Tanpa penerapan prinsip-prinsip ini, regulasi dan produk 
keuangan akan kehilangan substansi syariahnya. Oleh karena itu, pemahaman 
tentang Maqashid Syariah sangat penting bagi para pengambil keputusan dalam 
lembaga keuangan syariah untuk memastikan bahwa semua aktivitas dan produk 
yang ditawarkan sesuai dengan prinsip syariah. 

Maslahah dalam Maqashid Syariah 

Maslahah dalam Maqasid syariah Masalahah dapat di bagi menjadi tiga tingkatan, 
yaitu: 

1. Dharuriyat, maslahat yang bersifat primer, di mana kehidupan manusia sangat 
bergantung padanya, baik aspek duniawi maupun diniyah (agama). Akibatnya, ini 
adalah hal yang tidak dapat ditinggalkan dalam kehidupan manusia. Jika tidak ada, 
kehidupan duniawi akan hancur dan kehidupan akhirat akan siksa. Ini adalah 
tingkat kesuksesan yang paling tinggi. Di dalam Islam, keuntungan dharuriyat ini 
dilindungi dari dua sisi. Pertama, mereka merealisasikan dan mewujudkannya, dan 
kedua, menjaga kelestariannya. Ini dilakukan dengan merealisasikan dan 
melaksanakan segala kewajiban agama, dan kedua dengan berjuang dan berjihad 
melawan musuh-musuh Islam. 

2. Hajiyat, atau maslahat sekunder, yang dibutuhkan oleh manusia untuk membuat 
kehidupan lebih mudah dan menghilangkan kesulitan dan kesempitan. Jika tidak ada, 
akan terjadi kesulitan dan kesempitan yang tidak akan membahayakan kehidupan. 

3. Tahsiniyat, atau maslahat, yang merupakan tuntutan muru'ah (moral), dan bertujuan 
untuk kebaikan dan kemuliaan. Jika tidak ada, ia tidak akan merusak atau membuat 
kehidupan manusia sulit. Untuk meningkatkan kualitas kehidupan manusia, tahsiniyat ini 
diperlukan. 

Implementasi Maqashid Syariah dalam Hukum Islam Kontemporer 

Ekonomi dan Keuangan Syariah 

Dalam sektor ekonomi, Maqashid Syariah bertujuan untuk memastikan keadilan 
sosial dan kesejahteraan ekonomi yang berkelanjutan. Implementasi dalam sistem 
keuangan Islam, seperti halnya dalam perbankan syariah, bertujuan untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

menghindari praktik-praktik ekonomi yang eksploitatif, contohnya riba (bunga) dan 
gharar (ketidakpastian), yang dapat merugikan masyarakat secara umum. Prinsip-
prinsip ini memastikan bahwa kegiatan ekonomi tidak hanya halal, tetapi juga 
memenuhi tujuan maqashid, yaitu kemaslahatan (kesejahteraan umum). 

Contoh penerapan: 

a. Larangan Riba: Riba dianggap merusak kesejahteraan finansial masyarakat. Sistem 
perbankan syariah menerapkan konsep pembiayaan berbasis bagi hasil 
(mudharabah, musyarakah) yang lebih adil. 

b. Zakat, Wakaf, dan Sedekah: Instrumen ini digunakan untuk redistribusi kekayaan, 
mengurangi kemiskinan, dan meningkatkan kesejahteraan sosial, selaras dengan tujuan 
melindungi harta (hifzh al-mal) dan menjaga keadilan social. 

Hukum Keluarga 

Dalam hukum keluarga, Maqashid Syariah bertujuan untuk melindungi keturunan 
(hifzh al-nasl), kehormatan, dan kesejahteraan keluarga. Implementasi Maqashid di 
bidang ini mendorong aturan yang seimbang antara syariah dan perubahan sosial, 
terutama dalam hal perlindungan hak-hak perempuan dan anak serta keadilan dalam 
perkawinan dan juga perceraian. 

Contoh penerapan: 

a. Aturan Perceraian: Perceraian dalam Islam dibolehkan jika memang diperlukan, 
namun harus sesuai dengan prinsip menjaga kehormatan dan kesejahteraan 
keluarga. Negara-negara dengan hukum Islam telah mengadaptasi undang-
undang perceraian untuk lebih melindungi hak perempuan dan anak. 

b. Perlindungan Anak dan Hak Asuh: Dalam kasus perceraian, Maqashid Syariah menekankan 
pentingnya menjaga hak-hak anak, memastikan mereka mendapatkan pengasuhan dan 
pendidikan yang layak. 

Hak Asasi Manusia (HAM) 

Dalam konteks HAM, Maqashid Syariah memberikan landasan untuk perlindungan 
hak-hak dasar, seperti hak hidup, kebebasan beragama, kebebasan berpikir, dan hak 
ekonomi. Meskipun terdapat perbedaan dalam interpretasi HAM antara standar 
internasional dan hukum Islam, Maqashid Syariah berupaya mengharmonisasikan hal 
ini dengan tetap menjaga esensi perlindungan manusia. 

Contoh penerapan: 

a. Hak Kebebasan Beragama: Maqashid Syariah mengakui pentingnya kebebasan beragama 
(hifzh al-din), baik bagi umat Islam maupun non-Muslim, meskipun terdapat batasan 
tertentu dalam implementasi praktis di berbagai negara Muslim. 

b. Hak Pendidikan: Pendidikan dianggap sebagai bagian dari perlindungan akal (hifzh al-aql), 
dan negara-negara Muslim mendorong pendidikan untuk semua lapisan masyarakat 
sebagai bagian dari pencapaian maqashid. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

Tantangan Implementasi Maqashid Syariah dalam hukum islam kontemporer 

Perbedaan Interpretasi di Kalangan Ulama 

Salah satu tantangan terbesar dalam implementasi Maqashid Syariah adalah 
adanya perbedaan interpretasi di kalangan ulama dan cendekiawan Islam mengenai 
bagaimana konsep ini seharusnya diterapkan. Beberapa aliran dalam Islam mungkin 
memiliki pandangan yang berbeda mengenai prioritas dari maqashid, terutama ketika 
berhadapan dengan isu-isu baru seperti teknologi, HAM, dan keadilan gender. 

a. Konservatif dan Progresif: Ulama yang konservatif cenderung fokus pada 
interpretasi literal dari teks-teks syariah, sementara ulama yang lebih progresif 
berupaya menerapkan maqashid dengan pendekatan kontekstual yang lebih 
fleksibel. 

b. Masalah ijtihad: Dalam beberapa kasus, ulama mungkin enggan melakukan ijtihad 
(penafsiran baru) terkait hukum modern karena takut melanggar tradisi hukum klasik, 
sehingga penerapan Maqashid Syariah bisa terbatas. 

Kondisi Sosial dan Politik di Negara Muslim 

Kondisi politik dan sosial di berbagai negara Muslim juga mempengaruhi 
bagaimana Maqashid Syariah diimplementasikan. Banyak negara Muslim yang 
memiliki sistem hukum campuran antara syariah dan hukum sekuler, dan ini sering 
kali menciptakan ketegangan antara keduanya. 

a. Hukum Syariah dan Hukum Nasional: Beberapa negara Muslim, seperti Indonesia 
dan Malaysia, menerapkan syariah hanya dalam ranah tertentu seperti hukum 
keluarga dan perbankan, sementara hukum pidana dan lainnya diatur oleh hukum 
sekuler.  

b. Pengaruh politik: Di beberapa negara, kelompok-kelompok politik menggunakan syariah 

sebagai alat untuk Ketegangan ini dapat menghambat penerapan maqashid secara 
menyeluruh.kepentingan politik, yang kadang mengorbankan penerapan maqashid 

yang sebenarnya bertujuan untuk kesejahteraan umum. 

Dinamika Sosial Budaya 

Tantangan lainnya adalah perubahan dinamika sosial di masyarakat Muslim, seperti 
isu-isu gender, hak-hak minoritas, dan peran teknologi modern. 

a. Kesetaraan Gender: Dalam beberapa masyarakat Muslim, pemahaman konservatif 
terhadap hukum Islam membatasi peran perempuan dalam kehidupan publik. Di 
era kontemporer, isu kesetaraan gender menjadi tantangan besar, terutama 
dalam konteks hak-hak perempuan dalam pernikahan, perceraian, dan hak waris. 

b. Teknologi dan Bioteknologi: Munculnya teknologi baru seperti reproduksi berbantu 
teknologi, AI, dan bioteknologi memerlukan fatwa dan aturan hukum baru. Maqashid 
Syariah berusaha memberikan solusi dengan mengedepankan perlindungan kehidupan 
(hifzh al-nafs) dan keturunan (hifzh al-nasl), namun interpretasi yang tepat sering kali 
membutuhkan ijtihad yang lebih mendalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

Kurangnya Pemahaman tentang Maqashid Syariah 

Banyak orang di masyarakat, termasuk pembuat kebijakan, ulama, dan praktisi 
hukum, masih memiliki pemahaman yang terbatas tentang konsep Maqashid Syariah. 
Pemahaman yang mendalam tentang maqashid dapat membantu proses ijtihad 
dalam menciptakan kebijakan dan hukum yang sesuai dengan tantangan 
kontemporer, tetapi ketidaktahuan atau kurangnya pemahaman dapat 
menyebabkan penerapan yang tidak optimal. 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Kesimpulan 

Maqashid Syariah adalah tujuan utama syariat untuk melindungi lima aspek: agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam hukum Islam kontemporer, konsep ini 
menjadi dasar untuk merespons isu-isu modern secara fleksibel dan bermanfaat, agar 
hukum Islam tetap relevan dan membawa kemaslahatan bagi umat. 
Implementasinya dalam hukum Islam kontemporer membutuhkan pendekatan yang 
lebih kontekstual dan terbuka terhadap perubahan zaman. Prinsip-prinsip Maqashid 
Syariah digunakan sebagai landasan dalam menyusun kebijakan, produk hukum, dan 
solusi atas permasalahan yang dihadapi umat Muslim, seperti di bidang ekonomi 
syariah, perbankan, sosial, pendidikan, dan politik. Dengan demikian, Maqashid 
Syariah mampu menjaga relevansi syariat dalam menjawab tantangan zaman, 
sekaligus memperkuat aspek maslahat (kemanfaatan) dalam penerapan hukum 
Islam secara luas. 

Saran 

Berikut beberapa saran terkait implementasi Maqashid Syariah dalam hukum Islam 
kontemporer: 

1. Pendekatan Kontekstual dan Fleksibel  
Memahami dan menerapkan hukum Islam secara kontekstual dengan fokus pada 
tujuan kemaslahatan agar hukum tetap relevan dengan kebutuhan zaman. 

2. Pendidikan dan Literasi Publik 
Mengintegrasikan konsep Maqashid Syariah dalam kurikulum pendidikan Islam 
serta meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya tujuan syariat. 

3. Riset dan Kajian Terhadap Tantangan Modern. 
Meningkatkan penelitian yang berfokus pada penerapan Maqashid Syariah 
dalam bidang-bidang kontemporer seperti ekonomi, teknologi, dan lingkungan. 

4. Dasar Kebijakan Publik 
Menggunakan Maqashid Syariah sebagai landasan dalam penyusunan kebijakan 
yang bermanfaat dan adil, khususnya di negara-negara mayoritas Muslim. 

5. Penguatan Kapasitas Ulama dan Ahli Hukum 
Memberikan pelatihan dan pembaruan bagi ulama dan ahli hukum agar mereka 
dapat merespons isu-isu modern secara komprehensif. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 129-135   eISSN: 3024-8140 

130 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1971), Syifa’u alGhalil, Mathba’ah al-Irsyad, Baghdad tt, al-
Mushtashfa,Dar al-Fikr, 
https://ejournal.almaata.ac.id/index.php/jesi/article/view/1143 

Fauzi, Y. (2015). Manajemen Pemasaran Perspektif Maqashid Syariah. Jurnal Ilmiah 
Ekonomi Islam, 1(03). https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/51  

Fauzia, I. Y. (2014). Prinsip dasar Ekonomi Islam Perspektif maqashid al-syariah. 
Kencana. https://bit.ly/4fsNxiv  

Hamdi, B. (2022). Prinsip dan Etika Konsumsi Islam (Tinjauan Maqashid 
Syariah). Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 1-15.  

Mr, G. N. K., & Noor, H. (2014). Konsep Maqashid al-Syari’ah dalam Menentukan 
Hukum Islam (Perspektif Al-Syatibi dan Jasser Auda). Al-Iqtishadiyah: Ekonomi 
Syariah Dan Hukum Ekonomi Syariah, 1(1), 50-69.  

Munawwir, A. (1997). al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Penerbit 
Pustaka Progressif), 1123.  

Muttaqin, Q., Khasanah, U.  (2023). Analisis kepatuhan prinsip syariah dalam layanan 
e-money perspektif maqashid syariah. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9 (2). 1806-1811. 
http://repository.uin-malang.ac.id/16236/  

Muzlifah, E. (2013). Maqashid syariah sebagai paradigma dasar ekonomi 
Islam. Economic: Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam, 3(2), 73-94. 
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/economic/article/view/958  

Qardawi, Y. (1999). Pedoman Bernegara Dalam Perspektif Islam, (Jakarta Timur: 
Pustaka al-Kautsar), 256-260. https://bit.ly/3YQleVP  

Rofiq, A. (2022). Pemikiran Ibnu Asyur tentang maqashid syariah dalam ekonomi 
kontemporer. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8 (3), 2495-2500. http://repository.uin-
malang.ac.id/12217/  

Syatibi, A. (1997) Al-Muwafaqat (Beirut: Darul Ma’rifah), jilid 1-2, h. 324. 
https://ojs.uniska-bjm.ac.id/index.php/iqt/article/view/136   

Toriquddin, M. (2015). Pengelolaan zakat produktif di El-Zawa UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang: Perspektif maqashid al-syariah Ibnu 'Asyur. Presented at 
International Seminar on Zakat: Financial Inclusiveness of the Poor: Beyond 
Microfinance, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. http://repository.uin-
malang.ac.id/931/  

https://ejournal.almaata.ac.id/index.php/jesi/article/view/1143
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/51
https://bit.ly/4fsNxiv
http://repository.uin-malang.ac.id/16236/
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/economic/article/view/958
https://bit.ly/3YQleVP
http://repository.uin-malang.ac.id/12217/
http://repository.uin-malang.ac.id/12217/
https://ojs.uniska-bjm.ac.id/index.php/iqt/article/view/136
http://repository.uin-malang.ac.id/931/
http://repository.uin-malang.ac.id/931/

