Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) eISSN: 3024-8140
Volume 2, Issue September, 2024 pp. 129-1 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Magqashid syariah: konsep dan implementasinya dalam
hukum Islam kontemporer
Denti Amaliya

Program Studi Akuntansi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: dentiamaliya16@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

maqashid; syariah; hukum; Konsep hukum Islam yang dikenal sebagai "magqashid syariah"

kontemporer memiliki tujuan untuk mencapai kemaslahatan dan menghindari
kerusakan bagi umat manusia. Konsep ini berpusat pada

Keywords: perlindungan lima aspek kehidupan utama: agama (hifz ad-din), jiwa

maqashid; sharia; law; (hifz an-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta

contemporary (hifz al-mal). Magqashid syariah menjadi landasan penting dalam

hukum Islam kontemporer untuk menyelesaikan masalah modern
seperti ekonomi syariah, hak asasi manusia, dan lingkungan hidup. Metode ini melihat hukum Islam
sebagai set aturan teks dan alat untuk mencapai tujuan yang berkembang seiring perkembangan zaman.
Tujuan dari penerapan maqashid syariah dalam hukum Islam modern adalah untuk menjamin bahwa nilai-
nilai Islam tetap relevan dalam menangani dinamika sosial, politik, dan ekonomi yang kompleks di era
globalisasi, sehingga prinsip-prinsip Islam dapat terus berkontribusi pada kesejahteraan umat manusia.
ABSTRACT

The concept of Islamic law known as “magqashid sharia” aims to achieve benefit and avoid harm for
mankind. This concept centers on the protection of five major aspects of life: religion (hifz ad-din), soul
(hifz an-nafs), intellect (hifz al-aql), offspring (hifz an-nasl), and property (hifz al-mal). Maqgashid sharia
has become an important foundation in contemporary Islamic law to resolve modern issues such as
Islamic economics, human rights, and the environment. This method sees Islamic law as a set of textual
rules and tools to achieve goals that evolve with the times. The purpose of applying maqashid sharia
in modern Islamic law is to ensure that Islamic values remain relevant in addressing the complex social,
political, and economic dynamics of the globalization era, so that Islamic principles can continue to
contribute to the well-being of humanity.

PENDAHULUAN

Sistem ekonomi Islam telah menjadi pusat perhatian dalam perkembangan
ekonomi global. Lebih dari sekedar sekumpulan aturan dan peraturan, ekonomi Islam
mencerminkan pandangan dunia yang didasarkan pada nilai-nilai Islam dan prinsip-
prinsip etika. Pada dasarnya, bidang ekonomi islam merupakan bagian dari
komponen inti ajaran islam, yang terdiri dari aqgidah, syariah, dan akhlak. Dalam hal
ini, ekonomi islam berasal dari aspek syariah. Dalam konteks hukum Islam, syariah,
tidak dapat dilepaskan dari maqashid syariah, atau tujuan hukum Islam.

Teori magashid syariah telah berkembang sejak awal wahyu, dalam arti bahwa
tujuan dan maksud dari adanya syariah telah disatukan dengan berbagai aturan yang
ditemukan dalam wahyu, baik dalam bentuk AI-Quran maupun Hadis Nabi
Muhammad SAW. Konsep maqashid syariah, jika dilihat dari evolusinya, sudah ada
sejak masa Rasullullah SAW. Meskipun pada waktu itu belum disebutkan secara jelas
tema magqashid syariah tetapi magashid syariah telah memberikan kontribusi dalam
legislasi hukum islam yang sesuai dengan tujuan ditetapkannya hukum islam, yaitu

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

mewaujudkan kemaslahatan dan menolak kemudaratan (dar’u al-mafasid wa jalbu al-
manafi’) (Qardawi, 1999). Maqashid syariah berarti tujuan Allah dan Rasul-Nya dalam
menetapkan hukum-hukum Islam (Syatibi, 1997).

Magashid Syari‘ah ditinjau dari lughawi (bahasa), dibagi dari dua kata, yaitu
Maqashid dan Syariah. Kata maqashid ialah bentuk jamak dari magshad yang artinya
maksud dan tujuan. Syari‘ah secara bahasa berarti sWll (I )3 sl sall yang berarti
jalan menuju sumber air. Maqashid syariah merupakan salah satu konsep penting
dalam kajian hukum Islam. Secara terminologi, Syariah adalah al nus'us al
muqaddasah, atau teks suci, yang berasal dari al-Quran dan al-Sunnah dan tidak
pernah dipengaruhi oleh pemikiran manusia. Dalam hal ini, agidah, amaliyyah, dan
khulugiyyah adalah komponen dari syariah. Magashid ialah bentuk jamak kata
magsad, dari akar kata al-qasdu. Al-qasdu berarti tujuan, maksud, niat, atau target
(Munawwir, 1997). Oleh karena itu, istilah yang sesuai dengan sifat maqashid syariah
adalah maslahah (maslahat), karena ketentuan hukum dalam Islam harus mengarah
pada kemaslahatan.

Implementasi Magashid Syariah dalam hukum Islam kontemporer menghadapi
tantangan yang tidak ringan, terutama di tengah perkembangan ilmu pengetahuan,
teknologi, dan perubahan sosial yang pesat. Oleh karena itu, pemahaman yang
mendalam terhadap tujuan syariah ini semakin relevan, karena memungkinkan para
cendekiawan dan praktisi hukum Islam untuk menafsirkan hukum secara fleksibel
tanpa meninggalkan prinsip dasar syariah. Artikel ini akan membahas konsep
Magashid Syariah serta bagaimana penerapannya dalam hukum Islam kontemporer,
sehingga hukum Islam tetap relevan dan adaptif terhadap kebutuhan umat.

PEMBAHASAN

Tujuan Magashid Syariah

Maqashid Syariah bertujuan untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat
(falah) melalui tatanan kehidupan yang baik dan terhormat (hayah thayyibah).
Maghasid syariah merupakan konsep yang memandang bahwa tujuan utama syariah
adalah untuk melindungi kepentingan manusia, baik di dunia maupun di akhirat.
Konsep ini memiliki lima aspek yaitu pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta benda.

1. Hifdzu al-din, menjaga agama. Dalam seruan untuk menjaga agama, al-Ghazali
menggunakan firman Allah dalam surah Al-‘Ankabut 45, yang artinya:
"Sesungguhnya shalat dapat mencegah perbuatan keji dan munkar." Menurut al-
Ghazali, segala perbuatan yang dapat mencegah perbuatan keji adalah penting
bagi agama (al-Ghazali, 1971).

2. Hifdzu al-nafs, menjaga jiwa. Islam sangat menghargai jiwa dari tiap-tiap manusia sehingga
harus dijaga dan dilindungi, dan larangan membunuh orang lain atau dirinya sendiri. Allah
berfirman QS. Al-Isra ayat 33: ‘Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah
(membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Jika seseorang dibunuh
secara zalim, ahli warisnya diberi otoritas, tetapi jangan melampaui batas dalam
membunubh. Ia benar-benar mendapat bantuan.

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

3. Hifdzu al-‘agl, mempertahankan akal. Sebagai anugerah yang membedakan manusia
dengan hewan, akal harus dijaga sehat dengan menghindari makanan atau minuman yang
memabukkan. Dalam firman-Nya, Allah jelas mengharamkan aktivitas yang memabukkan.

4. Hifdzu al-nasl/al-‘ird, yang berarti menjaga atau mempertahankan garis keturunan dengan
menikah secara resmi secara agama dan negara, menghindari perzinahan, dan menjaga
keturunan dari garis keturunan.

5. Hifdzu al-mal, menjaga harta dalam kepemelikan dan pencarian. Dalam memperoleh harta
Allah telah melarang dengan keras mendapatkan harta dengan cara yang bathil, semisal
korupsi, mencuri, dan dengan cara yang illegal yang melanggar undang-undang suatu
negara. QS. Al-Bagarah; 188 berbunyi: “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta
sebahagian yang lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu
membawa (urusan) harta itu kepada hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian
daripada harta benda orang lain itu dengan (jalan berbuat) dosa, Padahal kamu
mengetahui”.

Magqashid Syariah menjadi landasan dalam merumuskan produk dan kebijakan
dalam perbankan syariah. Tanpa penerapan prinsip-prinsip ini, regulasi dan produk
keuangan akan kehilangan substansi syariahnya. Oleh karena itu, pemahaman
tentang Maqashid Syariah sangat penting bagi para pengambil keputusan dalam
lembaga keuangan syariah untuk memastikan bahwa semua aktivitas dan produk
yang ditawarkan sesuai dengan prinsip syariah.

Maslahah dalam Maqashid Syariah

Maslahah dalam Maqasid syariah Masalahah dapat di bagi menjadi tiga tingkatan,
yaitu:

1. Dharuriyat, maslahat yang bersifat primer, di mana kehidupan manusia sangat
bergantung padanya, baik aspek duniawi maupun diniyah (agama). Akibatnya, ini
adalah hal yang tidak dapat ditinggalkan dalam kehidupan manusia. Jika tidak ada,
kehidupan duniawi akan hancur dan kehidupan akhirat akan siksa. Ini adalah
tingkat kesuksesan yang paling tinggi. Di dalam Islam, keuntungan dharuriyat ini
dilindungi dari dua sisi. Pertama, mereka merealisasikan dan mewujudkannya, dan
kedua, menjaga kelestariannya. Ini dilakukan dengan merealisasikan dan
melaksanakan segala kewajiban agama, dan kedua dengan berjuang dan berjihad
melawan musuh-musuh Islam.

2. Hajiyat, atau maslahat sekunder, yang dibutuhkan oleh manusia untuk membuat
kehidupan lebih mudah dan menghilangkan kesulitan dan kesempitan. Jika tidak ada,
akan terjadi kesulitan dan kesempitan yang tidak akan membahayakan kehidupan.

3. Tahsiniyat, atau maslahat, yang merupakan tuntutan muru'ah (moral), dan bertujuan
untuk kebaikan dan kemuliaan. Jika tidak ada, ia tidak akan merusak atau membuat
kehidupan manusia sulit. Untuk meningkatkan kualitas kehidupan manusia, tahsiniyat ini
diperlukan.

Implementasi Maqashid Syariah dalam Hukum Islam Kontemporer
Ekonomi dan Keuangan Syariah

Dalam sektor ekonomi, Maqashid Syariah bertujuan untuk memastikan keadilan
sosial dan kesejahteraan ekonomi yang berkelanjutan. Implementasi dalam sistem
keuangan Islam, seperti halnya dalam perbankan syariah, bertujuan untuk

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

menghindari praktik-praktik ekonomi yang eksploitatif, contohnya riba (bunga) dan
gharar (ketidakpastian), yang dapat merugikan masyarakat secara umum. Prinsip-
prinsip ini memastikan bahwa kegiatan ekonomi tidak hanya halal, tetapi juga
memenuhi tujuan maqashid, yaitu kemaslahatan (kesejahteraan umum).

Contoh penerapan:

a. Larangan Riba: Riba dianggap merusak kesejahteraan finansial masyarakat. Sistem
perbankan syariah menerapkan konsep pembiayaan berbasis bagi hasil
(mudharabah, musyarakah) yang lebih adil.

b.Zakat, Wakaf, dan Sedekah: Instrumen ini digunakan untuk redistribusi kekayaan,
mengurangi kemiskinan, dan meningkatkan kesejahteraan sosial, selaras dengan tujuan
melindungi harta (hifzh al-mal) dan menjaga keadilan social.

Hukum Keluarga

Dalam hukum keluarga, Magashid Syariah bertujuan untuk melindungi keturunan
(hifzh al-nasl), kehormatan, dan kesejahteraan keluarga. Implementasi Magashid di
bidang ini mendorong aturan yang seimbang antara syariah dan perubahan sosial,
terutama dalam hal perlindungan hak-hak perempuan dan anak serta keadilan dalam
perkawinan dan juga perceraian.

Contoh penerapan:

a. Aturan Perceraian: Perceraian dalam Islam dibolehkan jika memang diperlukan,
namun harus sesuai dengan prinsip menjaga kehormatan dan kesejahteraan
keluarga. Negara-negara dengan hukum Islam telah mengadaptasi undang-
undang perceraian untuk lebih melindungi hak perempuan dan anak.

b. Perlindungan Anak dan Hak Asuh: Dalam kasus perceraian, Magashid Syariah menekankan
pentingnya menjaga hak-hak anak, memastikan mereka mendapatkan pengasuhan dan
pendidikan yang layak.

Hak Asasi Manusia (HAM)

Dalam konteks HAM, Maqashid Syariah memberikan landasan untuk perlindungan
hak-hak dasar, seperti hak hidup, kebebasan beragama, kebebasan berpikir, dan hak
ekonomi. Meskipun terdapat perbedaan dalam interpretasi HAM antara standar
internasional dan hukum Islam, Magashid Syariah berupaya mengharmonisasikan hal
ini dengan tetap menjaga esensi perlindungan manusia.

Contoh penerapan:

a. Hak Kebebasan Beragama: Maqashid Syariah mengakui pentingnya kebebasan beragama
(hifzh al-din), baik bagi umat Islam maupun non-Muslim, meskipun terdapat batasan
tertentu dalam implementasi praktis di berbagai negara Muslim.

b. Hak Pendidikan: Pendidikan dianggap sebagai bagian dari perlindungan akal (hifzh al-aql),
dan negara-negara Muslim mendorong pendidikan untuk semua lapisan masyarakat
sebagai bagian dari pencapaian maqashid.

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

Tantangan Implementasi Maqashid Syariah dalam hukum islam kontemporer
Perbedaan Interpretasi di Kalangan Ulama

Salah satu tantangan terbesar dalam implementasi Magashid Syariah adalah
adanya perbedaan interpretasi di kalangan ulama dan cendekiawan Islam mengenai
bagaimana konsep ini seharusnya diterapkan. Beberapa aliran dalam Islam mungkin
memiliki pandangan yang berbeda mengenai prioritas dari maqgashid, terutama ketika
berhadapan dengan isu-isu baru seperti teknologi, HAM, dan keadilan gender.

a. Konservatif dan Progresif: Ulama yang konservatif cenderung fokus pada
interpretasi literal dari teks-teks syariah, sementara ulama yang lebih progresif
berupaya menerapkan maqashid dengan pendekatan kontekstual yang lebih
fleksibel.

b. Masalah ijtihad: Dalam beberapa kasus, ulama mungkin enggan melakukan ijtihad
(penafsiran baru) terkait hukum modern karena takut melanggar tradisi hukum klasik,
sehingga penerapan Maqashid Syariah bisa terbatas.

Kondisi Sosial dan Politik di Negara Muslim

Kondisi politik dan sosial di berbagai negara Muslim juga mempengaruhi
bagaimana Magashid Syariah diimplementasikan. Banyak negara Muslim yang
memiliki sistem hukum campuran antara syariah dan hukum sekuler, dan ini sering
kali menciptakan ketegangan antara keduanya.

a. Hukum Syariah dan Hukum Nasional: Beberapa negara Muslim, seperti Indonesia
dan Malaysia, menerapkan syariah hanya dalam ranah tertentu seperti hukum
keluarga dan perbankan, sementara hukum pidana dan lainnya diatur oleh hukum
sekuler.

b. Pengaruh politik: Di beberapa negara, kelompok-kelompok politik menggunakan syariah
sebagai alat untuk Ketegangan ini dapat menghambat penerapan maqashid secara
menyeluruh.kepentingan politik, yang kadang mengorbankan penerapan magqashid
yang sebenarnya bertujuan untuk kesejahteraan umum.

Dinamika Sosial Budaya

Tantangan lainnya adalah perubahan dinamika sosial di masyarakat Muslim, seperti
isu-isu gender, hak-hak minoritas, dan peran teknologi modern.

a. Kesetaraan Gender: Dalam beberapa masyarakat Muslim, pemahaman konservatif
terhadap hukum Islam membatasi peran perempuan dalam kehidupan publik. Di
era kontemporer, isu kesetaraan gender menjadi tantangan besar, terutama
dalam konteks hak-hak perempuan dalam pernikahan, perceraian, dan hak waris.

b.Teknologi dan Bioteknologi: Munculnya teknologi baru seperti reproduksi berbantu
teknologi, Al, dan bioteknologi memerlukan fatwa dan aturan hukum baru. Magashid
Syariah berusaha memberikan solusi dengan mengedepankan perlindungan kehidupan
(hifzh al-nafs) dan keturunan (hifzh al-nasl), namun interpretasi yang tepat sering kali
membutuhkan ijtihad yang lebih mendalam

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

Kurangnya Pemahaman tentang Maqashid Syariah

Banyak orang di masyarakat, termasuk pembuat kebijakan, ulama, dan praktisi
hukum, masih memiliki pemahaman yang terbatas tentang konsep Magashid Syariah.
Pemahaman yang mendalam tentang maqashid dapat membantu proses ijtihad
dalam menciptakan kebijakan dan hukum yang sesuai dengan tantangan
kontemporer, tetapi ketidaktahuan atau kurangnya pemahaman dapat
menyebabkan penerapan yang tidak optimal.

KESIMPULAN DAN SARAN

Kesimpulan

Maqashid Syariah adalah tujuan utama syariat untuk melindungi lima aspek: agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam hukum Islam kontemporer, konsep ini
menjadi dasar untuk merespons isu-isu modern secara fleksibel dan bermanfaat, agar
hukum Islam tetap relevan dan membawa kemaslahatan bagi umat.
Implementasinya dalam hukum Islam kontemporer membutuhkan pendekatan yang
lebih kontekstual dan terbuka terhadap perubahan zaman. Prinsip-prinsip Magashid
Syariah digunakan sebagai landasan dalam menyusun kebijakan, produk hukum, dan
solusi atas permasalahan yang dihadapi umat Muslim, seperti di bidang ekonomi
syariah, perbankan, sosial, pendidikan, dan politik. Dengan demikian, Magashid
Syariah mampu menjaga relevansi syariat dalam menjawab tantangan zaman,
sekaligus memperkuat aspek maslahat (kemanfaatan) dalam penerapan hukum
Islam secara luas.

Saran

Berikut beberapa saran terkait implementasi Magashid Syariah dalam hukum Islam
kontemporer:

1. Pendekatan Kontekstual dan Fleksibel
Memahami dan menerapkan hukum Islam secara kontekstual dengan fokus pada
tujuan kemaslahatan agar hukum tetap relevan dengan kebutuhan zaman.
2. Pendidikan dan Literasi Publik
Mengintegrasikan konsep Maqashid Syariah dalam kurikulum pendidikan Islam
serta meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya tujuan syariat.
3. Riset dan Kajian Terhadap Tantangan Modern.
Meningkatkan penelitian yang berfokus pada penerapan Magashid Syariah
dalam bidang-bidang kontemporer seperti ekonomi, teknologi, dan lingkungan.
4. Dasar Kebijakan Publik
Menggunakan Magashid Syariah sebagai landasan dalam penyusunan kebijakan
yang bermanfaat dan adil, khususnya di negara-negara mayoritas Muslim.
5. Penguatan Kapasitas Ulama dan Ahli Hukum
Memberikan pelatihan dan pembaruan bagi ulama dan ahli hukum agar mereka
dapat merespons isu-isu modern secara komprehensif.

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 129-135 elSSN: 3024-8140

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1971), Syifa’u alGhalil, Mathba’ah al-Irsyad, Baghdad tt, al-
Mushtashfa,Dar al-Fikr,
https://ejournal.almaata.ac.id/index.php/jesi/article/view/1143

Fauzi, Y. (2015). Manajemen Pemasaran Perspektif Maqashid Syariah. Jurnal llmiah
Ekonomi Islam, 1(03). https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/51

Fauzia, I. Y. (2014). Prinsip dasar Ekonomi Islam Perspektif maqashid al-syariah.
Kencana. https://bit.ly/4fsNxiv

Hamdi, B. (2022). Prinsip dan Etika Konsumsi Islam (Tinjauan Maqashid
Syariah). Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 1-15.

Mr, G. N. K., & Noor, H. (2014). Konsep Maqashid al-Syari’ah dalam Menentukan
Hukum Islam (Perspektif Al-Syatibi dan Jasser Auda). Al-Igtishadiyah: Ekonomi
Syariah Dan Hukum Ekonomi Syariah, 1(1), 50-69.

Munawwir, A. (1997). al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Penerbit
Pustaka Progressif), 1123.

Muttaqin, Q., Khasanah, U. (2023). Analisis kepatuhan prinsip syariah dalam layanan
e-money perspektif maqgashid syariah. Jurnal limiah Ekonomi Islam, 9 (2). 1806-1811.
http://repository.uin-malang.ac.id/16236/

Muzlifah, E. (2013). Magqgashid syariah sebagai paradigma dasar ekonomi
Islam. Economic: ~ Jurnal ~ Ekonomi  dan  Hukum  Islam, 3(2),  73-94.
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/economic/article/view/958

Qardawi, Y. (1999). Pedoman Bernegara Dalam Perspektif Islam, (Jakarta Timur:
Pustaka al-Kautsar), 256-260. https://bit.ly/3YQleVP

Rofig, A. (2022). Pemikiran Ibnu Asyur tentang magqashid syariah dalam ekonomi
kontemporer. Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 8 (3), 2495-2500. http://repository.uin-
malang.ac.id/12217/

Syatibi, A. (1997) Al-Muwafagat (Beirut: Darul Ma’rifah), jilid 1-2, h. 324.
https://ojs.uniska-bjm.ac.id/index.php/igt/article/view/136

Toriquddin, M. (2015). Pengelolaan zakat produktif di El-Zawa UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang: Perspektif maqashid al-syariah Ibnu 'Asyur. Presented at
International Seminar on Zakat: Financial Inclusiveness of the Poor: Beyond
Microfinance, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. http://repository.uin-
malang.ac.id/931/

130


https://ejournal.almaata.ac.id/index.php/jesi/article/view/1143
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/51
https://bit.ly/4fsNxiv
http://repository.uin-malang.ac.id/16236/
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/economic/article/view/958
https://bit.ly/3YQleVP
http://repository.uin-malang.ac.id/12217/
http://repository.uin-malang.ac.id/12217/
https://ojs.uniska-bjm.ac.id/index.php/iqt/article/view/136
http://repository.uin-malang.ac.id/931/
http://repository.uin-malang.ac.id/931/

