
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue November, 2024 pp. 202-221      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Nafkah dalam al-qur’an: urgensi pemberian nafkah oleh suami 
kepada istri dalam menjalin hubungan rumah tangga 
berdasarkan Q.S An-Nisa(4): 34  

 
Abdilah Reza Mardiana 
Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: 210201110190@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Munculnya berbagai permasalahan terkait nafkah di dalam hubungan 
rumah tangga menyebabkan banyak sekali keretakan dalam hubungan 
rumah tangga. Hal tersebut salah satunya dikarenakan ilmu terkait 
hukum keluarga yang masih rendah pada kalangan masyarakat. Tujuan 
penelitian ini yaitu sebagai alat untuk mengetahui urgensi pemberian 
nafkah di dalam menjalin hubungan rumah tangga. Metode yang 
digunakan dalam melakukan penelitian ini adalah melalui penelitian 

yuridis normatif dengan metode studi kepustakaan melalui pencarian data sekunder. Selain itu juga, dengan 
menggunakan metode tafsir maudhu’i melalui ilmu analisis munasabah, tafsir ayat dengan ayat, hadist dan 
sebagainya. Berdasarkan hasil dari kajian ini dapat disimpulkan bahwa kewajiban suami kepada istri dalam 
sebuah rumah tangga untuk menjamin kelangsungan hidup (nafkah) ialah perkara yang sudah pasti ada 
dalam menjalin hubungan suami-istri dan harus ditunaikan dengan penuh tanggung jawab. Para ulama 
kontemporer menyatakan permasalahan tersebut dalam QS. An Nisa’(4): 34 pada poin pemberian nafkah 
dapat dilakukan juga oleh istri, namun di zaman sekarang banyak suami tidak memberi istri nafkah dan hanya 
istri yang mencari nafkah dalam memenuhi kebutuhan rumah tangga, dikarenakan kurangnya pengetahuan 
agama dan pemahaman yang tepat dikalangan masyarakat sekarang.  
A B S T R A C T 

The emergence of various problems related to maintenance in household relationships has caused a lot 
of rifts in household relationships. This is partly due to the low knowledge of family law among the 
community. The purpose of this research is as a tool to find out the urgency of providing maintenance in 
establishing household relationships. The method used in conducting this research is through normative 
juridical research with a literature study method through secondary data searches. In addition, by using 
the maudhu'i interpretation method through the science of munasabah analysis, interpretation of verses 
with verses, hadiths and so on. Based on the results of this study, it can be concluded that the husband's 
obligation to his wife in a household to ensure survival (livelihood) is a matter that certainly exists in 
establishing a husband-wife relationship and must be fulfilled with full responsibility. Contemporary 
scholars state this problem in QS. An Nisa'(4): 34 at the point of giving maintenance can also be done by 
the wife, but in this day and age many husbands do not give their wives maintenance and only wives who 
earn a living in meeting household needs, this is due to the lack of religious knowledge and proper 
understanding among the people today. 

Pendahuluan 

Pernikahan adalah gerbang suci yang harus dilalui oleh setiap manusia untuk 
menciptakan sebuah ikatan yang disebut keluarga. Islam memberikan penekanan yang 
kuat pada keluarga karena keluarga adalah fondasi bagi perkembangan masyarakat 
yang lebih besar. Keluarga adalah pemberi warna dalam setiap budaya. Moralitas suatu 
masyarakat ditentukan oleh setiap keluarga di dalamnya. Dalam Al Qur’an terbentuknya 

Kata Kunci: 
Nafkah; Suami; Istri; Metode 
Maudhu’i;  Rumah Tangga. 
 
Keywords: 
Livelihood; Husband; Wife; 
Maudhu'i Method; 
Household 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

203 
 

hal tersebut disebut dengan sakīnah mawaddah wa rahmah (Nasution, 2005). 
Sebagaimana dalam QS. Ar-Rūm (30): 21 sebagai berikut:“Dan di antara tanda-tanda 
kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya 
kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa 
kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda bagi kaum yang berfikir.” 

Dari ayat tersebut jelas bahwa pernikahan membawa keselamatan, keharmonisan, 
dan munculnya keterikatan satu sama lain. Isi dari ayat Al Qur'an tersebut pasti juga 
menjadi hal yang diinginkan oleh semua orang. Namun, hidup bukanlah sebuah 
perjalanan yang berjalan mulus tanpa kesulitan. Menjalankan bahtera rumah tangga 
juga pasti akan menimbulkan percikan-percikan yang harus disikapi dengan bijaksana, 
arif, dan saling melengkapi. Selain itu, suami dan istri harus mampu menjunjung tinggi 
hak dan kewajiban masing-masing. Hal ini mengingat salah satu kewajiban suami 
terhadap istri adalah memberikan nafkah, atau rumah tangga, sebagai tempat untuk 
mempertahankan kehidupan.  

Islam melihat pernikahan dari dua perspektif teologis utama: dimensi biologis, atau 
jasmani, dan dimensi cinta dan kasih sayang (mawaddah wa rahmah). Persoalan 
reproduksi atau tumbuh kembang anak berkaitan dengan dimensi fisik ini. Memiliki anak 
merupakan landasan dan tujuan perkawinan, dan kedua faktor inilah yang menghasilkan 
keluarga yang penuh kasih sayang (al-Tirmidzi, 2000). Suami istri harus bisa menerima 
satu sama lain apa adanya dan dimana saja agar hubungan rumah tangga tetap sehat. 
Karena laki-laki dan perempuan dilahirkan dengan keadaan atau kepribadian yang 
berbeda, maka suami dan istri setidaknya harus menyadari peran dan tanggung jawab 
masing-masing dan bekerja sama. Kemudian, agama menetapkan hak dan kewajiban 
yang mengatur peran dan tanggung jawab suami dan istri. Apa pun yang dapat dimiliki 
atau dikuasai oleh suami atau istri sebagai hasil dari pernikahan mereka adalah apa yang 
dimaksud dengan hak dalam konteks ini. Yang dimaksud dengan kewajiban dalam 
konteks ini adalah tindakan atau posisi yang harus dilakukan oleh salah satu pasangan 
untuk memenuhi hak-hak pasangannya (Muchtar, 1974). Dengan kata lain, kedua belah 
pihak (suami dan istri) harus secara tepat mengakui dan melaksanakan hak dan 
tanggung jawab yang dihasilkan dari pernikahan. 

Hak dan kewajiban dalam perkawinan saling berkaitan; sekutu tidak dapat 
memperoleh haknya sampai mereka telah memenuhi kewajibannya; jika tidak, mereka 
tidak berhak atas hak-hak mereka. Kewajiban suami menafkahi istrinya adalah salah satu 
tugasnya. Suami harus bekerja sekuat tenaga untuk menafkahi istri dan anak-anaknya. 
Tafsir yang berasal dari kata alfash (menjelaskan, menyingkapkan, dan memperlihatkan 
makna yang logis), merupakan salah satu dari dua kata yang membentuk Tafsir Maudhu. 
Secara bahasa tafsir adalah menerangkan menjelaskan, mengungkapkan sesuatu yang 
belum atau belum jelas maknanya. Adapun menurut Tafsir maudhu’I menurut Ibn ‘Asyur 
(w. 1976 M) adalah ilmu yang membahas tentang penjelasan dari makna-makna ayat 
yang ada didalam Al Qur’an, dengan mengambil hikmah darinya, baik secara ringkas 
maupun luas. Muhammad Baqir al-Shadr menyatakan bahwa metode tafsir maudhu' 
juga disebut dengan metode al-taukhidy, yaitu suatu pendekatan penafsiran yang 
mencari jawaban di dalam al-Qur'an dengan cara menghimpun ayat-ayat al-Qur'an yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

204 
 

memiliki satu tujuan, membahas satu topik tertentu secara bersama-sama, dan 
menyusun ayat-ayat tersebut secara berurutan dengan menyesuaikan masa turunnya 
dan sebab-sebab turunnya. Setelah itu, mengishtinbatkan hukum-hukum tersebut 
dengan memperhatikan ayat-ayat tersebut dan memberikan beberapa penjelasan, 
keterangan, dan konteksnya. 

Sedangkan menurut Ziyad Khalil Muhammad al-Daghawin adalah proses dengan 
melakukan penghimpunanterhadap ayat-ayat Al Qur’an yang mempunyai maksud sama 
dan meletakkan dalam satu tema atau satu judul (Fauzan, Mustofa dan Masruchin, 
2019). Adapun cara pengaplikasian penafsiran Al Qur’an dalam menggunakan metode 
maudhu’i: (1) Mengumpulkan ayat-ayat yang ada kesamaan atau berkenaan dengan satu 
maudhu’ tertentu dengan melakukan memperhatikan masa dan sebab turunnya. (2) 
Mempelajari ayat-ayat tersebut dengan cermat dengan memperhatikan nisbat 
(korelasi) satu dengan yang lainnya dalam peranannya untuk menunjukkan pada 
permasalahan yang dibicarakan. Akhirnya, secara induktif secara kesimpulan dapat 
dimajukan yang ditopang oleh dilalah ayat-ayat itu (Yamani, 2015). 

Umat Islam selalu berusaha menerapkan hukum Islam secara langsung karena Al-
Qur'an adalah sumber Syariah yang tidak dapat disangkal dan tidak dapat diubah atau 
ditentang. Hal seperti ini dapat memberi kesan bahwa Islam tidak akan modern dan 
berpikiran maju dalam menyikapi permasalahan zaman yang berkembang pesat. Tujuan 
dari metode tafsir Maudhu'i adalah untuk menawarkan solusi atas permasalahan yang 
muncul dalam kehidupan sehari-hari. Sehingga dari sini sudah terlihat bahwa, tafsir 
maudhu’i memiliki peranan yang sangat penting dan adanya pengaruh besar dalam 
kehudipan manusia supaya terbimbing dengan mengikuti jalan yang benar dan lurus 
sesuai dengan maksud diturunkannya Al Quran (Khufaya, Kholil dan Syarif, 2021).  

Karena Al-Qur'an adalah sumber Syariah yang tidak dapat disangkal dan tidak dapat 
diubah atau diperdebatkan, umat Islam selalu berusaha menerapkan hukum Islam 
secara langsung. Barangkali hal-hal seperti itu menandakan bahwa Islam tidak akan maju 
dan progresif dalam menyikapi permasalahan zaman yang terus berubah. Tujuan dari 
pendekatan tafsir Maudhu'i adalah untuk memberikan jawaban atas permasalahan yang 
muncul dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembahasan  

Analisis Q.S An-Nisa (4): 34 

1. Fokus Ayat dan Penjelasan Makna Kata Kunci 

 

ُ بَ عْضَهُمْ عَلهى بَ عْضٍ  اَ فَضَّلَ اللّهٰ اَ حَفِّظَ الَرِّجَالُ قَ وَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاۤءِّ بِِّ فِّظهتٌ لِّلْٰغيَْبِّ بِِّ تُ قهنِّتهتٌ حه لِّحه آَ انَْ فَقُوْا مِّنْ امَْوَالِِِّّمْ ۗ فاَلصهٰ وَّبِِّ

عِّ وَاضْرِّبُ وْهُنَّ ۚ فاَِّنْ اطَعَْ  ْ تََاَفُ وْنَ نُشُوْزَهُنَّ فَعِّظُوْهُنَّ وَاهْجُرُوْهُنَّ فِِّ الْمَضَاجِّ ُ ۗوَالهٰتِِّ َ كَانَ عَلِيًّا   نَّ سَبِّيْلَا اِّۗنَّ نَكُمْ فَلََ تَ ب ْغُوْا عَليَْهِّ اللّهٰ اللّٰه

 كَبِيْرًا



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

205 
 

Artinya: “Laki-laki (suami) itu pelindung bagi perempuan (istri), karena Allah telah 
melebihkan sebagian mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain (perempuan), dan 
karena mereka (laki-laki) telah memberikan nafkah dari hartanya. Maka perempuan-
perempuan yang saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri ketika 
(suaminya) tidak ada, karena Allah telah menjaga (mereka). Perempuan-perempuan 
yang kamu khawatirkan akan nusyuz, hendaklah kamu beri nasihat kepada mereka, 
tinggalkanlah mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan (kalau perlu) pukullah 
mereka. Tetapi jika mereka menaatimu, maka janganlah kamu mencari-cari alasan untuk 
menyusahkannya. Sungguh, Allah Mahatinggi, Maha Besar.” 

Ada beberapa kata kunci dalam fokus ayat di atas yang berhubungan dengan terma 
yang di diskusikan di atas: 

Kata  َقَ وَّامُوْن menurut al-Mu’jam al-Mufahris li Alfadhil Qur’anil Karim digunakan dalam 

Al-Qur’an sebanyak 1 kali, yaitu adalam surat Annisa(4); 34. 

Q.S An- Nisa ayat 34 ini memberikan informasi tentang kata قوَامُوْن adalah pelindung 

atau disamakan artinya dengan pemimpin. Pemimpin yang dimaksud dalam ayat ini 
adalah laki-laki yang memiliki hak memerintah dan melarang perempuan karena Allah 
telah memberikan kelebihan pada laki-laki dengan adanya responsibilitas dalam 
memimpin, ciri khusus, dan kemampuan yang dibutuhkan untuk menjalankan tanggung 
jawab tersebut. Selain itu, laki-laki juga diperintah oleh Allah untuk menafkahi seluruh 
anggota keluarganya. 

Kata أنفَقُوْا menurut al-Mu’jam al-Mufahris li Alfadhil Qur’anil Karim digunakan dalam Al-

Qur’an sebanyak 11 kali, yaitu dalam surat Albaqarah(2); 262, surat Annisa(4); 34 dan 39, 
surat Arra’d(13);22, surat Al-Furqon(25);67, surat Fathir(35);29, surat Al Hadid(57);7 dan 

10, surat Al-Mumtahanah(60); 10, 10, dan 11. Kata  نْ فَقُوْا ََ  dalam Q.S An- Nisa ayat 34 ا

memiliki pengertian nafkah. yaitu kewajiban laki-laki (suami) dalam memberikan nafkah 

dari hartanya kepada perempuan (istri). Kata  انَْ فَقُوْا dalam Q.S An-Nisa ayat 39 memiliki 

pengertian infak/ menginfakan. yaitu terkait mengeluarkan harta dari sebagian rezeki 
yang telah diberikan oleh Allah. 

 

رِّ وَانَْ فَقُوْا  للّهِّٰ وَالْيَ وْمِّ الْْهخِّ مْ لَوْ اهمَنُ وْا بِِّ ُ بِِِّّمْ عَلِّيْمااوَمَاذَا عَليَْهِّ ُ ۗوكََانَ اللّهٰ  مَِِّّا رَزَقَ هُمُ اللّهٰ

Kata  انَْ فَقُوْاdalam Q.S Al-Baqarah ayat 262 memiliki pengertian infak. hal ini masih 

berkaitan dengan Q.S An- Nisa ayat  34 yaitu tentang mengeluarkan harta. 

 

ْ سَبِّيْلِّ اللّهِّٰ ثَُُّ لَْ يُ تْبِّعُوْنَ مَآ انَْ فَقُوْا مَنًّا وَّلَْٓ اذَاىۙ لَُِّ   مْ اَجْرُهُمْ عِّنْدَ رَبِِِّّٰمْۚ وَلَْ خَوْفٌ الََّذِّيْنَ يُ نْفِّقُوْنَ امَْوَالَِمُْ فِِّ

 عَليَْهِّمْ وَلَْ هُمْ يََْزنَُ وْنَ 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

206 
 

Kata  انَْ فَقُوْاdalam Q.S Ar-Rad ayat 22 memiliki pengertian infak. mengeluarkan harta 

yang telah diberikan oleh Allah. hal ini masih memiliki kaitan dengan 3 ayat sebelumnya. 

هُمْ  مَِِّّا وَانَْ فَقُوْا الصَّلهوةَ  وَاقَاَمُوا رَبِِِّّٰمْ  وَجْهِّ  ابتِّْغاَۤءَ  صَبََوُا وَالَّذِّيْنَ  رًّا رَزَقْ ن ه لَْْسَنَةِّ  وَّيدَْرَءُوْنَ  وَّعَلََ نِّيَةا  سِّ  .السَّيِّ  بِِّ

كَ   ىِٕ
ۤ
 الدَّارِّۙ  عُقْبَ  لَِمُْ  اوُله

Kata  نْ فَقُوْا ََ  dalam Q.S Al- Furqan ayat 67 ini memiliki pengertian yang sama dengan 4ا

ayat sebelumnya yaitu terkait infak yaitu orang yang mengeluarkan hartanya. 

 

 وَالَّذِّيْنَ اِّذَآ انَْ فَقُوْا لََْ يُسْرِّفُ وْا وَلََْ يَ قْتُُوُْا وكََانَ بَيَْْ ذهلِّكَ قَ وَاماا 

Kata  انَْ فَقُوْاdalam Q.S Al- Fatir ayat 29 memiliki pengertian infak. Yaitu mengeluarkan 

harta yang telah diberikan oleh Allah. Dalam hal ini terdapat kesamaan terkait dengan 
ayat-ayat sebelumnya. 

 

رًّا وَّعَلََنِّيَةا ي َّ  هُمْ سِّ لُوْنَ كِّتهبَ اللّهِّٰ وَاقَاَمُوا الصَّلهوةَ وَانَْ فَقُوْا مَِِّّا رَزَقْ ن ه اَرةَا لَّنْ تَ بُ وْرَۙ اِّنَّ الَّذِّيْنَ يَ ت ْ  رْجُوْنَ تِِّ

Kata  انَْفَقُوْاdalam Q.S Al- Hadid ayat 7 memiliki pengertian infak. Yaitu perintah dalam 
mengeluarkan harta dari sebagian rezeki yang telah Allah berikan. Hal ini memiliki 
pengertian yang sama dengan ayat-ayat sebelumnya. 

 

للّهِّٰ وَرَسُوْلِّه نُ وْا بِِّ نْكُمْ وَانَْ فَقُوْا لَِمُْ اَجْرٌ كَبِّيٌْۚ   مُّسْتَخْلَفِّيَْْ   جَعَلَكُمْ  مَِِّّا وَانَْفِّقُوْا  ٖ  اهمِّ  فِّيْهِّۗ فاَلَّذِّيْنَ اهمَنُ وْا مِّ

 

Kata   انَْ فَقُوْاdalam Q.S Al- Hadid ayat 10 memiliki pengertian menginfakan. Mengeluarkan 

sebagian hartanya di jalan Allah. hal ini masih berkaitan dengan ayat-ayat sebelumnya. 

نْكُمْ مَّ  وهتِّ وَالَْْرْضِّۗ لَْ يَسْتَوِّيْ مِّ ْ سَبِّيْلِّ اللّهِّٰ وَللِّّهِّٰ مِّيْاَثُ السَّمه  نْ انَْ فَقَ مِّنْ قَ بْلِّ الْفَتْحِّ وَقاَتَلَۗ وَمَا لَكُمْ الَّْ تُ نْفِّقُوْا فِِّ

ۗ وَ   ُ الُْْسْنٰه  بَ عْدُ وَقاَتَ لُوْاۗ وكَُلًَّ وَّعَدَ اللّهٰ
نْْۢ نَ الَّذِّيْنَ انَْ فَقُوْا مِّ كَ اعَْظَمُ دَرَجَةا مِّٰ ىِٕ

ۤ
اَ تَ عْمَلُوْنَ خَبِّيٌْ اوُله ُ بِِّ  ࣖاللّهٰ

 

Kata  نْ فَقُوْا ََ  dalam Q.S Al- Mumtahanah ayat 10 disebutkan dua kali. keduany memilikiا

pengertian yaitu mahar. pengertian pada ayat ini memiliki perbedaan dengan ayat-ayat 
sebelumnya namun masih terkait dengan pengertian yaitu pemberian dari suami. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

207 
 

رهتٍ  جِّ عُوْهُنَّ ايَ ُّهَا الَّذِّيْنَ اهمَنُ وْٓا اِّذَا جَاۤءكَُمُ الْمُؤْمِّنهتُ مُهه ُ اعَْلَمُ بِِِّّيْْاَنِِِّّنَّ فاَِّنْ عَلِّمْتُمُوْهُنَّ مُؤْمِّنهتٍ فَلََ تَ رْجِّ  اَللّهٰ
ۗ
نُ وْهُنَّ  فاَمْتَحِّ

مُْ وَلَْ هُمْ يَِّلُّوْنَ لَِنَُّۗ وَاهتُ وْهُمْ مَّآ انَْ فَقُوْاۗ وَلَْ جُناَحَ عَلَ   لٌّ لَِّ تُمُوْهُنَّ اجُُوْرَهُنَّۗ يْكُمْ انَْ تَ نْكِّ اِّلََ الْكُفَّارِّۗ لَْ هُنَّ حِّ  حُوْهُنَّ اِّذَآ اهتَ ي ْ

لِّكُمْ حُكْمُ اللّهِّٰ   كُوْا بِّعِّصَمِّ الْكَوَافِّرِّ وَسْ  لَُوْا مَآ انَْ فَقْتُمْ وَلْيَسْ  لَُوْا مَآ انَْ فَقُوْاۗ ذه ُ عَلِّيْمٌ حَكِّيْمٌ وَلَْ تُُْسِّ نَكُمْۗ وَاللّهٰ   يََْۗكُمُ بَ ي ْ

 

Kata  انَْ فَقُوْاdalam Q.S Al- Mumtahanah ayat 11 memiliki pengertian yang sama dengan 

Al-Mumtahanah ayat 10 yaitu mahar. Dalam hal ini pengertian tersebut masih terkait 
dengan pemberian suami. 

كُمْ اِّلََ الْكُفَّارِّ فَ عَا نْ ازَْوَاجِّ َ الَّذِّيْٓ وَاِّنْ فاَتَكُمْ شَيْءٌ مِّٰ ثْلَ مَآ انَْ فَقُوْاۗ وَات َّقُوا اللّهٰ تُمْ فاَهتُوا الَّذِّيْنَ ذَهَبَتْ ازَْوَاجُهُمْ مِّٰ  قَ ب ْ

نُ وْنَ  ٖ  انَْ تُمْ بِّه  مُؤْمِّ

 

Dari setiap kata yang telah ditafsirkan  dengan mengambil dari fokus ayat, didapatkan 
indikator nafkah dengan menggunakan objek filsafat, yaitu ontologi, epistemologi, dan 
aksiologi. Bahwa nafkah adalah pemberian sebagian harta untuk memenuhi kebutuhan 
sehari-hari oleh suami kepada istri atas bentuk melaksanakan kewajiban dan tanggung 
jawab. 

 
2. Tafsir Ayat dengan Ayat 

Tafsir merupakan sebuah salah satu alat untuk memahami dan menerangkan sebuah 
makna dan kamsud yang terkandung dalam ayat-ayat Al Quran. Penafsiran Al Quran 
mengalami perubahan seiring berkembangnya zaman dari masa ke masa. Banyak 
macam dalam menafsirkannya mulai dari pendekatan hermeunitik, semiotik, dan juga 
semantik, bahkan dalam zaman sekarang banyak menggunakan penfsiran kontemporer 
sampai banyak pendekatan lainnya yang up to date yang digunakan menafsirkan Al 
Quran. Tafsir ayat dengan ayat juga dapat dikatakan dengan metode dalam penafsiran 
maudhu’i. metode penafsiran ini masih sering digunakan dizaman sekarang yang 
menjadi salah saru sarana merelevansi pesan Allah yang ada dalam Al Quran dengan 
kondisi dan perkembangan zaman ini (Zulaiha, Eni, Putra dan Ghani, 2021). Sehingga 
tafsir ayat dengan ayat dapat diartikean sebagai penafsiran Al Quran dengan cara 
mengumpulkan ayat-ayat Al Quran yang memiliki pembahasan dan tujuan yang sama 
yang kemudian ditafsirkan secara terperinci dan tuntas yang didukung oleh dalil-dalil 
atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiyah, baik argumen yang 
berasal dari Al Quran, Hadist, dan pemikitan rasional (Al-Farmawi, 1977).  

Jika dilihat dengan ayat sebelumnya atau ayatnya maka ayat ini memiliki 
keterhubungan dengan ayat sebelum dan setelahnya, yaitu An-Nisa’ ayat 33 dan An-
Nisa’ ayat 35. Dalam Q.S An-Nisa (4) ayat 33 menatakan bahwa melarang manusia untuk 
berangan-angan yang akan menyebabkan mereka iri dan dengki terhadap kelebihan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

208 
 

orang lain, bahkan dalam hal harta warisan, ayat ini kemudian mengingatkan bahwa 
harta warisan telah ditentukan oleh Allah. Dan semua harta warisan, termasuk yang 
ditinggalkan oleh orang tua dan kerabat, dijadikan ahli waris. Mereka yang telah berikrar 
setia sebagai suami dan istri pun mendapatkan bagiannya sesuai dengan pemahaman 
sebelumnya. 

Menurut Ibnu Jarir harta yang diwariskan oleh orang tua dan kerabat adalah tempat 
bermulanya segala sesuatu. (An-Nisa: 33) Ini mengacu pada harta yang ditinggalkan oleh 
nenek moyang dan orang tua. Makna dari ayat tersebut adalah sebagai berikut: Kami 
telah menciptakan asabah bagi setiap kalian, wahai manusia, yang akan mewarisi harta 
yang ditinggalkan oleh kedua orang tua dan kerabatnya. Tafsir dari ayat tersebut: Dan 
(jika ada) orang-orang yang kamu telah bersumpah setia dengan mereka, maka berilah 
mereka bagiannya, demikianlah firman Allah Ta'ala. (An-Nisa: 33) Dengan kata lain, 
berikanlah kepada mereka bagian mereka dari harta peninggalan bersama orang-orang 
yang telah kamu janjikan kesetiaan yang mendalam atas nama iman yang telah 
ditetapkan antara kamu dan mereka. 

Kemudian, pada ayat 34, yang masih terkait dengan larangan untuk tidak memiliki 
pikiran panjang dan iri hati terhadap nikmat yang telah dianugerahkan Allah kepada 
setiap orang, baik laki-laki maupun perempuan, ayat ini menggali lebih dalam tentang 
peran dan tanggung jawab yang dimiliki oleh setiap orang dalam kehidupan. Karena 
sebagian laki-laki telah dianugerahi kelebihan oleh Allah atas perempuan, dan karena 
laki-laki, khususnya suami, telah menafkahi istri dan anak perempuannya dengan mahar 
dan nafkah rumah tangga dari harta mereka sendiri, maka laki-laki adalah pelindung 
mereka. 

Diri lelaki lebih utama dari pada wanita, laki-laki mempunyai kelebihan dari pada 
wanita, juga laki-lakilah yang memberikan keutamaan kepada wanita. Maka sangat 
sesuai jika dikatakan bahwa lelaki adalah pemimpin wanita. Seperti yang disebutkan di 
dalam ayat lain, yaitu firman-Nya: Akan tetapi, para suami mempunyai satu tingkatan 
kelebihan daripada istrinya. (Al-Baqarah: 228), hingga akhir ayat. Ali ibnu Abu Talhah 
meriwayatkan dari Ibnu Abbas sehubungan dengan firman-Nya: Kaum laki-laki itu adalah 
pemimpin bagi kaum wanita. (An-Nisa: 34) Yakni menjadi kepala atas mereka; seorang 
istri diharuskan taat kepada suaminya dalam hal-hal yang diperintahkan oleh Allah yang 
mengharuskan seorang istri taat kepada suaminya.  

Kemudian dijelaskan dalam Q.S. An-Nisa (4) ayat 35, yang menyatakan bahwa jika 
pelajaran yang didapat dari ayat-ayat sebelumnya tidak dapat mengurangi konflik yang 
dihadapi rumah tangga, maka ikutilah nasihat yang diberikan oleh ayat ini. Dan jika ada 
kekhawatiran syiqaq atau pertengkaran yang cenderung mengarah pada perceraian 
antara suami dan istri, maka kirimlah seorang juru damai yang cerdas dan dihormati dari 
keluarga pria dan seorang juru damai yang sama bijaksana dan dihormati dari keluarga 
wanita.  

Jika keduanya, baik suami istri, maupun juru damai itu, bermaksud mengadakan 
perbaikan, maka Allah akan memberi taufik jalan keluar kepada suami-istri itu. Jika 
perkara keduanya bertentangan juga dan persengketaan bertambah panjang, maka 
pihak hakim memanggil seorang yang dipercaya dari keluarga si perempuan dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

209 
 

seorang yang dipercaya dari kaum laki-laki, lalu keduanya berkumpul untuk 
mempertimbangkan perkara kedua pasangan yang sedang bersengketa itu. Kemudian 
keduanya melakukan hal yang lebih maslahat baginya menurut pandangan keduanya, 
antara berpisah atau tetap bersatu sebagai suami istri.  

Akan tetapi, imbauan syariat menganjurkan untuk tetap utuh sebagai suami istri. 
Karena itulah disebutkan di dalam firman-Nya: Jika kedua orang hakam itu bermaksud 
mengadakan perbaikan, niscaya Allah memberi taufik kepada suami istri itu. (An-Nisa: 
35) Ali ibnu Abu Talhah meriwayatkan dari Ibnu Abbas, bahwa Allah memerintahkan 
agar mereka mengundang seorang lelaki yang saleh dari kalangan keluarga laki-laki, dan 
seorang lelaki lain yang semisal dari kalangan keluarga si perempuan. Lalu keduanya 
melakukan penyelidikan untuk mencari fakta, siapa di antara keduanya yang berbuat 
buruk.  

Apabila ternyata pihak yang berbuat buruk adalah pihak laki-laki, maka pihak suami 
mereka halang-halangi dari istrinya, dan mereka mengenakan sanksi kepada pihak suami 
untuk tetap memberi nafkah. Jika yang berbuat buruk adalah pihak perempuan. maka 
mereka para hakam mengenakan sanksi terhadapnya untuk tetap di bawah naungan 
suaminya, tetapi mereka mencegahnya untuk mendapat nafkah. Jika kedua hakam 
sepakat memisahkan atau mengumpulkannya kembali dalam naungan suatu rumah 
tangga sebagai suami istri, hal tersebut boleh dilakukan keduanya. Tetapi jika kedua 
hakam berpendapat sebaiknya pasangan tersebut dikumpulkan kembali, sedangkan 
salah seorang dari suami istri yang bersangkutan rela dan yang lainnya tidak; kemudian 
salah seorangnya meninggal dunia, maka pihak yang rela dapat mewarisi pihak yang 
tidak rela, dan pihak yang tidak rela tidak dapat mewarisi pihak yang rela. 

Dari tiga ayat diatas dapat dianalisis bahwa masih terdapat التناسب atau korelasi antara 

ketiga ayat tersebut jika ditinjau lebih lanjut ayat 34 masih dalam satu pembahasan yang 
sama dengan ayat sebelumnya dan sesudahnya yaitu mengenai ketetapan Allah 
mengenai nafkah yang harus diberikan suami kepada istrinya. Adapun kaitan QS. An-Nisa 
ayat 34 dengan ayat sebelumnya adalah bahwasannya ayat sebelumnya menjelaskan 
tentang ketetapan Allah bagi para suami agar memberikan harta warisnya sesuai yang 
telah ditetapkan, kemudian ayat selanjutnya menjelaskan tentang kewajiban bagi para 
suami  untuk memberikan nafkah kepada istri yang telah dinikahinya, Adapun  ayat 
selanjutnya adalah solusi apabila yang diajarkan pada ayat-ayat sebelumnya tidak dapat 
meredakan permasalahan dan ayat penutup ini menjelaskan bahwasannya ayat 34 
merupakan pelengkap dari ayat 33 

 
3. Tafsir Hadits dengan Hadits 

Al Quran merupakan wahyu Allah SWT yang diturunkan kepada Rasulullah melalui 
Malaikan Jibril yang mempunyai nilai ibadah ketika membacanya. Sejak diturunkannya 
Al Quran Oleh Allah, Al Quran selalu menjadi rujukan pertama bagi umat muslim yang 
mempunyai kedudukan tertinggi dalam kehidupan manusia, bahkan menjadi sumber 
inspiratif dan menjadi pedoman umat islam hingga sekarang. Oleh karena itu umat islam 
harus dapat memahami isi kandunagnnnya dengan benar dan tepat. Terkadang teks-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

210 
 

teks al-Qur`an yang tidak dapat difahami secara gamblang sehingga harus dijelaskan dan 
ditadabburi makna-mananya dengan pentadaburan yang lebih mendalam.  Dengan 
demikian sunnah (haidts) memiliki kedudukan yang urgensi dalam memahami Al Quran, 
ia menjadi sumber primer dalam ilmu tafsir. Tidak ada seorang mufasir pun yang pandai 
dalam penafsiran kecuali dia memiliki ilmu yang memadai tentang al-Sunnah. 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa tafsir ayat dengan hadist merupakan 
sebuah pencarian analisis maksud perkara yang masih memiliki makna lain yang 
terkandung dalam Al Quran dengan menggunakan sunnah/ hadist Nabi SAW dengan 
tujuan tercapainya sebuah permasalahan yang dengan hadapi dengan pemahaman yang 
tepat dan benar. 

Di dalam kitab sunan dan kitab musnad disebutkan dari Mu'awiyah ibnu Haidah Al-
Qusyairi, bahwa ia pernah bertanya: "Wahai Rasulullah, apakah hak seorang istri di 
antara kami atas diri suaminya?" Nabi صلى الله عليه وسلم menjawab: Hendaknya kamu memberi dia 
makan jika kamu makan, dan memberinya pakaian jika kamu berpakaian, dan janganlah 
kamu memukul wajah dan jangan memburuk-burukkan, janganlah kamu 
mengasingkannya kecuali dalam lingkungan rumah. Firman Allah subhanahu wa ta’ala: 
dan pukullah mereka. (An-Nisa: 34) Yakni apabila nasihat tidak bermanfaat dan 
memisahkan diri dengannya tidak ada hasilnya juga, maka kalian boleh memukulnya 
dengan pukulan yang tidak melukai.  

Seperti yang disebutkan di dalam kitab Sahih Muslim, dari Jabir, dari Nabi صلى الله عليه وسلم, bahwa Nabi 
 pernah bersabda dalam haji wada'-nya: Bertakwalah kepada Allah dalam urusan صلى الله عليه وسلم
wanita, karena sesungguhnya mereka di sisi kalian merupakan penolong, dan bagi kalian 
ada hak atas diri mereka, yaitu mereka tidak boleh mempersilakan seseorang yang tidak 
kalian sukai menginjak hamparan kalian. Dan jika mereka melakukannya, maka pukullah 
mereka dengan pukulan yang tidak melukakan, dan bagi mereka ada hak mendapat 
rezeki (nafkah) dan pakaiannya dengan cara yang makruf. 

Dalam penelitian terhadap hadist-hadist nafkah ini, peneliti menemukan hadist-hadist 
tentang nafkah ini dalam pembahasan nikah, hal ini agaknya karena nafkah merupakan 
konsekuensi dari terjadinya nikah. Untuk lebih jelasnya akan dipaparkan di bawah ini: 

 

حدثنا عمر بن حفص حدثنا أبي حدثنا الأعمش حدثنا أبو صالح قال حدثني أبو هريرة رضي الله عنه قال قال النبي صلى 

 عليه وسلم أفضل الصدقة مـا تـرك غنى واليد العليا خير من اليد الشفلى وابدأ بمن تعول تقـول المـرأة إمـا أن تطعمـي الله
أن تطلقنيويقول العبد أطعمني واستعملني ويقول الابن أطعمني إلى من تدعني فقالوا يا أبا هريرة سمعت هذا من وإمـا 

لا هذا من كيس أبي هريرةرسول الله صلى الله عليه وسلمّ قال   

 

Telah menceritakan kepada kami Umar bin Hafsh Telah menceritakan kepada kami 
bapakku Telah menceritakan kepada kami Al A'masy Telah menceritakan kepada kami 
Abu Shalih ia berkata; Telah menceritakan kepadaku Abu Hurairah radliallahu 'anhu, ia 
berkata; Nabi shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Sedekah yang paling utama adalah 
sedekah yang meninggalkan pelakunya dalam kecukupan. Tangan yang di atas adalah 
lebih baik daripada tangan yang dibawah. Dan mulailah dari orang yang menjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

211 
 

tanggunganmu." Sebab, seorang isteri akan berkata, "Terserah, kamu memberiku 
makan, atau kamu menceraikanku." Dan seorang budak juga berkata, "Berilah aku 
makan dan silahkan engkau menyuruhku bekerja." Kemudian seorang anak juga akan 
berkata, "Berilah aku makan, kepada siapa lagi engkau meninggalkanku?." Mereka 
bertanya, "Wahai Abu Hurairah, apakah kamu mendengar hal ini dari Rasulullah 
shallallahu 'alaihi wasallam?" ia menjawab, "Tidak. Hal ini adalah dari Abu Hurairah." (HR 
Bukhari)Hadits ini penulis rujuk dari Kitab Hadits, Bukhari Bab Nikah, hadis ke 4936 

Status Hadist 

Diriwayatkan oleh Abu Hurairah, beliau memiliki nama lengkap abu Abdurrah ad dausi al 
yamani (ada juga yang mengatakan bahwa nama asli beliau adalah Abdurrahman bin 
sakhr) thabaqah 1 golongan sahabat. Beliau wafat pada tahun 57 H. akan tetapi ada yang 
mengatakan wafat pada tahun 58/59 H. adapun murid beliau ialah abu hazm al asja’I, 
abu ayub al maraghi, yahya bin ya’mar al basri, Abdurrah bin ka’ab al qardi, Abdurrah bin 
umar, Abdurrah bin Abdurrahman dan lain-lain. 

Menurut Ibnu Hajar beliay termasuk golongan sahabat. Dan menurut Az Zihbi beliau 
merupakan sahabat yang hafidz mutsabbitan, cerdas, mufti, ahli puasa dan sholat 
malam. 

 

Penjelasan Hadist 

Adapun maksud dari hadist tersebut yaitu Al Hafizh Ibnul Hajar Al Asqalani menjelaskan 
bahwa memberi nafkah kepada keluarga merupakan perkara yang wajib atas suami. 
Syari’at menyebutnya sebagai sedekah, untuk menghindari anggapan bahwa para suami 
yang telah menunaikan kewajiban mereka (memberi nafkah) tidak akan mendapatkan 
balasan apa-apa. Mereka mengetahui balasan apa yang akan diberikan bagi orang yang 
bersedekah. Oleh karena itu, syari’at memperkenalkan kepada mereka para suami, 
bahwa nafkah kepada keluarga juga termasuk sedekah. Sehingga tidak boleh 
memberikan sedekah kepada selain keluarga mereka, sebelum mereka mencukupi 
nafkah (yang wajib) bagi keluarga mereka, sebagai pendorong untuk lebih 
mengutamakan sedekah yang wajib mereka keluarkan dari sedekah yang sunnat (Al-
Asqalaniy, t.th, h.498) 

Di sisi lain hadist juga menjelaskan bahwa yang akan menerima nafkah dari suami dalam 
rumah tangga itu adalah orang-orang yang berada dalam rumahnya mulai isteri, anak 
sampai kepada orang-orang yang bekerja dengannya. Hal ini dapat diketahui dari hadist 
yang berasal dari Bukhari di bawah ini. 

حدثنا حجاج بن منهال قال حدثنا شعبة قال أخبرني عدي بن ثابت قال سمعت عبد الله بن يزيد عن أبي مسعود عن النبي 

قال إذا أنفق الرجل على أهله يحتسبها فهو له صدقة  صلى الله عليه وسلم  

Telah menceritakan kepada kami Isma'il mengatakan, telah menceritakan kepadaku 
Malik dari Abu Az Zanad dari Al A'raj dari Abu Hurairah, bahwasanya Rasulullah 
Shallallahu'alaihiwasallam bersabda: "warisanku tak boleh dibagibagi dengan 
diuangkan dinar, apa yang kutinggalkan terkemudian sebagai nafkah isteriku dan untuk 
mencukupi pegawaiku, itu semua adalah sedekah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

212 
 

Sedangkan skala prioritas dalam pemberian nafkah itu sendiri disebutkan dalam hadist 
adalah diprioritaskan terlebih dahulu kepada keluarga, maka baru diberikan kepada 
yang lainnya. Hal ini dapat dipahami dari hadist di bawah ini. 

حدثنا نصر بن علي الجهضمي وزهير بن حرب وعبد بن حميد قالوا حدثنا عمر بن يونس حدثنا عكرمة بن عمار حدثنا  

تمسكه شر  شداد قال سمعت أبا أمامة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا ابن آدم إنك أن تبذل الفضل خير لك وأن 

 لك ولا ثلام على كفاف وابدأ بمن تعول واليد العليا خير من اليد الشفلى

Telah menceritakan kepada kami Nashru bin Ali Al Jahdlami dan Zuhair bin Harb dan 
Abdu bin Humaid mereka berkata, Telah menceritakan kepada kami Umar bin Yunus 
telah menceritakan kepada kami Ikrimah bin Ammar telah menceritakan kepada kami 
Syaddad ia berkata, saya mendengar Abu Umamah berkata; Rasulullah shallallahu 'alaihi 
wasallam bersabda: "Wahai anak Adam! Sesungguhnya jika kamu mensedekahkan 
kelebihan hartamu, itu lebih baik bagimu daripada kamu simpan, karena hal itu akan 
lebih berbahaya bagimu. Dan kamu tidak akan dicela jika menyimpan sekedar untuk 
keperluan. Dahulukanlah memberi nafkah kepada orang yang menjadi tanggunganmu. 
Tangan yang di atas adalah lebih baik, daripada tangan yang di bawah”(HR. Bukhari) 

Kewajiban memberikan nafkah oleh suami kepada istrinya yang berlaku dalam fiqih 
didasarkan pada prinsip pemisahan harta antara suami dan istri. Prinsip ini mengikuti 
alur pikir bahwa suami itu adalah pencari rezeki, rezeki yang telah diperolehnya itu 
menjadi haknya secara penuh dan selanjutnya suami berkedudukan sebagai pemberi 
nafaqah. Sebaliknya istri bukan pencari rezeki dan untuk memenuhi keperluannya ia 
berkedudukan sebagai penerima nafaqah. Oleh karena itu, kewajiban nafaqah tidak 
relevan dalam komunitas yang mengikuti prinsip penggabungan harta dalam rumah 
tangga. 

Nafkah itu hendaknya berlaku secara ma’ruf. Artinya sesuai dengan adat dan tradisi yang 
berlaku dan ini tentunya berbeda-beda dari sisi waktu, tempat dan kondisi 
manusia.Siapa yang sudah diwajibkan atasnya untuk memberi nafkah, namun 
tidakmemberi kecuali dengan sangat bakhi, maka boleh diambil dari hartanya 
walaupuntanpa sepengetahuannya sebab ia merupakan nafkah yang wajib atasnya. 
(Syaikh Abdullah bin Abdurrahman al-Bassam, t.th,h.131-132) 

Syariat mewajibkan suami memberi nafkah kepada istri karena terikat adanya akad nikah 
yang sah,terdapat kewajiban yang sama seperti seorang mempunyai kewajiban mencari 
nafkah,sedangkan istri berkewajiban mengurus rumah tangga da anak-anaknya. 
Kewajiban seorang suami memberi nafkah terhadap seorang istri jika sudah terpenuhi 
syararsyarat berikut:Akad nikah secara sah, istri menyerahkan dirinya kepada, istri 
menyediakan dirinya bagi suaminya,istri tidak menolak keinginan suaminya,dan 
keduanya termasuk orang yang layak untuk menikmati kesenagan hubungan suami istri. 
(al-Zuhaily,2002). Adapun penyebab terputusnya nafkah adalah dikarenakan adanya 
nusyuz, wafatnya salah seorang suami atau isteri, murtad dan terjadinya thalaq. 

Nafkah rumah tangga menjadi kewajiban suami-istri dan anak-anak dibedakan antara 
nafkah lahir dan nafkah bathin.Nafkah lahir terbagi 3 yaitu: makan dan minuman,pakaian 
dan tempat tinggal. Sedangkan nafkah bathin, seorang suami mengauli seoarang 
istri.yang wajib member nafkah adalah suami dan tidak wajib bagi seorang istri untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

213 
 

bekerja mencari nafkah,jika suami mampu dan tidak mengizinkan istrinya keluar rumah 
untuk bekerja (Hasbullah, 1990) . 

Sedangkan menurut Amir Syarifuddin yang termasuk pengertian nafaqah menurut yang 
disepakati ulama adalah belanja untuk keperluan makan yang mencakup Sembilan 
bahan pokok pakaian dan perumahan atau dalam bahasa sehari-hari disebut sandang, 
pangan, dan papan.Nafakah merupakan kewajiban suami terhadap isterinya dalam 
bentuk materi, karena nafakah itu sendiri berkonotasi materi.Lebih lanjut dijelaskan 
bahwa pencari nafkah itu adalah suami, sementara isteri bukanlah pencari nafkah. 
Dalam kedudukannya, isteri sebagai penerima nafkah. (Syarifuddin, 2006). 

 

Penafsiran Q.S An-Nisa (4): 34 dengan Pendapat Ulama Tafsir dan Ilmu Munasabah 

 
1. Tafsir Ayat dengan Pendapat Ulama Tafsir 

Tafsir Al Quran (Ayat) adalah sepuah penjelasan secara rinci terhadap ayat-ayat 
Al Quran yang ingin dijadikan topik dalam melakukan penafsiran. Tafsir sendiri memiliki 
makna untuk menjelaskan ayat-ayat tersebut dari berbagai aspek, baik dari konteks 
historis-nya atau asbabun nuzul-nya, dengan menggunakan pernyataan atau ungkapan 
yang dapat membeda makna yang dikehendari secara jelas dan terang (Abdullah az 
Zarkashi, 1957: 13). Sedangkan qoul sahabat adalah perkataan yang keluar atau 
disampaikan oleh para sahabat. Dalam artian para sahabat ialah orang yang menemui 
atau hidup pada zamannya Nabi Muhammad SAW sekaligus mereka mengimaninya 
sebagai rasul (utusan Allah). Sehingga apabila ada seseorang yang hidup (bertemu atau 
berkumpul) pada zaman Nabi SAW dalam keadaan beriman, kemudian ia murtad maka 
dia ridak digolongkan sebagai sahabat. Sebab ketika meninggal dalam keadaan murtad 
(Sayyid Abi Bakar, tt). 

Sehingga dapat disimpulkan bahwa pengertian dari tafsir ayat dengan qoul 
sahabat adalah setiap penjelasan, perkataan, atau pernyataan yang disampaikan oleh 
para sahabat (orang yang bertemu dengan Nabi SAW dalam keadaan beriman sampai 
meninggal) tentang penjelasan Al Quran baik berupa makna kata, asbabul nuzul yang 
terdiri dari konteks historisnya dan sebab turunnya, makna yang masih mujmal serta 
semua makna yang terdapat dalam Al Quran yang meliputi penjelasan aqidah, fiqih, 
ibadah, dan segara aturan yang berhubungan dengan kehidupan manusia. Ketika dilihat 
dari pertumbuhan historis dari tafsir Al Quran dengan qaul sahabat, maka termasuk 
dalam kategori tafsir klassik ((Mustaqim, 2011: 34). Sebelum ditafsirkan oleh para 
sahabat, Nabi Muhammad SAW sudah melakukan penafsiran sekaligus sebagai orang 
pertama kali yang menafsirkan Al Quran. Para sahabat telah bersepakat bahwa beliau 
adalah mufassir awwal Al Quran, tetapi mereka berbeda pendapat mengenai apakah 
keseluruhan ayat dijelaskan semuanya atau sebagian saja, sesuai kebutuhan sahabat 
pada waktu itu.  

Sebagian ulama seperti Ibnu Taimiyah mengatakan bahwa rasul telah 
menafsirkan kepada para sahabatnya seluruh lafadz dan makna al Quran (Anshari, 2010: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

214 
 

45). Setelah wafatnya Nabi SAW, tradisi penafsiran diteruskan oleh para sahabat, 
seperti: Abdullah Ibnu Abbas, Abdullah ibnu Mas’ud, Ubay bin Ka’ab, dan Zaid bin Tsabit. 
Diantara beberapa sahabat, Abdullah Ibnu Abbas termasuk orang yang dianggap 
mumpuni dalam bidang penafsiran al Quran (Abdullah bin al Khudari, 1999: 374). Dalam 
penafsiran era sahabat masih menggunakan riwayat. Kemudian periwayatan tersebut 
diaplikasikan dalam tafsir yang akan mereka jelaskan. Sebagaian ulama menghukumi 
penafsiran yang dilakukan oleh para sahabat adalah hadist marfu’.  

Adapun pengertian dari hadist marfu’ adalah hadist yang disandarkan kepada 
Nabi Muhammad SAW, baik berupa uacapan, perbuatan, dan taqrir; baik yang 
menyandarkannya para sahabat, tabi’in, atau yang lain; baik sanad hadist tersebut 
tersambung atau sudak terputus (Shalah, 1986: 46). Maka dengan demikian, dapat 
ditarik kesimpulan bahwa derajat penafsiran oleh sahabat adalah sama halnya dengan 
hadits marfu’ dan mauquf. Meskipun tafsir sahabat masuk dalam peringkat mauquf, 
akan tetapi penafsiran itu harus kita terima, karena para sahabat merupakan 
orang=orang yang ahli dalam ilmu Bahasa arab dan nahwu sehingga sangat menunjang 
terhadap kebenaran daripada Al Quran. Selain itu mereka juga mengetahui situasi dan 
kondisi yang berhubungan dengan suatu ayat ketika diturunkan.(Rosyad, 2015)  

Dalam penelitian ini akan memaparkan terkait nafkah yang diberikan oleh suami kepada 
istri sesuai dengan tema yang sudah dirancang dengan menggunakan ulama tafsir. 
Berikut beberapa penafsiran para ualama mengenai QS. An Nisa(4): 34. 

Menurut Muhammad Ali As-Shabuni yang merujuk terhadap tafsir al-Kasyâf(al-
Zamakhsyarî, 1972)al-Qurthubi dan  al-Alûsi mendifinisikan dari kata qowwam adalah 
bentuk mubalaghah dari kata melakukan suatu urusan yang berarti pula memelihara dan 
menjaganya. Maka dari itu, laki-laki adalah penguasa atas istri-sitrinya sebagaimana 
halnya seorang pemimpin yang menjadi penguasa dari para rakyatnya, baik dari segi 
perintah, larangan, penjagaan, dan pemeliharaan. (Ali  al-Shabuni, 1974) 

Diriwayatkan bahwa Saad bin Al-Rabi', salah satu kapten Ansar, memiliki istrinya Habiba 
binti Zaid bin Abi Zuhair diterbitkan tentang dia, jadi dia menamparnya dan ayahnya 
membawanya ke Rasulullah, saw, dan dia mengeluh, jadi dia mengatakan 4 Surat an-
Nisa ayat: 35 dan 36 Rasulullah, saw: untuk membalas dendam kepadanya, sehingga 
terungkap, dan dia berkata, damai dan berkah atasnya: "Kami menginginkan sesuatu 
dan Tuhan menginginkan sesuatu, dan apa yang diinginkan Tuhan adalah baik."  
pasangan.  (Penghafal ghaib" untuk tugas ghaib, yaitu, mereka menghafal tanpa suami 
apa yang harus disimpan dalam diri dan uang, dan dari dia, damai dan berkah Allah 
besertanya: "Wanita terbaik adalah seorang wanita jika Anda melihat rahasia Anda, dan 
jika Anda memerintahkannya dia mematuhi Anda, dan jika Anda tidak ada darinya, dia 
akan melindungi Anda dalam uang dan jiwanya.” Dan dia membacakan ayat tersebut. 
dengan perlindungan Allah bagi mereka dengan memerintahkan mereka untuk 
memelihara yang ghaib dan menghimbaunya dengan janji-janji dan ancaman-ancaman 
dan keberhasilan baginya, atau dengan apa yang Allah pelihara bagi mereka dari mahar 
dan nafkah, dan untuk memelihara dan membela mereka. Apa yang dilestarikan Tuhan? 
Untuk melestarikan aktif, dan makna perintah yang menjaga hak dan ketaatan Tuhan, 
yaitu pantang dan kasih sayang bagi manusia. Jangan membedakan mereka, artinya, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

215 
 

"pukul mereka, yaitu memukul mereka tidak keras atau keterlaluan, dan ketiga perkara 
itu berurutan, yang harus bertahap.” Jika mereka menaatimu, jangan mencari jalan bagi 
mereka dengan menegur dan mencelakai mereka.  Dosanya: “Allah Maha Besar dan 
Maha Besar, maka waspadalah terhadapnya, karena dia lebih berkuasa dari kamu atas 
orang-orang yang ada di bawah tanganmu, atau dia berada di puncak perawakannya, 
melampaui kesalahanmu dan bertaubat kepadamu, maka kamu lebih pantas 
memaafkan istrimu, atau dia lebih tinggi dan sombong untuk menindas seseorang atau 
mengurangi haknya.  

“Laki-laki adalah pemimpin atas perempuan-perempuan, Utusan Allah telah melebihkan 
sebagian mereka atas yang sebagian." Disini mulailah diterangkan apakah sebab yang 
terpenting, maka dalam pembagian harta pusaka laki-laki mendapat dua kali bagian 
perempuan, dan mengapa maka laki-laki yang membayar mahar, mengapa kepada laki-
laki jatuh perintah supaya menggauli istrinya dengan baik. Mengapa laki-laki diizinkan 
beristri sampai empat orang asal sanggup adil? Sedangkan perempuan tidak? Ayat inilah 
yang memberikan jawabannya. Sebab laki-lakilah yang memimpin perempuan, bukan 
perempuan yang memimpin laki-laki, dan bukan pula sama kedudukan. Meskipun 
beristri empat adalah satu kerepotan, tetapi umumnya laki-laki lebih dapat 
mengendalikan empat istri, daripada misalnya seorang istri bersuami empat orang. 
Terang dia tidak akan dapat mengendalikan keempat laki-laki itu. Malahan 
perempuanlah yang akan sengsara jika misalnya dia diizinkan bersuami empat 

Di dalam ayat ini tidak langsung datang perintah mengatakan wahai laki-laki, 
wajiblah kamu jadi pemimpin. Atau wahai perempuan, kamu mesti menerima pimpinan. 
Yang diterangkan lebih dahulu ialah kenyataan. Tidak pun ada perintah, namun 
kenyataannya memang laki-lakilah yang memimpin perempuan. Sehingga kalau 
datanglah misalnya perintah, perempuan memimpin laki-laki, tidaklah bisa perintah itu 
berjalan sebab tidaksesuai dengan kenyataan hidup manusia. Laki-laki memimpin 
perempuan, bukan saja pada manusia bahkan pada binatang. Para rombongan itik, itik 
jantan jugalah yang memimpin berpuluh-puluh itik yang mengiringkannya. Kera dan 
beruk di hutan pun mengangkat pemimpin, beruk tua jantan. Diterangkan sebab yang 
pertama di dalam ayat ialah lantaran Allah telah melebihkan sebagian mereka, yaitu 
mereka laki-laki atas yang sebagian, yaitu perempuan. Lebih dalam tenaga, lebih dalam 
kecerdasan, sebab itu lebih pula dalam tanggung jawab. Misalnya berdiri rumah tangga, 
ada bapak, ada istri, dan ada anak, dengan sendirinya— meskipun tidak disuruh—laki-
lakilah, yaitu si bapak yang menjadi pimpinan. Seibarat batang tubuh manusia, ada 
kepala, ada tangan dan kaki, ada perut. Semuanya penting, tetapi yang kepala tetap 
kepala. 

Kepala tidak dapat tegak ke atas, kalau kaki lumpuh atau tangan patah. Tidaklah 
tangan mengomel mengapa dia jadi tangan dan kaki mengapa terletak di bawah. Atau 
ibarat kapal berlayar mempunyai nakhoda (kapten kapal) dan juru batu (masinis) 
Kedudukan masinis sangat penting, kalau dia tak ada, kapal tidak dapat berlayar. Tetapi 
masinis tetap mengetahui bahwa kepala tertinggi adalah nakhoda. Maka di dalam ayat 
ini diterangkanlah kenyataan itu, mau atau tidak mau, laki-lakilah pemimpin perempuan. 
Mungkin sekali-sekali kedapatan laki-laki tolol dan perempuan cerdik, sehingga terbalik, 
perempuan yang memimpin. “Yang jarang terjadi adalah seumpama tidak ada". Tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

216 
 

ada dalam dunia orang yang menjadikan hal yang jarang terjadi menjadi pokok dan dalil 
hukum. Sebab yang kedua disebutkan lagi, “Dan dari sebab apa yang mereka belanjakan 
dari harta benda mereka." Artinya, perwilahan atas harta benda pun adalah tanggung 
jawab laki-laki. Dalam bersuami istri, dimisalkan harta benda mereka berdua yang punya, 
yang dinamai oleh adat orang Minangkabau harato suarang namun hak terakhir di dalam 
menentukan tetap pada laki-laki. 

Hal ini boleh kita katakan naluri atau insting dari orang perempuan. Walaupun 
dalam rumah tangga orang yang masih belum beradab, primitif, atau orang kampung, 
atau orang modern sekalipun, tinggal di kota, siang malam membicarakan hak-hak kaum 
perempuan. Sedang bertengkar-tengkar di dalam rumah memperkatakan hak dan 
kewajiban, tiba-tiba datang orang jahat hendak merampok rumah itu. Dengan tidak ada 
perintah terlebih dahulu yang bersiap menghadapi musuh itu ialah laki-laki dan yang 
disuruh oleh laki-laki bersembunyi ialah istri dan anak-anaknya. Dan kalau ada anak laki-
laki yang besar-besar, diperintah mereka oleh ayahnya sama bertahan dengan dia. 

Agama Islam mewajibkan bagi laki-laki membayar mahar kepada istri yang akan 
dikawini. Mahar adalah seakan-akan mengandung undang-undang yang tidak tertulis 
tentang tanggung jawab, bahwa mulai mahar dibayar, si istri menyerahkan pimpinan 
atas dirinya kepada suaminya. Bangsa-bangsa Barat mempunyai adat bahwa 
perempuanlah yang membayar mahar kepada laki-laki. Yang juga mengandung undang-
undang yang tidak tertulis, bahwa mulai laki-laki menerima mahar istrinya itu, menjadi 
kewajibanlah bagi dia membela dan memimpin istri itu sebab mulai saat itulah dia telah 
lepas dari tanggung jawab ayah bundanya. Betapa pun modern rumah tangga, ke-
putusan terakhir tetap pada laki-laki. Di dalam rumah tidak mungkin ada dua kekuasaan 
yang sama hak dan sama kewajiban, mesti ada pimpinan. Pimpinan itu, menurut kejadian 
jasmani dan ruhani manusia, tidak lain adalah laki-laki. Bertambah kecerdasan pikiran 
manusia, bertambah dia menyetujui hal ini. Maka atas dasar demikianlah tegak hukum 
agama sehingga perkabaran bahwa laki-laki adalah pemimpin bagi perempuan, bukan 
saja kabar dan berita kenyataan, tetapi telah bersifat menjadi perintah, sebab 
demikianlah irama hidup.  

Maka ayat berkata selanjutnya tentang watak perempuan yang dipimpin oleh laki-laki 
itu, “Maka perempuan yang baik-baik ialah yang taat." Yaitu taat kepada Allah dan taat 
menuruti peraturan sebagai perempuan dan sebagai istri, bertanggung jawab dalam 
rumah tangga terhadap harta benda, suami, dan pendidikan anak-anak. “Yang 
memelihara hal ihwal yang tersembunyi dengan cara yang dipeliharakan Allah." 

Artinya bahwasanya tiap-tiap persuami-istrian, pasti ada rahasia kamar yang mesti 
ditutup terus, dan menutup rahasia rumah tangga yang demikian termasuklah dalam 
rangka sopan santun seorang istri. Sebab itu dikatakan dengan cara yang dipeliharakan 
Allah. Sehingga telah menjadi sopan santun dari seluruh manusia, walaupun yang belum 
disinggung oleh Allah menjadi sopan santun dari seluruh manusia, walaupun yang belum 
disinggung oleh agama, merahasiakan alat kelamin sebab ilham dari Allah. Demikian 
pula hendaknya perempuan memelihara rahasia itu. Entah apa senda gurau dengan 
suami, jangan orang lain diberi tahu. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

217 
 

Oleh ulama-ulama diperluas lagi, bukan saja menyimpan rahasia hubungan suami 
istri di dalam bilik peraduan, bahkan juga kekayaan dan kesanggupan suami dalam 
memberikan nafkah harta benda, hendaklah dirahasiakan juga. Jangan dikeluhkan 
kepada orang lain jika terdapat kekurangan. Maka terhadap perempuan atau istri yang 
taat demikian itu berjalanlah pimpinan si laki-laki dengan lancar dan berbahagialah 
pergaulan mereka. Tetapi di samping yang baik, tentu ada juga yang buruk. Yaitu istri 
yang membuat pusing suami. 

 
2. Tafsir Ayat dengan Ilmu Munasabah 

Secara etimologi munasabah sama dengan Al-Musyakalah (persesuaian) dan 
(kedekatan) Lafad Munasabah berasal dari kata “Naasaba-Yunaasibu Munaasabatan” fiil 
Tsulasi Mazid dengan ketambahan satu huruf berupa alif antara Fa’fill dan ain fill tsulasi 
mujarrad (Syadzali dan Rifai, 1997). Sedangkan ketika ditinjau dari segi terminologinya 
adalah ilmu yang menerangkan hubungan antara ayat/surat dengan ayat/surat yang lain, 
dimana apakah hubungan itu berupa ikatan antara ‘Am dan Khosnya, atau antara 
abstrak dan kongkrit, atau antara sebab akibat, atau antara Illat dan mu’lulnya atau 
antara rasional dengan irasionalnya atau bahkan antara dua hal yang kontraksi sekalipun 
(Suyuti, tt). 

Manna’ al-Qattan dalam kitabnya Mabahits fi Ulum al-Qur’an, munasabah menurut 
bahasa disamping berarti muqarabah juga musyakalah (keserupaan). Sedang menurut 
istilah ulum al-Qur’an berarti pengetahuan tentang adanya berbagai hubungan yang ada 
di dalam al-Qur’an, yang meliputi :  Hubungan satu ayat/surat dengan ayat/surat yang 
lain, hubungan antara nama surat dengan isi atau tujuan surat, hubungan antara fawatih 
al-suwar dengan isi surat, hubungan antara ayat pertama dengan ayat terakhir dalam 
satu surat, hubungan kalimat satu dengan kalimat yang lain dalam satu ayat, hubungan 
antara fashilah dengan isi ayat, hubungan antara penutup surat dengan awal surat 
(Nugroho, 2007). 

Menurut asy-Syuthi berarti al-Musyakalah (keserupaan) dan muqarabah (kedekatan). 
Menurut Ibnu al-Arabi, Munasabah merupakan sebuah keterikantan antara ayat-ayat 
al-Qur’an sehingga seolah-olah menjadi sebuah ungkapan antara satu dengan yang 
lainnya yang mempunyai satu kesetuan makna dan keteraturan redaksi.6 Atau dengan 
kalimat lain, munasabah adalah usaha kemampuan pemikiran manusia dalam menggali 
rahasia hubungan antar ayat atau surat yang dapat diterima oleh akal. Dengan 
demikian diharapkan ilmu ini dapat menyingkap rahasia ilahi, sekaligus sanggahannya, 
bagi mereka yang meragukan keberadaan alQur’an sebagai wahyu (Chirzin, 1998). 
Pada bagian ini menjelaskan makna ayat dengan menggunakan Ilmu munasabah. 
Pertama kali jelaskan apa yang dimaksudkan dengan Ilmu Munasabah dan bagaimana 
cara menggunakan tafsir ayat dengan ilmu munasabah. Gunakan minimal 3 buku 
rujukan dalam menjelaskan ini. Kemudian, memberikan penjelasan makna fokus ayat 
dengan menggunakan ilmu munasabah. 

Menurut As-Suyuti terdapat beberapa langkah yang perlu diperhatikan dalam 
menemukan munasabah yaitu: pertama, memperhatikan tujuan pembahas; kedua, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

218 
 

memperhatikan uraian ayat-ayat yang sesuai dengan tujuan yang dibahas dalam surat; 
ketiga menentukan tingkatan uraian-uraiannya, apakah terdapat hubungan keduanya 
atau tidak ada; keempat hendaknya dalam mengambil keputusan, memperhatikan 
ungkapan-ungkapan dengan benar dan tidak berlebihan (As-Syafi’i, 1979). 

Ilmu munasabah itu sangat urgensi untuk dikaji dan dipelajari karena dapat membantu 
kita untuk mengetahui dengan tepat tentang adanya hubungan ayat atau surat dengan 
ayat atau surat yang lain, serta membantu dalam menafsirkan alQur’an, sehingga tidak 
terjadinya kesalahan yang fatal tentang Al Qur’an. Adapun kegunaan mempelajari Ilmu 
Munasabah yaitu dapat menepis anggapan sebagian orang yang mengatakan bahwa 
tema-tema AlQuran telah kehilangan relevasi antara satu bagian dan bagian yang 
lainnya.  

Contohnya terhadap firman Allah dalam surat Al-Baqarah [2] ayat 189: 

ةِ ۗ قلُْ هِيَ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ۗ وَلَيسَْ الْبرُِّ بِانَْ تأَتْوُا الْبُيُوْتَ 
 اتَّقٰىۚ وَأْتوُا  مِنْ ظهُُوْرِهَا وَلٰكِنَّ الْبرَِّ مَنِ يَسْـَٔلُوْنكََ عَنِ الْاَهِلَّ

َ لَعلََّكمُْ تفُْلِحُوْنَ الْبُيُوْتَ مِنْ    ابَْوَابِهَا ۖ وَاتَّقُوا اللّٰه

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang bulan sabit. Katakanlah, 
“Itu adalah (penunjuk) waktu bagi manusia dan (ibadah) haji.” Dan bukanlah suatu 
kebajikan memasuki rumah dari atasnya, tetapi kebajikan adalah (kebajikan) orang yang 
bertakwa. Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan bertakwalah kepada Allah 
agar kamu beruntung.” 

Orang yang membaca ayat tersebut tersebut tentu akan bertanya-tanya: Apakah 
korelasi antara pembicaraan bulan sabit dengan pembicaran mendatangi rumah. Dalam 
penjelasan munasabah antara kedua pembicaraan itu, Az-Zarkasy menjelaskan: “Sudah 
dan perhatikanlah sesuatu yang engkau diketahui bahwa ciptaan Allah mempunyai 
hikmah yang jelas dan mempunyai kemaslahatan bagi hamba-hamba-Nya, maka 
tingalkan pertanyaan tentang hal itu, anggap sebagai kebaikan, padahal sama sekali 
bukan merupakan sebuah kebaikan.” Mengetahui persambungan atau hubungan 
(korelasi) antara bagian Al-Quran, baik antara kalimat atau antar ayat maupun antar 
surat, sehingga lebih memperdalam pengetahuan dan pengenalan tentang kitab Al-
Quran dan memperkuat keyakinan terhadap kewahyuan dan kemukjizatannya. Dapat 
diketahui mutu dan tingkat kebalaghahan bahasa Al-Quran dalam konteks kalimat-
kalimatnya yang satu dengan yang lainnya (berkorelasi), serta persesuaian ayat atau 
surat yang satu dengan yang lainnya. Dapat membantu dalam menafsirkan ayat-ayat 
AlQuran secara lebih tepat dan akurat setelah diketahui hubungan suatu kalimat atau 
ayat dengan kalimat atau ayat yang lain (Al-Zarkarsy, tt). 

Oleh karena itu, dapat dikatakan bahwa ilmu munasabah adalah ilmu yang dapat 
mengidentifikasi hubungan antara huruf dan ayat. Oleh karena itu, tidak sembarang 
orang dapat menghubungkan kitab suci; seseorang harus mematuhi dan melengkapi 
persyaratan yang relevan, khususnya jika ayat tersebut ternyata ada hubungannya. 
Terdengar tidak masuk akal jika ada yang mengkorelasikan ayat tersebut padahal ayat 
tersebut berasal dari alasan yang berbeda dan tidak ada korelasinya.Hal ini sebagai 
mana dikatakan oleh Izzudin Ibn Abd Salam. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

219 
 

Adapun dalam artikel ini akan menggunakan ilmu munasabah ayat dengan ayat, yaitu 
ayat pertama diathofkan dengan ayat yang setelahnya. Sesuai dengan tujuan dari artikel 
ini, akan mengkorelasikan ayat yang terdapat dalam QS. An Nisa’(4): 34 dan 35 yang 
berbunyi: 

نِّ وَالْْقَْ ربَُ وْنَ ۗ وَالَّذِّيْنَ عَقَدَتْ ايَْْاَنُكُمْ فاَهتُ وْهُمْ  َ مَِِّّا تَ رَكَ الْوَالِّده ا   وَلِّكُلٍٰ جَعَلْنَا مَوَالِِّ َ كَانَ عَلهى كُلِّٰ شَيْءٍ شَهِّيْدا بَ هُمْ ۗ اِّنَّ اللّهٰ ي ْ  ࣖنَصِّ

“Dan untuk masing-masing (laki-laki dan perempuan) Kami telah menetapkan para ahli 
waris atas apa yang ditinggalkan oleh kedua orang tuanya dan karib kerabatnya. Dan 
orang-orang yang kamu telah bersumpah setia dengan mereka, maka berikanlah kepada 
mereka bagiannya. Sungguh, Allah Maha Menyaksikan segala sesuatu.” 

 

فَقُوۡا مِّنۡ امَۡوَالِِِّّمۡ الَرِّ  اَۤ انَ ۡ ُ بَ عۡضَهُمۡ عَلهى بَ عۡضٍ وَّبِِّ اَ فَضَّلَ اللّهٰ تُ  ٖ   جَالُ قَ وَّامُوۡنَ عَلَى النِّٰسَاءِّٓ بِِّ لِّحه فِّظهتٌ  قهنِّتهتٌ  فاَلصهٰ اَ لِّلۡغَيۡبِّ  حه  ٖ   اللّهُٰ  حَفِّظَ  بِِّ

عِّ  فِِّ  وَاهۡجُرُوۡهُنَّ  فعَِّظوُۡهُنَّ  نُشُوۡزَهُنَّ  تََاَفُ وۡنَ  وَالهٰتِّۡ  غُوۡا عَلَيۡهِّنَّ سَبِّيۡلَا  فاَِّنۡ   ۚوَاضۡرِّبُ وۡهُنَّ  الۡمَضَاجِّ  عَلِّيًّا كَانَ   اللّهَٰ  اِّنَّ ٖ   اَطعَۡنَكُمۡ فَلََ تَ ب ۡ

      ﴾4:34﴿كَبِّيۡاا

 “Laki-laki (suami) itu pelindung bagi perempuan (istri), karena Allah telah melebihkan 
sebagian mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain (perempuan), dan karena mereka 
(laki-laki) telah memberikan nafkah dari hartanya. Maka perempuan-perempuan yang 
saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri ketika (suaminya) tidak 
ada, karena Allah telah menjaga (mereka). Perempuan-perempuan yang kamu 
khawatirkan akan nusyuz, hendaklah kamu beri nasihat kepada mereka, tinggalkanlah 
mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan (kalau perlu) pukullah mereka. Tetapi jika 
mereka menaatimu, maka janganlah kamu mencari-cari alasan untuk menyusahkannya. 
Sungguh, Allah Mahatinggi, Mahabesar.” 

قَاقَ بَ يْنِّهِّمَا فاَبْ عَثُ وْا حَكَماا مِّٰنْ اهَْلِّه  فْتُمْ شِّ نَ هُمَا اللّهُٰ  ي ُّوَفِّٰقِّ  اِّصْلََحاا يُّرِّيْدَآ اِّنْ   ۚاهَْلِّهَا مِّٰنْ  وَحَكَماا ٖ  وَاِّنْ خِّ  خَبِّيْاا  عَلِّيْماا كَانَ   اللّهَٰ  اِّنَّ   ۗبَ ي ْ

“Dan jika kamu khawatir terjadi persengketaan antara keduanya, maka kirimlah seorang 
juru damai dari keluarga laki-laki dan seorang juru damai dari keluarga perempuan. Jika 
keduanya (juru damai itu) bermaksud mengadakan perbaikan, niscaya Allah memberi 
taufik kepada suami-istri itu. Sungguh, Allah Mahateliti, Maha Mengenal.”  

Dari tiga ayat diatas dapat dianalisis bahwa masih terdapat  التناسب atau korelasi antara 

ketiga ayat tersebut jika ditinjau lebih lanjut ayat 34 masih dalam satu pembahasan yang 
sama dengan ayat sebelumnya dan sesudahnya yaitu mengenai ketetapan Allah 
mengenai nafkah yang harus diberikan suami kepada istrinya. Adapun kaitan QS. An-Nisa 
ayat 34 dengan ayat sebelumnya adalah bahwasannya ayat sebelumnya menjelaskan 
tentang ketetapan Allah bagi para suami agar memberikan harta warisnya sesuai yang 
telah ditetapkan, kemudian ayat selanjutnya menjelaskan tentang kewajiban bagi para 
suami  untuk memberikan nafkah kepada istri yang telah dinikahinya, Adapun  ayat 
selanjutnya adalah solusi apabila yang diajarkan pada ayat-ayat sebelumnya tidak dapat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

220 
 

meredakan permasalahan dan ayat penutup ini menjelaskan bahwasannya ayat 34 
merupakan pelengkap dari ayat 33.(Rosyad, 2015) 
 

Kesimpulan dan Saran  

Berdasarkan hasil penelitian, untuk mengetahui terkait urgensi dan permasalahan 
yang timbul terkait kewajiban seorang suami dalam memberi nafkah kepada istrinya. 
Pada bagian akhir ini peneliti akan memaparkan kesimpulan yang dapat diambil 
berdasarkan penelitian yang telah dilakukan dan dianalisis maka peneliti menarik 
kesimpulan bahwa Nafkah merupakan kewajiban yang harus dijalankan oleh 
suamiselaku kepala rumah tangga. Dalam menunaikan kewajiban dalam memberi 
nafkah ini, pemberian suami kepada keluarganya dianggap sebagai sedekah. Dengan 
demikian seorang suami bila dengan ikhlas member sedekah kepada keluarganya, akan 
membuat dirinya bersedekah dengan jumlah yang mungkin sangat banyak. Meskipun 
nafkah bisa saja akan membawa seseorang suami ke dalam surga, maka apabila yang 
bersangkutan lalai dalam melaksanakannya, justru akan membawa ke dalam neraka. 
Ketika suami lalai dalam memberikan nafkah, hadistbmenjelaskan bahwa isteri 
diperbolehkan untuk mengambilnya dari suaminya meski tanpa sepengetahuan sang 
suami. Pembolehan isteri mengambil nafkah yang tidak diberikan suaminya, hanya 
diperuntukkan untuk hal-hal yang merupakan kebutuhan yang sangat penting saja, 
bukan untuk keperluan yang sifatnya kebutuhan tambahan. 

Berdasarkan pendapat ulama kontemporer Quraish Shihab di zaman ini dalam Q.S An-
Nisa ayat 34 juga dapat menaungi para perempuan yang dipaksa oleh kondisi untuk 
menjadi kepala keluarga dalam artian mencari nafkah. Faktor yang menjadi penyebab 
diantaranya karena suami mereka meninggal, penyandang disabilitas, di PHK tanpa 
pesangon, bahkan hilang kabar dengan alasan bekerja. Mereka harus berperan sebagai 
seorang ibu juga ayah (kepala keluarga), yang secara otomatis wilayah domestik juga 
publik turut menjadi kendali merekaNafkah rumah tangga menjadi kewajiban suami-istri 
dan anak-anak dibedakan antara nafkah lahir dan nafkah bathin.Nafkah lahir terbagi 3 
yaitu: makan dan minuman,pakaian dan tempat tinggal. Sedangkan nafkah bathin, 
seorang suami mengauli seoarang istri.yang wajib member nafkah adalah suami dan 
tidak wajib bagi seorang istri untuk bekerja mencari nafkah,jika suami mampu dan tidak 
mengizinkan istrinya keluar rumah untuk bekerja. 

 

Daftar Pustaka  

Abd al-Hayy al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdhu’i, Dirasat Manhajiyyah 
Mawdhu’iyyah, (1977).. hlm. 114 – 115 

Abû    al-Qâsim  al-Zamakhsyarî,  Tafsir  al-Kasysyâf  ‘an  Haqâiq  al-Tanzîl  wa  ‘Uyûn  al-
Aqâwîl  fî  Wujûh  al-Ta’wîl,  Jilid  1(Kairo:  Syarkah  Mathba’ah  Mushthafâ  al-Babi al-
Halabi wa Aulâduh, t.th.). 

Abû `Îsâ Muhammad bin `Îsâ al-Tirmidzî, Sunan al-Tirmidzî, Kitab al-Radhâ', Bab : Mâ Jâ`a 
fî 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 202-221   eISSN: 3024-8140 

 

221 
 

Aftonur Rosyad, "qawaid tafsir: telaah atas penafsiran al-qur’an menggunakan qaul 
sahabat." ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, no. 2 (2015): 251-254. 

Ahmad Syauri Saleh, Metodologi Tafsir al-Qur`an kontemporer, (Jakarta: Sulthan Thaha 
Press, 2007). 

Ahmad Zainuddin, “Tafsir bi Ra’yi,” Mafhum, no.1 (2016): 74-79. 
Alaluddin As-Suyuti As-Syafi’I, Al-Itqan Fi Ulumul Qur’an, Jilid II, (Bairut: Daar Al-Fikri, 

1979). 
Annalia, Pemahaman Ulama Kontemporer Indonesia Tentang Nusyuz dan Penyelesainnya 

Dalam Surah An-Nisa’; 34, Skripsi, 2017. 
Drs. Muhammad Chirzin, M.Ag, Al-Qur’an dan Ulumul Qur’an, (Yogyakarta: Dana Bhakti 

Prima Yasa, 1998). 
Fauzan, Imam Mustofa, and Masruchin. "Metode Tafsir Maudu’Ī (Tematik): Kajian Ayat 

Ekologi." Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur'an dan al-Hadits, no.2 (2019). 
Haqqi al-Mar`ah `alâ Zaujihâ, Hadis No. 1083, (Beirut : Dâr al-Kutub al-`Ilmiyyah, 2000), 

Cet. I,Juz. I. 
Kamal Muchtar, Asas-Asas Hukum Islam tentang Perkawinan, (Jakarta : Bulan Bintang, 

1974) 
Karina Rahmi Siti Farhani, Tafsir Surat An-Nisa Ayat 34: Mengakui Keberadaan Perempuan 

Sebagai Kepala Rumah Tangga, Komunita.id, 2021 
Khoiruddin Nasution, Hukum Perkawinan 1, ed. revisi(Yogyakarta: ACAdeMIA + 

TAZZAFA, 2005). 
Makmur Jaya, Penafsiran Surat An-Nisa’ Ayat 34 Tentang Kepemimpinan Dalam Al-Qur’an. 
Mannâ’  al-Qaththân,  Mabâhits  fî  ‘Ulûm  al-Qurân  (Bairût:  Mansyurât  al-‘Ashr al-Hadîts, 

1973). 
Muh Tulus Yamani, "Memahami Al-Qur’an dengan metode tafsir maudhu’I," J-PAI: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam , no. 2 (2015): 276-278 https://doi.org/10.18860/jpai.v1i2.3352 
Muhammad  Alî  al-Shabûnî,  Rawâi’ al-Bayân; Tafsîr Âyât al-Ahkâm  min  al-Qurân (Bairût: 

Dâr al-Fikr, t.th.). 
Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah Pesan, Kesan, dan Keserasian Al Qur’an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), Vol. 2. 
Shihab, M. Quraish. “Tafsir al-Misbah : Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an”. Jendela 

Hati Vol. 2; 2002. 
Zulaiha, Eni, Restu Ashari Putra, dan Rizal Abdul Ghani. “Selayang Pnadang Tafsir Liberal 

di Indonesia.” Jurnal Imam dan Spiritualitas, no. 2(2021). 

https://doi.org/10.18860/jpai.v1i2.3352

