
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)   eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 1501-1508   http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Metode tafsir Al-Qur’an: Tahlili dan Ijmali 

 

Tiarah Mawati 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 220101110004@student.uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 

Sebagai kitab umat Islam, Al-Qur’an tidak bisa jika hanya sekedar 
dipahami secara kontekstual. Al-Qur’an perlu didalami maksud dan 
tujuan ayat tersebut diturunkan oleh Allah. Untuk mendalami dan 
mengenathui maksud tersembunyi didalamnya manusia membutuhkan 
ilmu yang dikenal dengan istilah tafsir. Ulama telah menempuh banyak 
metode tafsir yang digunakan untuk mendalami maksud dari suatu ayat 
Al-Qur’an. Diantara metode tefsir tersebut adalah metode tafsili dan 
ijmali.  

A B S T R A C T 

As a book of Muslims, the Qur'an cannot be understood contextually. The Qur'an needs to be explored 
the purpose and purpose of the verse revealed by Allah. To explore and understand the hidden meaning 
in it, humans need a knowledge known as tafsir. Scholars have taken many interpretation methods that 
are used to explore the meaning of a verse of the Qur'an. Among the methods of interpretation are the 
tafsili and ijmali methods. 

 

Pendahuluan  

Al-Qur’an sebagai kitab Allah adalah suatu pedoman serta rahmat bagi umat Nabi 
Muhammad SAW. Begitu luar biasanya Al-Qur’an sehingga layak dinyatakan sebagai 
kitab yang tidak terkekang oleh waktu, karena ia selalu relevan pada tiap zamannya. 
Manusia sebagai hamba mestinya harus selalu berpegang teguh pada Al-Qur’an dalam 
menjalankan aktivitas sehari hari.  

Menanggapi kerelevanan Al-Qur’an pada tiap zaman, manusia harus juga memiliki 
kompetensi yang dapat menunjang hal tersebut. Untuk itu ada yang dinamakan tafsir 
Al-Qur’an sebagai sarana memahami Al-Qur’an. Penafsiran ini dibutuhkan agar manusia 
tidak hanya terpaku kepada kontekstual Al-Qur’an saja, namun juga memahami maksud 
tersembunyi atau mendalami maksud dari ayat Al-Qur’an.   

Untuk itu, mempelajari tafsir adalah suatu kebutuhan manusia sebagai saranaya 
memahami kitabullah. Adapun ulama telah menggunakan banyak  cara dalam penafsiran 
Al-Qur’an. Disini penulis akan menjelaskan mengenai dua cara penafsiran, yakni metode 
tahlili dan ijmali. 

  

Kata Kunci: 
tafsir; Al-Qur’an; metode; 
tahlili; ijmali 
 
Keywords: 
tafsir; Al-Qur'an; method; 
tahlili; ijmali 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1502 
 

Pengertian Metode-Metode  

Tafsir Tahlili 

Kata “tahlili” berasal dari kata “halla” yang maknanya membuka sesuatu (Putra, 
2018). Secara Bahasa tahlili memiliki arti menganalilis, membuka sesuatu, mengurai, atau 
membebaskan (Amin, 2017). Secara istilah metode tahlili (analitis) adalah sebuah 
metode atau cara yang digunakan oleh mufassir dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an 
sesuai dengan cara pendang penafsirnya oleh Malula & Tohis (2023) dari berbagai aspek, 
baik berdasarkan urutan susunan ayat ataupun surah dalam mushaf Al-Qur’an, dengan 
memperhatikan isi dan kandungan dari lafadznya, munasabah, berbagai hadist yang 
memiliki hubungan dengan ayat, berbagai pendapat pentafsir terdahulu serta pentafsir 
itu sendiri yang juga di warnai dengan latar belakang pendidikan juga keahliannya dalam 
suatu bidang. Abd al-Sattar Fathullah Sa’id menjelaskan pengertian tafsir tahlili dalam 
bukunya yaitu, tafsir dengan menggunakan pendekatan ini mengkuti nas Al-Qur’an serta 
penjelasannya dengan cara sedikit demi sedikit, juga dengan menggunakan alat 
penafsiran yang diyakini efektif yakni seperti mengacu pada pengertian secara harfiyah, 
ayat ataupun hadist yang memiliki kata ataupun arti yang serupa dengan yang dikaji 
(Putra, 2018). 

 Metode tahlili merupakan metode pertama yang bertujuan untuk menafsirkan dan 
berusaha untuk menerangkan isi dan arti dari ayat-ayat Al-Qur’an dalam berbagai segi 
pendekatan, yang berdasarkan urutan ayat ataupun surah pada mushaf. Metode ini 
adalah cara tafsir yang digunakan oleh para tabi’in di kalangan sahabat. Hal ini 
sebagaimana yang diungkapkan Mujahid bahwa ia menunjukkan sebuah mushaf 
sebanyak tiga kali kepada Ibnu Abbas, yang dimulai dari lembar awal sampai ke lembar 
akhir, kemudian ia cocokkan setiap ayatnya kepada Ibnu Abbas dan menanyakan 
tentang penjelasannya (Bashori, 2019). 

Metode tahlili memiliki dua bentuk penafsiran yaitu: Pertama, ma’tsur (riwayat) 
diantara kitab yang menggunakan metode ini yaitu seperti kitab karangan Ibnu Katsir 
(774 H) “Tafsir AlQur’an al-Azhim” atau yang terkenal dengan tafsir Ibnu Katsir, kitab 
karangan Ibnu Jarir ath-Thabari (310 H) “Jami’ al-Bayan’an an ta’wil Ayi Al-Qur’an”, dan 
kitab karangan as-Suyuthi (911 H) “Al-Durr al-Mantsur fi al-Tafsir bi al-Ma’tsur”. Kedua, 
ra’y (pemikiran) diantara kitab yang menggunakan metode ini yaitu kitab karangan al-
Khazin (741 H) “Tafsir al-Khazin”, kitab karangan Muhammad Rasyid Ridha (1935 M) 
“Tafsir al-Manar”, kitab karangan Thanthawi Jauhari “Al-Jawahi fi Tafsir al-Qur’an”, dan 
karangan al-Syirazi “‘Arais al-Bayan fi Haqaiq al-Qur’an” (Chozin & Prasetyo, 2021.; Malula 
& Tohis, 2023). 

Tafsir Ijmali 

 Secara etimologi ijmali berarti global (umum), ringkasan, gagasan pokok atau 
penjumlahan. Secara terminologi metode ijmali yaitu suatu cara dalam menjelaskan isi 
yang terkandungan dalam Al-Qur’an dengan pembahasan yang bersifat umum, tanpa 
adanya rincian atau uraian Panjang (Putra, 2018). Banyak pakar yang menganggap 
metode ijmali adalah metode pertama yang lahir dalam perkembangan sejarah 
metodologi tafsir. Hal ini berlandaskan realita di era Nabi Muhammad SAW dan sahabat 
yakni persoalan bahasa, terkhusus Bahasa Arab bukan menjadi suatu hal yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1503 
 

menghambat dalam memahami Al-Qur’an. Bukan hanya karena kebanyakan sahabat 
merupakan orang arab sekaaligus ahli dalam bahasa Arab, melainkan juga mereka (para 
sahabat) mengetahui asbab al-nuzul (sebab turunnya ayat) dengan baik bahkan mereka 
juga terlibat sekaligus menyaksikan bagaimana umat islam dengan situasi dan kondisiya 
saat diturunkannya ayat Al-Qur’an.  

 Kondisi ini mendukung suburnya penggunaan metode ijmali, dikarenakan para 
sahabat tidak perlu penjelasan secara rinci dari Rasulullah SAW, namun cukup dengan 
isyarat dan penjelasan sederhana. Metode yang mudah dipahami juga praktis membuat 
banyak ulama tafsir belakangan termotivasi untuk menulis berbagai karangan dan karya 
tafsir  dengan metode ijmali. Diantara pentafsirnya adalah Jalal al-Din al-Mahalli (864 H) 
dan Jalal al-Din al-Suyuthi (911 H) dengan karyanya yang sangaat terkenal yaitu “Tafsir al-
Jalalain” (Mutawali, 2021). 

 Metode ijmali muncul dikarenakan metode tahlili yang terkesan sangat rinci 
panjang dan luas pembahasanya yang mana menyangkut seluruh aspek penafsiran, 
kemudian metode ini dirasa berat oleh para pentafsir setelahnya khususnya bagi para 
penyiar radio maupun televisi yang harus menyesuaikan pemahaman keilmuan kepada 
manusia secara umum yang tidak terlalu detail dan mendalam yang melebihi 
pemahaman manusia pada umumnya (Bashori, 2019). 

 Meskipun dengan berbagai keistimewaannya, namun banyak pula yang 
memepermasalahkan metode ini untuk bisa dikatakan sebagai sebuah produk tafsir, 
dikarenakan tafsir ini sama hal nya seperti membaca Al-Qur’an disebabkan padanan kata 
yang ditafsirkan serupa dengan tafsiran itu sendiri. Selain itu disebutkan juga bahwa 
tafsir ijmali hanyalah penjelasan secara umum tentang makna dan tidak terikat secara 
lafadz (tekstual), terkadang juga bersandar kepada sebab turunnya ayat serta berbagai 
kisah saat diperlukan.  

 Al-Qur’an diturunkan sebagai petunjuk hidup umat manusia, hal ini tentu membuat 
kita perlu memahaminya. Namun, tidak banyak orang yang bisa memahaminya secare 
menyeluruh, maka dengan begitu terdapat beberapa tingkatan dalam pemahamannya. 
Hal ini yang kkemudian melahirkan beberapa macam metode dalam penafsiran. Tujuan 
dari beragamnyaa metode ini adalah supaya petunjuk yang terkandung dalam isi Al-
Qur’an dapat tersampaikan secara terarah serta mudah dipahami. Untuk itu sealah satu 
cara dalam memahami isi Al-Qur’an adalah dengan membaca hasil tafsiran yang dikarang 
oleh para ulama. Dengan begitu, metode ijmali adalah metode yang sesuai dengan 
keberagaman yang ada pada umat (Akhdiat & Kholiq, 2022). 

Kelebihan dan Kekurangan Metode-Metode Tafsir 

Kelebihan Tafsir Tahlili 

Diantara kelebihan tafsir tahlili yaitu: 

a. Memiliki ruang lingkup yang luas. Ruang lingkup yang dimaksud adalah dari 
perspektif penafsir sendiri seperti menafsirkan ayat Al-Qur’an dengan pemahaman 
kebahasaan, filsafat, sains, dan sebagainya. 

b. Metode yang banyak digunakan oleh mufassir, khususnya di zaman pertengahan 
dan klasik, walaupun dalam berbagai corak dan ragam. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1504 
 

c. Penafsiran terhadap satu ayat dapat dilakukan secara tuntas. Dalam hal ini 
penafsiran yang didapat yaitu dari sudut bahasa, sejarah asbabu an-nuzulnya, korelasi 
dengan aayat lain ataupun surah lain, maupun kandungan ayatnya (Amin, 2017). 

d. Memberikan kesempatan yang luas terhadap berbagai gagasan atau ide. Dengan 
demikian tafsir tahlili dapat menampung berbagai ide dan pendapat terpendam 
termasuk juga pendapat ekstrem. 

Kekurangan Tafsir Tahlili 

Diantara kekurangan tafsir tahlili yaitu: 

a. Menjadikan petunjuk Al-Qur’an bersifat parsial. Metode ini dapat membuat petunjuk 
dari Al-Qur’an menjadi terpecah-pecah. Sehingga seakan-akan Al-Qur’an terasa 
memberikan suatu petunjuk yang tidak konsisten dan tidak utuh karena perbedaan 
penafsiran walaupun terhadap ayat-ayat yang sama dengan ayat tersebut. hal ini 
terjadi dikarenakan kurangnya perhatian terhadap ayat-ayat yang serupa dengan 
ayat yang dikaji.  

b. Membentuk penafsir yang subyektif. Dampak dari pemikiran ini adalah tidak 
menafsirkan Al-Quran secara obyektif dan mungkin saja diantara mereka 
menafsirkan Al-Quran dengan nafsunya tanpa berlandaskan kaidah-kaidah atau 
norma yang berlaku (Bashori, 2019). 

c. Hasil dari tafsir tahlili tidak dapat memberikan jawaban secara tuntas terhadap 
berbagai persoalan yang dihadapi, khusunya pada persoalan aktual yang sedang 
dihadapi umat. Hal ini disebabkan ruang lingkup penafsirannya yang sangat luas, 
yang justru tidak bisa memecahkan suatu inti pembahasan, hal ini dikarenakan sering 
kali suatu pokok yang yang dibahas dijelaskan pada salah satu salah satu aspek/ 
seginya atau juga terletak pada ayat yang lain (Amin, 2017). 

d. Masuknya pemikiran israiliyat. Tidak dibatasinya berbagai ide dan pendapat 
membuat berbagai pendapat dapat masuk dalam suatu penafsiran, termasuk juga 
pemikiran israiliat (Bashori, 2019). Pemikiran israiliat merupakan semua Riwayat yang 
sumbernya berasal dari orang-orang Nasrani dan Yahudi juga selain keduanya yang 
masuk kedalam tafsir ataupun hadist. Dalam Al-Qur’an juga diterangkan tentang hal 
ini yaitu dalam surah Al-Maidah ayat 13:  

فوُْنََ َ  عَنَْ الْكَلِّمََ يحَُر ِّ ه  عِّ وَاضِّ ا حَظًّا وَنسَُوْا مَّ مَّ رُوْا مِّ  َ  ذكُ ِّ نْهُمَْ خَاۤىِٕنَةَ  عَلٰى تطََّلِّعَُ تزََالَُ وَلََ بِّه  نْهُمَْ قَلِّيْلًَ اِّلََّ مِّ  م ِّ  

“Mereka suka mengubah perkataan (Allah) dari tempat-tempatnya, dan 
mereka telah diperingatkan dengannya, dan kamu (Muhammad), 
senantiasa akan melihat kekhianatan dari mereka kecuali sedikit di antara 
mereka (yang tidak berkhianat)” (Raihanah, 2015). 

Maksud dari ayat diatas adaalah bahwa mereka periwayat israiliyat banyak yang 
bengubah sesuatu yaang sudah ada didalam kitab-kitab sebelumnya, dengan kata lain 
mereka (mayoritas) berkhianat sehingga sedikit diantara mereka yang berkata benar 
(sesuai dengan wahyu Allah). Biasanya pemikiran israiliyat ini berupa kisah ataupun 
cerita (Hasibuan, 2020). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1505 
 

e. Cakupan pembahasannya yang luas membuat para mufassir belum tentu dapat 
menguasai aspek keluasannya. 

f. Dalam memahami dan menafsirkannya memerlukan waktu yang cukup panjang 
serta ketekunan (Syaripah & Permana, 2022). 

Kelebihan Tafsir Ijmali 

Diantara kelebihan tafsir ijmali yaitu: 

a. Metode penafsiran yang sederhana sehingga mudah dimengerti 

b. Bebas dari unsur penafsiran pemahaman israiliyat 

c. Lebih akrab dengan bahasa Al-Qur’an (Mutawali, 2021). Dengan penafsiran ijmali 
yang singkat dan padat, dan menggunakan bahasa yang juga serupa dengan Al-
Qur’an (Malula & Tohis, 2023). Sehingga pembaca tidak merasakan jika ia sedang 
membaca kitab tafsir (Hasibuan, 2020). 

Kekurangan Tafsir Ijmali 

Diantara kekurangan tafsir ijmali yaitu: 

a. Membuat petunjuk Al-Qur’an lebih bersifat parsial 

b. Tidak terbuka dalam menampung, mengemukakan atau menjelaskan berbagai 
pendapat analisis yang memadai (Mutawali, 2021). 

Contoh Metode-Metode Tafsir 

Tafsir Tahlili 

 Contoh tafsir tahlili diantaranya dalam Tafsir al-Maraghi yang dikarang oleh Ahmad 
Musthafa al-Maraghi terhadap Surah al-Mulk pada ayat 1-5: 

الملك سورة  

اللتين المرأتين بتينك للكفار مثل ضرب لما أنه – قبلها لما ومناسبتها .الطور سورة بعد نزلت ثلثون، وايها مكية، ھي  
قومهما أكثر كان وإن السعادة لهما كتب وقد ومريم بآسيئة للمؤمنين ومثل صالحين، عبدين تحت كانتا وإن القاء لهما قدر  
قضاؤه به سبق ما على ملكه في وتصرفه وقهره وجل عزَ علمه إحاطةَ على يدل بما السورة ھذه أفتتح – كفارا  

 Dalam tafsiran tersebut disebtkan identitas dari surahnya juga disertakan 
munasabah ayatnya yang mana berkaitan dengan kaitan turunnya surah al-Mulk dengan 
surah surah sebelumnya yaitu surah al-Tur. Diterangkan bahwa surah al-Mulk ini 
membuka apa-apa yang menunjukkan kepada keluasan ilmu Allah, pengendalian 
kekuasaan, keperkasaan dalam Kerajaan-Nya kepada apa yang telah ditentukan oleh-
Nya lebih dahulu. Setelah itu dilanjut dengan masuk kepada kutipan ayatnya yaitu lima 
ayat terlebih dahulu. Kelima ayat itu kemudian ditafsirkan berdasarkan kosakata 
(penafsiran  perkata). Penafsiran ini sebagaimana dapat dilihat dalam Tafsir al-Maraghi 
pada juz 29 di halaman 4 mengenai tafsiran perkata surah al-Mulk.  

 Dalam kitab tafsir ini penafsirannya tidak dilakukan pada setiap kata, melainkan 
hanya pada beberapa kata yang dianggap sulit dalam ayat tersebut. diantara kosakata 
yang dianggap sulit yaitu: pada kata البركة yang dimaknai sebagai suatu tambahan dalam 
kebaikan, kebaikan ini baik yang bersifat spiritual maupun material. Kemudian kata َخلق 
dimaknai قد ر  yang artinya menentukan. Selanjutnya kata ليبلوكم yang ditafsirkan menjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1506 
 

 yang berarti untuk mengujimu, yang maksudnya memperkakukanmu sesuai ليختبركم
perlakuan yang sesuai dengan perbuatanmu. Setelah itu kata َعمل أحسن  yang berarti 
perbuatan yang paling Ikhlas kepada Allah. Kata َالعزيز yang berarti yang memegang 
kuasa dalam menyiksa bagi sesiapa yang berbuat dzolim. الغفور yang artinya luasnya 
ampunan serta menghapus dosa hamba-Nya. طباقا yakni tingkatan demi tingkatan atau 
lapisan demi lapisan. تفاوت yang artinya tidak seimbang dan perbedaan. والفطور yang 
berarti pecah-pecah yang berasal dari kata fatr. Disebutkan fatarahuu wa in fatara yang 
artinya memecahkan pada sesuatu sehingga terpecahlah sesuatu tersebut. كرتين yang 
maksudnya dua kali dalam suatu kekacauan yakni mengulangi memperbanyak. ينقلب yang 
dimaknai يرجع yaitu kembaali. Kata خاسئا yang berarti hina, kandas, rendah, sehingga tidak 
dapat melihat kekacauan. حسير arti terputus, tumpul, dan tidak paham dengan apa yang 
diminta. Kata المصابيح (jamak kata misbah), yakni as-siraj yang berarti pelita, lampu, serta 
yang dimaksud dengannya yaitu Bintang-bintang. الرجوم berasal dari kata rajm yang bisa 
dengan fathah yaitu apa yang dilemparkan dan dilontarkan. الشيطان yaitu mereka 
nerupakan setan, jin dan manusia. Kata وأعتدنا berarti kami sedia atau siap. السعير عذاب  
yakni siksa neraka (api yang menyala) yaitu yang dinyalakan atau disulut. 

Setelah menjelaskan kosakatanya, kemudian dilanjutkan penjelasan secara 
keseluruan atau pengertian secara umum. Penafsiran surah al-Mulk pada ayat 1-5 dapat 
kita lihat dalam tafsir al-Marghi juz 29 dari halaman 4-5. Secara keseluruhan tafsir dari 
surah al-Mulk pada ayat 1-5 menjelaskan tentang keagungan Allah SWT. Secara garis 
besarnya, Allah mengagungkan diri-Nya sebagai sang pencipta dan sang pengendali 
Kerajaan-Nya. Dijelaskan juga dalam tafsir tersebut bahwasannya tidak akan ada yang 
dapat menolak hukum-Nya dan menanyakan tentang perbuatan-Nya (karena 
keperkasaan, kebijaksanaan, dan keadilan-Nya) (Syaripah & Permana, 2022). Dan 
hanyalah Allah yang menguasai atas segalaa sesuatu. Di ayat selanjutnya menjelaskan 
bahwa Allah yang menentukan hidup dan mati untuk mengujimu. Untuk dapat melihat 
siapa diantara mereka yang beramal paling Ikhlas kepada-Nya. Serta hanya Allah yang 
menang dalam  urusan kekuasan-Nya. Dan juga di beritahukan  bahwa Allah adalah maha 
pengampun bagi setiap hamba yang melakukan dosa kemudian bertaubat serta 
meninggalkan dosa tersebut. 

 Didalam ayat tersebut Allah juga menyatakan tentang diciptakannya tujuh langit 
yang sempurna (tanpa cacat). Dan ditegaskan juga supaya bagi yang melihat itu 
berulang kali dengan perhatian yang sebaik-baiknya untuk meyakinkan kesempurnaan 
atas ciptaannya. Allah telah menghiasi langit dengan Bintang-bintang yang dapat 
menjadi petunjuk untuk musafir, juga dalam perhitungan hisab (tahun). Dalam bintang-
bintang itu juga bergantung kehidupan tumbuhan dan binatang. Selain itu, bintang juga 
menjadi penyebab rizki yang menarik untuk jin, syahwat syaithan, dan manusia. Dari 
fenomena sinar dan panas bintang-bintang itu mereka telah mengambil sifat kesetanan. 
Oleh sebab itu, dalam tafsir al-Maraghi ditafsirkaan bahwa untuk setiap perbuatan yang 
dilakukan dalam kehidupan duniawi mereka Allah telah menyediakan adzab berupa 
neraka yang menyala-nyala.   

 Setelah menjelaska secara umum, kemudian dilanjutkan dengan penjelasan runtut 
yang  sesuai dengan tiap kalam mufidnya. Setelah itu terdapat kesimpulan (maksud 
ayat) yang berupa ringkasan atau khulashah dari penjelasan ayat yang dibahas.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1507 
 

Tafsir Ijmali 

Contoh dari tafsir ijmali pada masa Rasulullah adalah Ketika para sahabat yang 
tidak paham dengan ayat tertentu sehingga bertanya kepada Rasulullah SAW mengenai 
penafsiran ayat-ayat yang samar dan sulit dipahami atau diluar jangkauan akal mereka. 
Diantara pertanyaan mereka kepada Nabi SAW mengenai tafsiran ayat: 

يْنََ ا وَلَمَْ اٰمَنوُْا الََّذِّ ىِٕكََ بِّظُلْمَ  اِّيْمَانهَُمَْ يَلْبِّسُوْْٓ
ۤ
هْتدَُوْنََ وَھُمَْ الْمَْنَُ لهَُمَُ اوُلٰ مُّ   

“Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan iman mereka 
dengan kedzaliman, mereka itulah orang-orang yang mendapat rasa aman 
dan mereka mendapat petunjuk” (QS. Al-An’am: 82). 

Kemudian Rasulullah SAW menafsirkan arti dari kata   َظُلْم dengan makna ََرْك  yang الش ِّ
letaknya berada di dalam ayat lain, yaitu: 

بْنِّهَ  لقُْمٰنَُ قَالََ وَاِّذَْ ظُهَ  وَھوََُ لِّ كَْ لََ يٰبنَُيََّ يعَِّ اِّنََّ بِّالٰلَِّّ تشُْرِّ رْكََ ۗ  يْمَ  لظَُلْمَ  الش ِّ عَظِّ  
 
Dan Ketika luqman berkata kepada anaknya, ketika dia memberi pelajaran 
kepadanya, "Wahai anakku! Janganlah engkau mempersekutukan Allah, 
sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman 
yang besar" (QS. Al-Luqman: 13). 

 Rasulullah SAW menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur’an dengan menggunakan 
lafadz-lafadz yang lain. Penafsiran yang dilakukan Rasulullah SAW ini merupakan 
penafsiran yang mudah dimengerti, ringkas, dan sangat global karena saat itu sahabat 
juga merupakan orang arab. Penjelasannya begitu sederhana dalam menafsirkan isi Al-
Qur’an membuat tafsirannya dapat diterima oleh berbagai pemahaman yang ada pada 
tiap kalangan (Ghoni & Fauji, 2022). 

Kesimpulan dan Saran 

Tafsir tahlili merupakan sebuah metode atau pun cara yang digunakan oleh 
penafsir dalam menafsirkan ayat Al-qur’an sesuai dengan cara pandang penafsirnya 
yang dilihat dari berbagai aspek. Adapun pembagiannya yaitu tafsir bil ma'tsur atau 
riwayat dan tafsir bil ra’y atau pemikiran. Adapun tafsir ijmali yaitu metode penafsiran 
Alqur’an dengan pembahasan yang bersifat umum tanpa ada rincian yang panjang.  

Keduanya merupakan metode penafsiran Al-qur’an yang saling bertentangan 
dalam penafsirannya, dikarenakan tafsir tahlili bersifat rinci dan detail serta memiliki 
ruang lingkup yang sangat luas juga dibahas secara tuntas. Adapun tafsir ijmali yaitu 
metode penafsiran Al-qur’an dengan pembahasan yang bersifat umum tanpa ada rincian 
yang panjang, perafsiran hanya bersifat global sehingga terususun dalam bentuk 
yang lebih sederhana.  

Namun diantara keduanya memiliki kekurangan seperti dalam tafsir tahlili yang 
membuat petunjuk Al-qur’an bersifat parsial, membentuk penafsir yang subjektif, hasil 
dari tafsir tahlili tidak dapat memberikan jawaban, masuknya pemikiran israiliyat, 
cakupan pembahasan yang luas, serta memerlukan waktu lama dalam memahami 
penafsiran. Sedangkan kekurangan dari tafsir ijmali adalah membuat petunjuk Al-qur’an 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 1501-1508   eISSN: 3024-8140 

1508 
 

lebih bersifat parsial, serta tidak terbuka dalam mengemukakan, menampung, ataupun 
menjelaskan berbagai pendapat analisis yang memadai. 

Daftar Pustaka  

Akhdiat, A., & Kholiq, A. (2022). Metode tafsir Al-Qur’an: Deskripsi atas metode tafsir 
Ijmali. Jurnal Iman dan Spiritualitas, 2(4), 643–50. 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/21315 

Amin, F. (2017). Metode tafsir tahlili: Cara menjelaskan Al-Qur’an dari berbagai segi 
berdasarkan susunan ayat-ayatnya. Kalam, 11(1), 235–66. 
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/KALAM/article/view/979 

Bashori, A. I. (2019). Pergeseran tafsir Tahliliy menuju tafsir ‘Ijmaliy. Kaca (Karunia 
Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin, 9(1), 105–22. 
https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/103 

Chozin, A., & Prasetyo, T. A. (2021). Pendidikan masyarakat dan stratifikasi sosial dalam 
prespektif Islam. Mamba’ul ’Ulum, 17(2), 1–12. https://doi.org/10.54090/mu.42 

Ghoni, A., & Fauji, H. (2022). Tafsir Ijmali pada Q.S Al-Fatihah dalam tafsir Al-Jalalain. 
Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 5(2), 161–68. 
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v5i2.18324 

Hasibuan, U. K. (2020). Kajian terhadap tafsir: Metode, pendekatan dan corak dalam 
mitra penafsiran Al-Qur’an. Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, 3(1), 61–77. 
https://doi.org/10.35961/perada.v3i1.105 

Malula, M., & Tohis, R. A. (2023). Metodologi Tafsir Al- Qur’an. Al-Mustafid: Journal of 
Qur'an and Hadith Studies, 2(1), 12–22. https://doi.org/10.30984/mustafid.v2i1.570 

Mutawali, M. (2021). Tafsir Ijmali sebagai metode tafsir Rasulullah. Jurnal Pemikiran dan 
Hukum Islam, 7, 5–7. https://doi.org/10.31227/osf.io/7dhbr 

Putra, A. (2018). Metodologi tafsir. Jurnal Ulunnuha, 7(1), 41–66. 
https://doi.org/10.15548/ju.v7i1.237 

Raihanah. (2015). Israiliyat dan pengaruhnya terhadap Tafsir Alqur’an. Tarbiyah 
Islamiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 5(1), 96–116. https://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/1827 

Syaripah, A., & Permana, A. A. (2022). Implementasi metode tafsir Tahlili terhadap Q.S 
Al-Mulk Ayat 1-5 tentang Keagungan Allah dalam Tafsir Al-Maraghi. Hanifiya: Jurnal 
Studi Agama-Agama, 5(2), 151–60. https://doi.org/10.15575/hanifiya.v5i2.18322 

  


