
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue April, 2025 pp. 8-14     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Definisi dan landasan dasar pendidikan islam 

Eka Agustin Fu’adi 
Program Studi Pendidikan Agama , Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *fuaekaagustin@gmail.com   
 
 

A B S T R A K 

Pendidikan Islam merupakan proses yang sangat penting dalam 
membentuk sikap, moral, dan karakter individu sesuai dengan prinsip-
prinsip ajaran Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menggali pengertian 
tentang pendidikan Islam serta dasar-dasar yang menjadi landasannya. 
Metode yang diterapkan dalam penelitian ini adalah kajian pustaka 
dengan pendekatan deskriptif analitis. Temuan dari penelitian ini 
menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada 
pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga berusaha untuk membentuk 

pribadi yang memiliki akhlak mulia dan perilaku sesuai dengan nilai-nilai agama. Al-Qur'an dan Hadis menjadi 
sumber utama dalam pendidikan Islam, dengan tujuan utama mencakup pembentukan karakter, penguatan 
nilai-nilai spiritual, dan peningkatan intelektualitas. Implementasi pendidikan Islam dalam konteks kekinian 
juga menuntut inovasi pedagogis yang mampu merespons tantangan zaman tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip dasar ajaran Islam. 

A B S T R A C T 

Islamic education plays a crucial role in shaping an individual's attitudes, morals, and character in 
accordance with the principles of Islamic teachings. This study aims to explore the concept of Islamic 
education and the foundational principles that support it. The research method employed is a literature 
review with a descriptive-analytical approach. The findings indicate that Islamic education is not solely 
focused on imparting knowledge but also strives to cultivate a personality that embodies noble character 
and behavior in line with religious values. The Qur'an and Hadith are the primary sources of Islamic 
education, with the main goals including character development, strengthening spiritual values, and 
enhancing intellectual capacity. The implementation of Islamic education in the current context also 
demands pedagogical innovation that is able to respond to the challenges of the times without ignoring 
the basic principles of Islamic teachings. 
 

 

Pendahuluan  

Ilmu Islam adalah cabang pengetahuan yang didasarkan pada ajaran Islam yang 
diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW. Islam mencakup berbagai pedoman hidup yang 
tersusun dalam Al-Qur'an, Hadits, serta akal manusia. Dengan demikian, pendidikan 
Islam dapat dipahami sebagai ilmu yang bersumber dari ketiga hal tersebut. 

Tujuan utama dari pendidikan Islam adalah membentuk individu yang berkarakter 
Islami, membekali mereka dengan moral yang luhur, serta menjadikan mereka pribadi 
yang sempurna yang menyadari diri sebagai hamba Allah. Oleh karena itu, pendidikan 
Islam di sekolah tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga 
berupaya membentuk perilaku peserta didik yang sesuai dengan ajaran agama, dengan 
harapan mereka bisa menjadi insan yang beriman, berakhlak mulia, dan berkompeten 

Kata Kunci: 
Pendidikan islam, al-qur'an, 
hadis, akhlak, karakter. 
 
Keywords: 
Islamic education, Quran, 
Hadith, ethics, character, 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*fuaekaagustin@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

9 
 

dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan nasional yang 
tertuang dalam Undang-Undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional. 

Pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk mentransfer pengetahuan semata, 
tetapi juga untuk membentuk kecerdasan spiritual peserta didik agar mampu menjalani 
kehidupan secara bermakna dan berlandaskan nilai-nilai ketuhanan(Haris, 2024). Hal ini 
sejalan dengan pendidikan nasional yang bertujuan untuk mengembangkan potensi 
peserta didik sehingga mereka dapat menjadi warga negara yang sehat, terdidik, 
terampil, kreatif, mandiri, demokratis, bertanggung jawab, serta beriman dan taqwa 
kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

Mengingat pentingnya peran pendidikan agama Islam di sekolah, khususnya di 
tingkat pendidikan menengah, perhatian dari pemerintah, guru agama, serta keluarga 
sangatlah diperlukan. Pendidikan agama Islam memiliki pengaruh yang signifikan 
terhadap kehidupan peserta didik dan masyarakat, karena agama berfungsi sebagai 
benteng moral yang melindungi dari kesalahan dan penyimpangan, serta sebagai 
sumber pengetahuan yang mengajarkan perilaku yang baik dan benar, sekaligus 
memperkuat iman mereka. 

Pembahasan  

Definisi Pendidikan Islam 

Pembelajaran Agama Islam" merujuk pada proses yang dilakukan untuk 
mengajarkan ajaran agama Islam kepada siswa. Dalam konteks kurikulum, mata 
pelajaran yang diberikan diberi nama "Agama Islam". Aktivitas yang dilakukan untuk 
mendidik siswa mengenai agama Islam itulah yang disebut dengan "Pendidikan Agama 
Islam". Dalam hal ini, Pendidikan Agama Islam setara dengan pelajaran lainnya seperti 
Pendidikan Matematika (dengan mata pelajaran Matematika), Pendidikan Olahraga 
(dengan mata pelajaran Olahraga), atau Pendidikan Biologi (dengan mata pelajaran 
Biologi). Perbedaan utama yang perlu diperhatikan adalah bahwa "Pendidikan Islam" 
lebih merujuk pada keseluruhan sistem pendidikan, sedangkan "Pendidikan Agama 
Islam" adalah aktivitas atau proses pengajaran agama Islam itu sendiri di dalam 
lingkungan pendidikan.(Prof. Dr. A. Tafsir, 2004). 

Definisi Secara Etimologi 

Dalam Dalam konteks pendidikan Islam, terdapat tiga istilah utama yang sering 
digunakan, yaitu at-tarbiyah, at-ta'dib, dan at-ta'lim. Dari ketiga istilah tersebut, "at-
tarbiyah" lebih sering digunakan dalam praktik pendidikan Islam, sementara istilah "at-
ta'lim" dan "at-ta'dib" lebih jarang ditemui meskipun keduanya juga telah digunakan 
sejak awal perkembangan pendidikan Islam. 

a. At-Tarbiyah: Istilah at-tarbiyah memiliki tiga makna utama. Pertama, berasal dari 
kata rabā, yang berarti pertumbuhan atau perkembangan. Kedua, rabā juga 
mengandung arti tumbuh atau berkembang menjadi lebih besar. Ketiga, rabbā yang 
bermakna memperbaiki, memelihara, merawat, serta menjaga kelestarian dan 
keberlanjutan. Secara keseluruhan, at-tarbiyah dapat dipahami sebagai proses 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

10 
 

pendidikan yang mencakup pengasuhan, pembinaan, dan pengembangan secara 
menyeluruh (Prof. Dr. H. Abuddin Nata, 2010). Jika kata tersebut dibandingkan atau 
diintergrasikan antara satu dan lainnya, terlihat bahwa ketiga kata tersebut saling 
menunjang dan saling melengkapi. 

b. At-Ta’lim: Kata at-ta'lim berasal dari kata dasar ‘allama, yang berarti mengajarkan 
ilmu. Dalam sebuah hadis disebutkan, "Ilmu adalah kehidupan Islam dan tiang iman, 
dan siapa pun yang mengajarkan ilmu Allah, ia akan memperoleh pahala. Jika ia tidak 
hanya mengajarkan tetapi juga mengamalkan ilmunya, maka Allah akan 
memberinya pengetahuan baru yang belum ia ketahui." (HR. Abu Syaikh). Dalam 
hadis ini, ta'lim diartikan sebagai mengajarkan ilmu, dan orang yang melakukannya 
akan mendapatkan pahala dari Allah, terutama jika ilmu yang diajarkan tersebut 
diamalkan dalam kehidupan sehari-hari. Selain mendapatkan pahala, orang tersebut 
juga akan diberi pengetahuan tambahan dari Allah, baik dalam bentuk ilmu laduni 
maupun ilmu yang muncul melalui pengalaman. 

c. At-Ta’dib: Istilah at-ta'dib berasal dari kata addaba, yang berarti pendidikan, disiplin, 
atau kepatuhan terhadap aturan. Kata ini juga mencakup makna hukuman atau 
peringatan yang bertujuan untuk mendidik. Secara etimologis, ta'dib berkaitan 
dengan adab, yang berarti tata krama, budi pekerti, sopan santun, akhlak, moralitas, 
dan etika. At-ta'dib lebih fokus pada aspek pembentukan karakter dan perilaku yang 
baik sesuai dengan norma-norma sosial dan agama. 

Definisi Secara Terminologi 

 Secara definisi, Pendidikan Islam pada dasarnya adalah hasil kesepakatan 
para ahli yang memiliki pemahaman yang sama tentang konsep tersebut. Dengan kata 
lain, istilah ini mencakup visi, misi, dan tujuan yang ingin dicapai oleh masyarakat, yang 
dirumuskan berdasarkan berbagai faktor seperti latar belakang pendidikan, keahlian, 
minat, kecenderungan, dan berbagai aspek lainnya. 

Selain itu, terdapat berbagai istilah yang digunakan untuk menggambarkan 
konsep yang sama, yang muncul karena pengaruh dari berbagai faktor. Memahami 
istilah-istilah ini biasanya lebih mudah bagi mereka yang telah mengenal para pakar atau 
ahli yang menciptakan istilah tersebut. 

Dalam konteks ini, pembaca diajak untuk memahami dan menggali makna 
pendidikan dari berbagai perspektif yang telah dikemukakan oleh para profesional. 
Selanjutnya, dilakukan analisis untuk melihat bagaimana latar belakang tertentu 
memengaruhi pembentukan istilah pendidikan tersebut (Armai Arief, 2002). 

Menurut Omar Muhammad al-Thumi al-Shaybani, pendidikan dipandang sebagai 
proses perubahan perilaku individu dalam kehidupan pribadi, masyarakat, dan 
lingkungannya, yang terjadi melalui proses pendidikan, baik dalam bentuk kegiatan 
dasar maupun sebagai profesi di bidang pendidikan. Sementara itu, Hasan Langlung 
mendefinisikan pendidikan sebagai suatu proses yang terarah dan bertujuan, yang 
umumnya berfokus pada pembentukan pola perilaku tertentu pada anak-anak dan 
individu dalam lingkungan pendidikan. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

11 
 

Definisi Menurut Beberapa Tokoh 

Para Ilmuwan mendefinisikan pendidikan Islam dalam arti luas pada beberapa 
versi yaitu sebagai berikut:  

a. TIM dosen IAIN menjelaskan bahwa Pendidikan Islam adalah pendidikan yang 
didasarkan pada sumber ajaran islam dan hasil perkembangan pemikiran umat 
Islam terhadap sumber ajaran, yang dimana dapat dipetakan menjadi tiga 
perspektif mengenai pendidikan islam, yaitu (1). Ilmu pendidikan menurut Islam, 
(2). Ilmu pendidikan dalam Islam, (3). Ilmu pendidikan agama Islam (A. Fatah 
Yasin, 2008). 

b. Jusuf A. Faisal menganggap bahwa ilmu pendidkan Islam yaitu Ilmu yang proses 
pengembangannya, baik melalui pendekatan kuantitatif maupun melalui 
pendekatan kualitatif, sehingga ilmu ini benar-benar menjadi kajian wilayah ilmu 
ilmiah dan berkembang. 

c. Aminuddin Rasyad mengatakan bahwa ilmu pendidikan Islam secara praktis dan 
teori-teori sudah ada sejak zaman Rasulullah saw dan telah memiliki sistem. 
Namun secara akademik belum berkembang secara baik. 

d. Chabib Thoha menganggap ilmu pendidikan Islam adalah sebagai ilmu murni dan 
ilmu terapan yang dimana titik temu antara norma dan moral islam, 
menghendaki cara berpikir yang selalu berorientasi pada proses dan memihak 
pada nilai Islami. 

e. TIM penulis dari faultas Tarbiyah IAIN Semarang menyebutkan bahwa ilmu 
pendidikan Islam adalah suatu sistem yang memiliki beberapa komponen yang 
secara keseluruhan dapat mendukung dalam mewujudkan sosok muslim yang 
diidealkan. 

Dari berbagai pendapat para tokoh mengenai pendidikan Islam dapat ditarik 
sebuah konklusi bahwa pendidikan Islam merupakan suatu disiplin ilmu karena 
merupakan kumpulan ide-ide dan konsep-konsep ilmiah dan intelekual yang tersusun 
dan diperkuat dari berbagai pengalaman dan pengetahuan yang selalu berkembang.  

Landasan pendidikan islam 

Dasar-dasar pendidikan merujuk pada prinsip-prinsip fundamental yang menjadi 
pijakan, pedoman, atau titik awal dalam kegiatan atau usaha pengembangan 
pendidikan. Prinsip-prinsip tersebut berfungsi sebagai dasar yang menopang berdirinya 
suatu sistem atau kegiatan. Pokok-pokok pendidikan ini memberi arah dan pedoman 
untuk mencapai tujuan yang diinginkan, sekaligus menjadi acuan dalam pengambilan 
keputusan atau penetapan kebijakan. Setiap tindakan yang dilakukan dengan tujuan 
tertentu harus memiliki fondasi yang kuat dan jelas.  

Dalam era disrupsi, supervisi pendidikan Islam harus adaptif dan inovatif, tidak 
hanya sebatas pengawasan administratif, tetapi juga sebagai pendampingan strategis 
untuk meningkatkan kualitas pembelajaran yang relevan dengan perkembangan 
zaman(Hambali & Supriyono, 2024). Oleh karena itu, pendidikan, sebagai sarana untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

12 
 

mencapai tujuan pembangunan dan pembentukan karakter manusia, memerlukan dasar 
yang kokoh untuk mengarahkan tujuan dan prosesnya. (Dr. Hj Mila Hasanah, 2021). 

Dasar Dasar Pokok Pendidikan Islam 

Berikut ini adalah prinsip-prinsip penting dalam pendidikan anak dalam kerangka 
ajaran Islam, sebagaimana diutarakan oleh para ulama terkenal seperti Al-Ghazali, Ibnu 
Sina, Zarnouji, Al-Abdari, dan Ibnu Khaldun. (M. Athiyah al-abrasyi, 1970) 

a. Tidak Ada Batasan Usia untuk Memulai Pendidikan: Tidak ada batasan usia tertentu 
yang ditetapkan untuk kapan anak-anak harus memulai pendidikan mereka. 
Sementara beberapa orang tua mungkin memilih untuk menyekolahkan anak-anak 
mereka pada usia lima tahun, yang lain mungkin memilih usia enam atau tujuh 
tahun, dan tidak ada usia yang ditetapkan pemerintah untuk belajar wajib. 
Memperoleh ilmu pengetahuan adalah kewajiban mendasar bagi setiap Muslim, 
terlepas dari jenis kelaminnya. Terserah kepada orang tua untuk memutuskan kapan 
waktu yang tepat untuk menyekolahkan anak-anak mereka di lembaga pendidikan 
seperti sekolah atau pondok pesantren. 

b. Durasi Pendidikan yang Fleksibel: Lamanya waktu yang dihabiskan seorang anak di 
sekolah atau pondok pesantren tidak ditentukan sebelumnya. Awalnya, anak-anak 
fokus pada penguasaan keterampilan literasi dasar, seperti membaca dan menulis. 
Setelah itu, mereka mulai menghafal surat-surat pendek Al-Quran, dimulai dengan 
Juz Amma, lalu berlanjut ke Juz Tabarak. Akhirnya, mereka terus menghafal hingga 
mereka dapat membaca setengah atau seluruh Al-Quran. Anak-anak dapat tetap 
bersekolah atau asrama hingga mereka mencapai usia dewasa, di mana pada saat 
itu pelajaran mereka biasanya diperluas untuk mencakup mata pelajaran agama, 
hadis, matematika, tata bahasa, dan puisi. 

c. Pendekatan Pengajaran yang Beragam untuk Kelompok Usia yang Berbeda: 
Metode pengajaran untuk anak kecil berbeda secara signifikan dari metode 
pengajaran untuk siswa yang lebih tua. Al-Ghazali menyadari perbedaan dalam 
kemampuan kognitif ini dan menekankan bahwa guru harus memulai dengan 
memperkenalkan konsep yang dapat dipahami anak dengan mudah. Ia 
memperingatkan bahwa menyajikan materi yang terlalu rumit dapat menyebabkan 
kebingungan dan menyebabkan siswa tidak tertarik. Prinsip ini, yang menekankan 
dimulai dengan konsep sederhana dan secara bertahap beralih ke topik yang lebih 
menantang, menjadi ide dasar dalam pendidikan modern selama abad ke-20. 

d. Hindari Memberi Banyak Mata Pelajaran Secara Bersamaan: Ibn Khaldun 
menganjurkan pendekatan yang terfokus dalam mengajar, dengan 
merekomendasikan agar instruktur tidak menggabungkan dua mata pelajaran yang 
tidak berhubungan dalam satu pelajaran. Membagi perhatian antara beberapa 
bidang membuat siswa sulit memahami satu topik secara menyeluruh. Oleh karena 
itu, sangat penting bagi setiap guru untuk mengkhususkan diri dalam satu mata 
pelajaran yang dapat diajarkan secara menyeluruh, sehingga siswa dapat menyerap 
materi secara efektif. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

13 
 

e. Sesuaikan Pendidikan dengan Kemampuan dan Minat Alami Anak: Ibn Khaldun 
memperingatkan bahwa memaksa siswa untuk mempelajari mata pelajaran yang 
melebihi kemampuan mereka dapat menyebabkan kelelahan mental dan 
ketidaksukaan jangka panjang terhadap pembelajaran. Ia menyarankan agar tingkat 
kesulitan pelajaran disesuaikan dengan tingkat kognitif anak, dengan pendekatan 
yang seimbang antara topik yang menantang dan yang mudah dipahami. Ia 
mengkritik para pendidik yang percaya bahwa mengajarkan materi yang sulit 
terlebih dahulu akan mempertajam pikiran anak, karena hal ini justru dapat 
menghambat pembelajaran mereka. Gagasan ini sejalan dengan praktik pendidikan 
modern, yang menganjurkan untuk beralih dari konsep yang lebih mudah ke yang 
lebih sulit secara bertahap dan mudah dikelola. 

f. Mulailah dengan Bahasa Arab, Kemudian Lanjutkan ke Al-Quran: Seiring dengan 
pengaruh bahasa Arab oleh komunitas Muslim non-Arab, struktur tata bahasanya 
mengalami berbagai kesalahan. Untuk mengatasi hal ini, Qadi Abu Bakar Al-Arabi 
menganjurkan untuk memprioritaskan pelajaran bahasa Arab sebelum beralih ke 
pelajaran Al-Quran. Menguasai bahasa Arab terlebih dahulu akan membuat 
pemahaman Al-Quran menjadi lebih mudah. Ibn Khaldun sependapat, dengan 
menyatakan bahwa jika anak-anak diajarkan Al-Quran sebelum mereka memahami 
bahasa Arab, mereka hanya akan melafalkan kata-kata tanpa pemahaman, yang 
merupakan bentuk pendidikan yang mengabaikan. 

g. Pertimbangkan Disposisi Alami Anak dalam Bimbingan Karier: Cendekiawan Islam, 
khususnya Ibnu Sina, menekankan pentingnya mempertimbangkan sifat, 
kecenderungan, dan keterampilan bawaan anak saat membimbing mereka menuju 
profesi masa depan. Ibnu Sina berpendapat bahwa tidak semua karier yang 
mungkin diminati anak-anak cocok untuk mereka, tetapi hanya yang sesuai dengan 
kemampuan alami mereka. Jika setiap pekerjaan dapat dicapai tanpa kesulitan, 
tidak akan ada pengangguran dalam profesi apa pun. Oleh karena itu, penting bagi 
para pendidik untuk menilai dengan cermat bakat, preferensi, dan keterampilan 
anak sebelum membantu mereka memilih jalur karier yang sesuai dengan sifatnya. 

Kesimpulan dan Saran  

"Pendidikan Agama Islam" telah dibakukan sebagai istilah untuk kegiatan yang 
bertujuan mengajarkan agama Islam. Sebagai mata pelajaran, ia disebut sebagai 
"Agama Islam." Upaya yang dilakukan untuk menyampaikan ajaran Islam dikenal 
sebagai "Pendidikan Agama Islam." Dalam konteks Islam, pendidikan biasanya berkisar 
pada tiga konsep utama: at-tarbiyah, at-ta'dib, dan at-ta'lim. Dari ketiga istilah ini, at-
tarbiyah adalah yang paling umum digunakan dalam praktik pengajaran Islam. Di sisi lain, 
at-ta'lim dan at-ta'dib lebih jarang digunakan. 

Istilah yang berbeda juga dapat digunakan untuk menggambarkan berbagai ide, 
yang dipengaruhi oleh berbagai faktor yang membentuk terciptanya istilah-istilah ini. 
Bagi mereka yang mengenal para ulama yang menciptakannya, memahami istilah-istilah 
ini relatif mudah. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 8-14               eISSN: 3024-8140 

14 
 

Prinsip dan pedoman dasar berfungsi sebagai arahan untuk mencapai tujuan 
tertentu, sekaligus menjadi dasar pengambilan keputusan. Setiap upaya sadar untuk 
mencapai tujuan harus didasarkan pada fondasi yang kokoh dan benar. 

Daftar Pustaka 

A. Fatah Yasin. (2008). Dimensi-dimensi Pendidikan Islam. UIN Maliki Press. 
http://repository.uin-malang.ac.id/1605/ 

Armai Arief. (2002). Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam. Ciputat Pers. 
Dr. Hj Mila Hasanah, M. A. (2021). Landasan Pendidikan Islam (M. P. H. Yasir Arafat, S.Ag, 

Ed.). CV. Kanhayakarya. 
Hambali, M., & Supriyono, S. (2024). Supervisi pendidikan Islam era disrupsi: Teori dan 

praktik. Diva Press. http://repository.uin-malang.ac.id/20244/ 
Haris, A. (2024). Kecerdasan spiritual dalam bingkai Filsafat Pendidikan Islam. Research 

Report. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. http://repository.uin-
malang.ac.id/22716/ 

M. Athiyah al-abrasyi. (1970). Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam. PT Bulan Bintang. 
Prof. Dr. A. Tafsir,  dkk. (2004). Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam (M. A. Tedi Priatna, 

Ed.). Mimbar Pustaka. 
Prof. Dr. H. Abuddin Nata, M. A. (2010). Ilmu Pendidikan Islam (Ed. 1.Cet.). Prenada Media 

Group. 
 

 

 
 
 
 


