
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Maret, 2025 pp. 671-676      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Khitbah perkawinan perspektf sosio antropologi 

Muhammad Nur Arifin 
Program studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 220201110131@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Khitbah atau lamaran, adalah tahapan awal dalam proses 
pernikahan yang diatur secara rinci dalam syariat Islam. Konsep ini 
berakar pada nilai-nilai agama, adat istiadat, dan struktur sosial 
masyarakat, dengan tujuan utama sebagai ajakan untuk 
membangun rumah tangga. Dalam kajian sosio-antropologi, 
khitbah dipandang sebagai fenomena budaya yang terus 
berkembang, mencerminkan adaptasi terhadap perubahan nilai 
dan norma. Namun, khitbah tidak memiliki konsekuensi hukum 
seperti akad nikah, sehingga interaksi antara calon pasangan tetap 
harus mematuhi batasan syariat untuk mencegah pelanggaran 

seperti khalwat atau perzinaan. Studi ini juga menyoroti bagaimana tradisi lamaran berkembang di berbagai 
daerah di Indonesia sebelum kedatangan Islam, yang dipengaruhi oleh kepercayaan lokal seperti animisme, 
dinamisme, Hindu, dan Buddha. Larangan dan batasan dalam khitbah memiliki hikmah untuk menjaga 
kehormatan dan meminimalkan godaan sebelum akad pernikahan dilangsungkan.  
A B S T R A C T 

Khitbah, or engagement, is the initial stage in the marriage process that is detailed in Islamic law. This 
concept is rooted in religious values, customs, and the social structure of society, with the primary aim of 
inviting the establishment of a household. In socio-anthropological studies, khitbah is viewed as a cultural 
phenomenon that continues to evolve, reflecting adaptations to changing values and norms. However, 
khitbah does not have legal consequences like marriage contracts, so the interaction between 
prospective partners must still adhere to sharia boundaries to prevent violations such as khalwat or 
adultery. This study also highlights how the tradition of engagement developed in various regions of 
Indonesia before the arrival of Islam, influenced by local beliefs such as animism, dynamism, Hinduism, 
and Buddhism. Prohibitions and restrictions in khitbah have wisdom in preserving honor and minimizing 
temptation before the marriage contract is conducted. 

Pendahuluan 

Pernikahan merupakan bagian dari kodrat manusia. Berbagai data dan dokumen 
penting mengungkapkan bahwa sejarah pernikahan manusia sering diawali dengan 
perjodohan atau sejumlah tahapan sebelum pernikahan. Tahapan pra-nikah ini dikenal 
dengan istilah khiṭbah atau dalam budaya Indonesia sering disebut sebagai ‘lamaran’. 
Tradisi ini hampir universal, ditemukan di berbagai belahan dunia, baik dalam 
masyarakat Muslim maupun non-Muslim, Timur maupun Barat. Meski demikian, setiap 
budaya memiliki nama dan cara pelaksanaan yang berbeda-beda (Ahmad, 2016). Asal-
usul khiṭbah bisa dilacak dari kisah perjodohan anak-anak Nabi Adam AS. Pola 
perjodohan (khiṭbah) yang dilakukan sebelum pernikahan ini kemudian menjadi tradisi 
yang diwariskan oleh keturunan Adam, dan tampaknya diteruskan karena dianggap 
sebagai praktik yang baik. Buktinya, budaya khitbah ini telah bertahan selama berabad-
abad hingga kini. Menurut Soerjano Soekanto, budaya mencakup kebiasaan, 

Kata Kunci: 
Khitbah; Lamaran; Syariat; Sosio 
Antropologi; Adat 
 
Keywords: 
Khitbah; Proposal; Sharia; 
Socio-Anthropology; Culture 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:220201110131@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 671-676   eISSN: 3024-8140 

672 
 

pengetahuan, kepercayaan, seni, moral, hukum, serta adat istiadat yang dijalankan oleh 
kelompok masyarakat tertentu. Maka tidak bisa disangkal bahwa tradisi khiṭbah adalah 
hasil dari seleksi budaya yang diwariskan secara turun-temurun. 

Kemudian, ketika Islam hadir, tradisi lamaran atau perjodohan ini turut diakomodasi 
dan diatur dalam Al-Qur’an, sehingga proses menuju pernikahan dapat dilakukan 
dengan baik dan terstruktur. Meskipun khiṭbah atau lamaran tidak memengaruhi 
keabsahan pernikahan, proses ini tetap penting untuk masa depan individu dan 
masyarakat. Seiring berjalannya waktu dan bertambahnya populasi manusia yang 
membentuk berbagai suku dan bangsa, berkembang pula wawasan serta aturan baru 
mengenai pemilihan pasangan hidup. Pola khiṭbah pun mengalami penyesuaian, 
mengikuti kearifan lokal masing-masing masyarakat. Awalnya, hubungan antar saudara 
kandung mungkin diterima, namun kini pernikahan inses dianggap tabu dan diyakini bisa 
membawa bencana atau keturunan yang cacat.  

Akibat dari perubahan pandangan ini, manusia mulai mencari pasangan dari keluarga 
lain, terkadang tanpa saling mengenal latar belakang. Proses menuju pernikahan 
semacam ini tentu lebih kompleks dibandingkan dengan mengenal saudara kandung. 
Apalagi jika terdapat perbedaan dalam suku, budaya, bahasa, dan lain-lain, membuat 
proses menuju pernikahan menjadi lebih rumit dan memerlukan pendekatan yang lebih 
hati-hati. Karena itu, diperlukan perhatian khusus pada praktik dan tata cara adat calon 
pasangan, seperti bertemu dengan orang tua atau mendatangi kediaman calon 
pasangan yang diinginkan.  

Pembahasan  

Pengertian Khitbah 

Khitbah merupakan sebuah aksi (fi’lah), ikatan (‘iqdah), dan posisi (jilsah). Contohnya, 
seorang laki-laki mengkhitbah seorang perempuan. Artinya, laki-laki itu mengajak 
perempuan tadi untuk menikah (melamar/meminangnya) dengan cara yang lumrah dan 
biasa dilakukan oleh orang umum.(Sabiq, 2009). Dalam KHI Pasal 1 (a), khitbah ialah 
kegiatan upaya kearah terjadinya hubungan perjodohan antara seorang pria 
denganseorang wanita. Atau, seorang laki-laki meminta kepada seorang 
perempuanuntuk menjadi istrinya, dengan cara-cara yang umum berlaku ditengah-
tengah masyarakat. Secara terminologi, khitbah atau lamaran adalah permintaan atau 
pernyataan dari seorang pria kepada seorang wanita untuk menikahinya. Permintaan ini 
bisa dilakukan secara langsung oleh pria tersebut atau melalui perantara yang dipercaya, 
sesuai dengan ketentuan agama. Intinya adalah ajakan untuk membangun rumah 
tangga bersama.  Khitbah masih memerlukan jawaban “ya” atau “tidak” dari pihak 
wanita. Jika dijawab “ya,” maka wanita tersebut menjadi 'makhthubah' atau wanita 
yang telah dilamar secara resmi. Secara hukum, setelah menerima lamaran, wanita 
tersebut tidak boleh menerima lamaran dari orang lain. Meskipun demikian, hubungan 
antara calon mempelai pria dan wanita masih tetap dalam status orang asing, yang 
berarti mereka tidak diperbolehkan berduaan atau berkhalwat.  

Dalam bahasa, meminang atau melamar berarti meminta seorang wanita untuk 
menjadi istri, baik untuk dirinya sendiri maupun orang lain. Sedangkan secara istilah, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 671-676   eISSN: 3024-8140 

673 
 

peminangan adalah usaha untuk membentuk hubungan perjodohan antara pria dan 
wanita, biasanya dilakukan dengan mengikuti aturan sosial yang berlaku.  

Dari sudut pandang sosial dan antropologi, khitbah atau lamaran merupakan tahap 
awal dalam proses pernikahan yang memiliki peran penting dalam mempertemukan dua 
keluarga. Dalam kajian sosial, khitbah dipandang sebagai prosesi dengan nilai-nilai 
budaya dan sosial yang kuat, di mana pihak keluarga calon mempelai pria meminta izin 
kepada keluarga calon mempelai wanita untuk melanjutkan ke tahap pernikahan. 
Prosesi ini bukan sekadar “permintaan” atau “lamaran” personal, tetapi melibatkan 
aspek sosial di mana keluarga, komunitas, dan norma setempat memainkan peran 
signifikan dalam mempengaruhi persetujuan serta proses yang dijalani.(HIdayati, 2016) 

Khitbah Di Berbagai Daerah Inndonesia  

Sebelum Islam hadir di Indonesia, berbagai bentuk khitbah atau lamaran sudah ada 
dalam adat istiadat setempat, meski berbeda dari konsep khitbah dalam Islam. Proses 
lamaran ini memiliki karakteristik unik yang dipengaruhi oleh kepercayaan animisme, 
dinamisme, dan pengaruh Hindu-Buddha yang dominan pada masa itu. Contohnya, 
dalam masyarakat Jawa, proses lamaran disebut sebagai pinangan atau peminangan, di 
mana keluarga calon mempelai pria mengirim utusan untuk mengungkapkan niat baik 
kepada keluarga calon mempelai wanita. Lamaran ini sering melibatkan ritual adat dan 
sesaji sebagai permohonan restu dari leluhur dan kekuatan gaib yang diyakini dapat 
memengaruhi pernikahan. Selain itu, pinangan di Jawa juga mencerminkan upaya 
menjaga status sosial, dengan pernikahan yang dilakukan antarindividu yang setara 
statusnya. (Sutrisna, 2005) 

Di Bali, lamaran diwarnai oleh sistem kasta yang kuat. Lamaran atau pengikatan dua 
keluarga tidak hanya menjadi urusan pribadi tetapi juga urusan sosial yang 
memperhatikan keseimbangan kosmologis dan struktur sosial. Sebelum datangnya 
Islam, ritual lamaran di Bali sangat dipengaruhi oleh kepercayaan Hindu, dengan upacara 
adat yang disertai persembahan bagi dewa dan leluhur, sebagai tanda penghormatan 
dan permohonan restu atas pernikahan yang akan dilaksanakan. (Kaler, 2010) 
Sedangkan di Sumatra, khususnya dalam budaya Minangkabau, proses lamaran memiliki 
kekhasan adat tersendiri. Dalam masyarakat matrilineal seperti Minangkabau, pihak 
perempuan biasanya yang melamar pihak laki-laki. Lamaran ini merupakan ikatan antar 
keluarga yang dikuatkan oleh nilai-nilai adat dan kekerabatan yang mendalam. Ini 
menunjukkan bahwa khitbah atau lamaran sudah menjadi bagian dari budaya Indonesia 
sebelum Islam hadir, meskipun dengan bentuk dan makna yang berbeda sesuai dengan 
adat dan kepercayaan lokal. (Hamka, 1984). Jadi, sebelum munculnya Islam, masyarakat 
Indonesia sudah memiliki berbagai tradisi lamaran atau perjodohan yang berakar pada 
nilai-nilai adat dan kepercayaan lokal. Dalam konteks pra-Islam, lamaran atau khitbah 
sangat dipengaruhi oleh struktur sosial, kepercayaan, dan kosmologi yang dianut 
masing-masing daerah, menghasilkan keragaman bentuk dan makna. 

Khitbah sebagai Fenomena Budaya yang Terus Berkembang 

Khitbah, dari sudut pandang sosio-antropologi keluarga, merupakan fenomena 
budaya yang terus berkembang, mencerminkan bagaimana proses lamaran atau 
pengikatan pra-nikah beradaptasi dengan perubahan nilai dan norma dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 671-676   eISSN: 3024-8140 

674 
 

masyarakat. Secara historis, khitbah memiliki akar yang kuat pada nilai-nilai agama, adat 
istiadat, dan struktur sosial. Namun, seiring berjalannya waktu, bentuk dan 
pelaksanaannya mengalami perubahan signifikan yang dipengaruhi oleh dinamika 
sosial, ekonomi, dan budaya.  Sayangnya, banyak yang salah memahami konsep khitbah, 
menganggap bahwa dengan khitbah, semua interaksi antara calon suami istri menjadi 
halal. Padahal, khitbah tidak mengubah status hukum terkait batasan halal dan haram 
dalam interaksi antara keduanya. Di era modern, sering kali ditemukan pasangan muslim 
dan muslimah yang bepergian bersama tanpa ikatan keluarga, bukan maḥram, dan 
tanpa pendamping dari pihak ketiga yang dapat menjaga dari hal-hal yang tidak 
diinginkan.  

Fenomena ini umumnya melibatkan anak muda yang menjalani hubungan asmara, 
yang lebih dikenal dengan istilah pacaran. Dalam konteks ini, penting untuk memahami 
bagaimana Islam mengatur interaksi antara pria dan wanita yang bukan maḥram, 
khususnya terkait hukum berkhalwat atau menyendiri dengan tunangan atau 
perempuan yang tidak memiliki hubungan maḥram. Hal ini menjadi topik penting yang 
perlu dijelaskan untuk menghindari kesalahpahaman dan menjaga nilai-nilai 
syariat.(Shonhaji, 2007). Syariat Islam menjelaskan secara rinci tentang khitbah dalam 
Fikih Munakahat, meliputi hukum dan tata caranya, baik sebelum maupun sesudah 
proses khitbah. Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa khitbah bukanlah 
pernikahan dan tidak membawa konsekuensi hukum seperti akad nikah. Oleh karena itu, 
pasangan yang bertunangan tetap diwajibkan menjaga diri dari perilaku yang melanggar 
syariat hingga akad nikah dilaksanakan. Larangan ini bertujuan untuk mencegah hal-hal 
yang tidak diinginkan, seperti perzinaan atau kehamilan di luar nikah, yang dapat 
mencoreng nama baik keluarga dan komunitas.  

Dalam perspektif sosio-antropologi, khitbah mencerminkan fenomena budaya yang 
terus berkembang. Sebagai bagian dari proses pra-nikah, khitbah berakar pada nilai-nilai 
agama, adat istiadat, dan struktur sosial. Namun, seiring berjalannya waktu, bentuk dan 
praktik khitbah mengalami perubahan yang dipengaruhi oleh dinamika sosial, ekonomi, 
dan budaya. Meskipun sudah melaksanakan khitbah, pasangan tetap dianggap sebagai 
orang lain secara syariat.(Az-Zuhaili, 2021) Seorang pria hanya diperbolehkan melihat 
wanita yang dipinangnya dalam batas-batas yang telah ditetapkan agama. Khitbah tidak 
memberikan hak dan status hukum seperti halnya akad nikah. Oleh karena itu, khitbah 
harus didasari oleh kesungguhan dan kerelaan kedua belah pihak tanpa ada paksaan dari 
siapa pun.  

Namun, di era modern, banyak pasangan yang sudah melaksanakan khitbah merasa 
bebas untuk bepergian bersama, seolah-olah sudah resmi menikah. Padahal, khitbah 
hanyalah langkah awal menuju pernikahan, sehingga interaksi antara keduanya tetap 
harus dijaga sesuai aturan syariat. Fenomena ini semakin lazim, terutama karena banyak 
pasangan yang sebelumnya menjalin hubungan pacaran, sehingga bepergian bersama 
dianggap hal biasa. Meskipun demikian, hubungan setelah khitbah tetap harus 
mematuhi aturan yang ada. Pasangan yang bertunangan dilarang berkhalwat untuk 
mencegah kemungkinan munculnya godaan yang lebih besar, mengingat setelah 
khitbah biasanya timbul perasaan kepemilikan. Penting untuk diingat bahwa khitbah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 671-676   eISSN: 3024-8140 

675 
 

hanyalah sebuah ikatan awal, belum memiliki status hukum seperti 
pernikahan.(Machfud, 2006) 

Hikmah di balik pembatasan tersebut adalah bahwa pada wajah tampak kecantikan 
seseorang, dan pada tangan dapat terlihat kebugaran tubuhnya. Wanita yang dilamar 
juga disunnahkan untuk melihat pria yang melamarnya, kecuali pada bagian aurat, jika 
ia mempertimbangkan untuk menikah dengannya. Hal ini karena daya tarik yang 
dirasakan oleh pria yang melamar juga berlaku bagi wanita yang dilamar. Wanita yang 
dilamar boleh pula meminta gambaran mengenai pria dari orang lain, sebagaimana yang 
dilakukan oleh pria yang melamar. Karena itu, calon pasangan suami istri boleh saling 
melihat kecuali pada aurat yang dilarang dalam shalat. Namun, menyentuh tetap tidak 
diperbolehkan karena hal tersebut tidak diperlukan.(Al-Jaziri, 2011) 

Kesimpulan  

Khitbah merupakan salah satu tahap penting dalam proses pernikahan yang berfungsi 
sebagai ajakan formal menuju pernikahan. Secara syariat, khitbah tidak memiliki 
konsekuensi hukum yang sama dengan akad nikah, sehingga pasangan yang 
bertunangan tetap dianggap sebagai orang lain secara hukum agama. Oleh karena itu, 
batasan-batasan syariat tetap harus dijaga, seperti larangan khalwat, menyentuh, atau 
melakukan tindakan yang dapat melanggar norma agama. Pembatasan ini bertujuan 
untuk melindungi kehormatan kedua belah pihak serta mencegah terjadinya hal-hal 
yang tidak diinginkan, seperti perzinaan atau kehamilan di luar nikah. Selain itu, khitbah 
juga mengajarkan pentingnya memulai hubungan berdasarkan kesungguhan dan 
kerelaan, tanpa paksaan dari pihak mana pun.  

Dalam perspektif sosio-antropologi, khitbah mencerminkan fenomena budaya yang 
terus berkembang. Sebagai bagian dari adat istiadat dan struktur sosial, proses ini telah 
lama ada dalam masyarakat Indonesia sebelum kedatangan Islam. Tradisi lamaran atau 
khitbah pada masa pra-Islam menunjukkan pengaruh yang kuat dari kepercayaan lokal, 
seperti animisme, dinamisme, Hindu, dan Buddha. Di Jawa, proses lamaran dikenal 
sebagai pinangan, yang sering melibatkan ritual adat dan sesaji untuk memohon restu 
leluhur. Di Bali, tradisi ini dipengaruhi oleh sistem kasta dan kepercayaan Hindu, 
sedangkan di Minangkabau, proses lamaran lebih menonjolkan ikatan keluarga dalam 
masyarakat matrilineal, di mana pihak perempuan yang melamar pihak laki-laki.  

Meskipun konsep dan bentuk khitbah bervariasi sesuai dengan adat dan kepercayaan 
lokal, inti dari khitbah tetaplah sama, yaitu sebagai upaya untuk mempertemukan dua 
keluarga dalam rangka membangun rumah tangga. Namun, seiring waktu, praktik 
khitbah telah mengalami banyak perubahan akibat pengaruh dinamika sosial, ekonomi, 
dan budaya. Fenomena modern seperti hubungan pacaran sering kali 
mencampuradukkan batasan dalam khitbah, sehingga menyebabkan salah 
pemahaman, di mana banyak pasangan yang telah bertunangan merasa bebas 
berinteraksi seolah-olah sudah menikah. Padahal, khitbah hanyalah langkah awal 
menuju pernikahan dan belum mengubah status hubungan mereka secara hukum 
maupun agama.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(3), 671-676   eISSN: 3024-8140 

676 
 

Kesimpulannya, khitbah adalah tradisi yang tidak hanya bernilai agama tetapi juga 
budaya, mencerminkan adaptasi masyarakat terhadap perubahan zaman. Namun, 
penting untuk diingat bahwa khitbah harus dilakukan sesuai dengan ketentuan syariat 
Islam agar terhindar dari pelanggaran yang dapat merugikan kedua belah pihak maupun 
masyarakat. Dengan memahami dan menghormati hikmah di balik khitbah, diharapkan 
proses ini dapat menjadi landasan yang kokoh bagi terbentuknya pernikahan yang 
harmonis dan penuh keberkahan. Tradisi ini sekaligus menjadi bukti bahwa nilai-nilai 
agama dan budaya dapat berjalan beriringan dalam membentuk institusi keluarga yang 
baik. 

Daftar Pustaka  

Ahmad, n. F. (2016). Wanita dalam bahasa sufi. Jurnal ilmu pendidikan islam, 17(1), 1–23. 

Al-jaziri, a. (2011). Al-fiqh ala al-madzahib al-arba’ah (4th ed.). Beirut: dar al-kutub al-
ilmiyyah. 

Az-zuhaili, w. (2021). Fiqih islam wa adilatuhu (9th ed.). Jakarta: gema insani. 

Hamka. (1984). Adat minangkabau menghadapi tantangan zaman. Jakarta: pustaka 
panjimas. 

Hidayati, r. (2016). Tradisi perkawinan dan nilai-nilai keluarga dalam masyarakat indonesia 
(jakarta: r. Pers (ed.); 1st ed.). 

Kaler, i. G. N. (2010). Struktur sosial dalam masyarakat bali: kajian antropologi budaya (1st 
ed.). Denpasar: udayana university press. 

Machfud. (2006). Keluarga sakinah : membina keluarga bahagia (1st ed.). Surabaya: citra 
pelajar. 

Pratama, M. Y. S., & Soleh, A. K. (2023). Bimbingan perkawinan dalam perspektif 
empirisme dan Maqashid Syariah. An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya 
dan Sosial, 10(1), 43-55. http://repository.uin-malang.ac.id/20350/ 

Sabiq, s. (2009). Fiqh sunnah, terj. Abidun, dkk (3rd ed.). Jakarta: pena pundi aksara. 

Shonhaji, m. S. Dan. (2007). , konsep pendidikan generasi tiga dimensi; kajian praktis 
tentang generasi muslim dalam dimensi sosial, psikologi, dan agama. Kediri: jejak 
pena. 

Sutrisna. (2005). Adat perkawinan jawa dalam perspektif sejarah dan budaya (yogyakarta: 
kanisius (ed.); 1st ed.). 

 

 


