
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue April, 2025 pp. 136-141     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Ilmu tauhid ditinjau dari segi ontologi, epistimologi dan 
aksiologi 

Firman Ashar Ramadani 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: asharramadan14@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 
Sebagai cabang ilmu dalam Islam yang membahas tentang ketuhanan, 
ilmu tauhid memiliki banyak aspek yang kaya. Dari sudut pandang 
ontologis, epistemologis, dan aksiologis, ilmu tauhid membahas hakikat 
Tuhan, keberadaan-Nya, dan hubungan-Nya dengan alam semesta dan 
manusia. Perspektif ini menekankan konsep keesaan Tuhan (tauhid) 
sebagai dasar utama dalam pandangan dunia Islam. Ilmu tauhid secara 
epistemology menjelaskan bagaimana manusia memperoleh 
pengetahuan tentang Tuhan melalui pengalaman spiritual, wahyu, dan 
akal. Dalam memahami keimanan, pendekatan ini membedakan 

pengetahuan yang bersifat rasional dan intuitif. Sementara itu, ilmu tauhid secara aksiologi menekankan 
pentingnya penerapan nilai-nilai ketuhanan dalam kehidupan sehari-hari, yang mencakup aspek moral, sosial, 
dan spiritual. Oleh karena itu, penelitian ini menunjukkan bahwa ilmu tauhid tidak hanya berfungsi sebagai 
dasar iman, tetapi juga sebagai pedoman untuk membangun peradaban yang berfokus pada nilai-nilai 
ketuhanan. Penelitian ini diharapkan dapat meningkatkan pemahaman kita tentang fungsi ilmu tauhid dalam 
kehidupan manusia. 
 
A B S T R A C T 
As a branch of science in Islam that discusses divinity, the science of monotheism has many rich aspects. From 
an ontological, epistemological, and axiological point of view, monotheism discusses the nature of God, His 
existence, and His relationship with the universe and humans. This perspective emphasizes the concept of 
the oneness of God (monotheism) as the main basis in the Islamic worldview. The science of monotheism 
epistemologically explains how humans gain knowledge about God through spiritual experience, revelation, 
and reason. In understanding faith, this approach distinguishes knowledge that is rational and intuitive. 
Meanwhile, the science of monotheism axiologically emphasizes the importance of applying divine values in 
daily life, which includes moral, social, and spiritual aspects. Therefore, this study shows that monotheism 
not only serves as the basis of faith, but also as a guideline for building a civilization that focuses on divine 
values. This research is expected to improve our understanding of the function of monotheism in human lif. 
 
 

Pendahuluan 

Ilmu tauhid, yang merupakan inti dari ajaran Islam, memegang peranan 
fundamental dalam membentuk keyakinan dan praktik keagamaan umat Muslim. 
Tauhid, yang berarti mengesakan Allah, menjadi dasar dari seluruh keyakinan dan ibadah 
dalam Islam. Dengan memahami tauhid secara mendalam, umat Muslim diharapkan 
mampu memiliki keimanan yang kokoh serta lebih memahami makna dari setiap ritual 
dan etika kehidupan sehari-hari(Barus, 2016). 

Kata Kunci: 
Ilmu tauhid, ontology, 
epistimologi, aksiolog, 
keimanan 
 
Keywords: 
Monotheism, ontolog, 
epistemology, axiology, 
faith 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 136-141     eISSN: 3024-8140 

137 
 

Namun, dalam perkembangannya, kajian tentang ilmu tauhid sering kali terbatas 
pada aspek normatif tanpa melibatkan analisis mendalam dari perspektif filsafat. Filsafat 
Islam sebenarnya menawarkan kerangka yang kaya untuk mengeksplorasi berbagai 
aspek tauhid secara lebih kritis dan reflektif, baik dari segi ontologis (tentang hakikat 
wujud Tuhan), epistemologis (tentang bagaimana kita memperoleh pengetahuan 
tentang Tuhan), maupun aksiologis (tentang nilai-nilai dan dampaknya bagi kehidupan 
manusia). 

Pentingnya memahami konsep ketuhanan secara rasional dan argumentatif 
sebagai dasar dalam memperkuat akidah Islam melalui pendekatan ilmu kalam(Mulyono 
& Bashori, 2010). Pembahasan ilmu tauhid melalui pendekatan filsafat membantu 
memahami pertanyaan-pertanyaan mendasar yang seringkali terabaikan dalam kajian 
tradisional, seperti hubungan antara eksistensi Tuhan dan realitas, sumber pengetahuan 
tauhid, serta relevansi tauhid dalam kehidupan etis manusia. (Haris, 2024)menegaskan 
bahawa kecerdasan spiritual memiliki peran sentral dalam filsafat pendidikan islam, 
karena mampu membentuk karakter yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 
juga memiliki kesadaran transendental yang kuat. 

Filsafat ilmu merupakan cabang filsafat yang membahas tentang hakikat ilmu 
pengetahuan, khususnya berkaitan dengan sumber, dasar, metode, dan validitas ilmu 
tersebut. Tujuan utama dari filsafat ilmu adalah memberikan dasar konseptual dan kritis 
bagi ilmu pengetahuan, dengan mempertanyakan asal usul dan struktur kebenaran dari 
ilmu yang dihasilkan. Filsafat ilmu membantu memahami bagaimana ilmu itu dibangun, 
diverifikasi, serta diinterpretasikan dalam konteks yang lebih luas(Rofiq, 2018). 

Secara umum, filsafat ilmu dibagi dalam tiga aspek utama: ontologi, epistemologi, 
dan aksiologi. Ontologi membahas tentang apa yang ada atau hakikat dari sesuatu yang 
dikaji, seperti konsep "wujud" dan "realitas"(Rokhmah, 2021). Dalam konteks ilmu 
tauhid, ontologi mengkaji tentang hakikat Tuhan sebagai satu-satunya Wujud yang Esa. 
Epistemologi berkaitan dengan teori pengetahuan, yang mencoba menjawab 
pertanyaan tentang bagaimana pengetahuan diperoleh dan apa kriteria kebenaran dari 
pengetahuan tersebut. Dalam kajian ilmu tauhid, epistemologi membahas tentang cara 
manusia dapat mengetahui Tuhan dan sifat-sifat-Nya. Aksiologi membahas tentang nilai 
dan tujuan dari ilmu tersebut, serta bagaimana ilmu itu memberikan manfaat bagi 
kehidupan manusia, termasuk implikasi etis dari keimanan kepada Tuhan(Asrori & 
Rusman, 2020). 

Pembahasan ilmu tauhid dengan menggunakan pendekatan filsafat memberikan 
beberapa manfaat signifikan. Dari segi ontologi, pendekatan filsafat memungkinkan kita 
untuk mengeksplorasi hakikat Tuhan secara lebih mendalam dan rasional, di luar 
penjelasan teologis yang bersifat dogmatis. Dengan analisis ontologis, konsep tauhid 
dapat ditelaah dari sudut pandang realitas Tuhan sebagai Wujud Absolut, serta 
bagaimana manusia dapat memahami hubungan antara Tuhan dan alam semesta. 

Dari sisi epistemologi, pendekatan filsafat memungkinkan kita untuk mengkaji 
sumber-sumber pengetahuan tauhid. Apakah pengetahuan tentang Tuhan hanya dapat 
diperoleh melalui wahyu, atau juga melalui akal, intuisi, atau pengalaman mistis? Filsafat 
ilmu membantu mengklasifikasi metode dan validitas pengetahuan yang dihasilkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 136-141     eISSN: 3024-8140 

138 
 

tentang Tuhan. Dalam kajian tauhid, epistemologi berfungsi untuk menilai kebenaran 
dan keabsahan klaim-klaim tentang Tuhan. 

Sedangkan dari segi aksiologi, pendekatan filsafat dapat membantu menilai 
relevansi praktis dari ajaran tauhid dalam kehidupan manusia. Bagaimana konsep 
keesaan Tuhan mempengaruhi perilaku etis dan moral manusia? Filsafat aksiologis 
mengkaji dampak kepercayaan kepada Tuhan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam 
konteks sosial, budaya, maupun spiritual. 

Oleh karena itu, pendekatan filsafat dengan tiga dimensi ini (ontologi, 
epistemologi, dan aksiologi) memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang 
ilmu tauhid. Pendekatan ini tidak hanya menguraikan aspek-aspek teoritis, tetapi juga 
implikasi praktis dan rasionalitasnya dalam konteks kehidupan manusia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam 
tentang ilmu tauhid melalui pendekatan ontologis, epistemologis, dan aksiologis. 
Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat memberikan wawasan baru yang lebih 
komprehensif tentang tauhid, tidak hanya sebagai doktrin keagamaan tetapi juga 
sebagai landasan filosofis yang dapat menjawab tantangan-tantangan pemikiran 
kontemporer dalam Islam.  

Pembahasan  

Aqidah dan tauhid tidak hanya mencakup pemahaman tentang keesaan Tuhan, 
tetapi juga melibatkan prinsip-prinsip dasar keimanan serta metode-metode 
peningkatan keimanan dalam kehidupan sehari-hari(Mujtahid, 2023). Ilmu tauhid, 
sebagai inti dari ajaran Islam, merupakan disiplin yang membahas tentang keesaan 
Tuhan, hakikat-Nya, dan hubungan-Nya dengan makhluk. Dalam pendekatan filsafat 
ilmu, ilmu tauhid dapat dikaji secara lebih mendalam melalui tiga cabang utama filsafat: 
ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Pendekatan ini membantu mengembangkan 
pemahaman yang lebih komprehensif, tidak hanya sekadar memahami tauhid sebagai 
ajaran keagamaan, tetapi juga sebagai prinsip filosofis yang memiliki dampak luas pada 
kehidupan dan pemikiran manusia. 

Ontologi Ilmu Tauhid 

Ontologi dalam filsafat ilmu membahas tentang hakikat keberadaan dan realitas. 
Pertanyaan sentral dalam kajian ontologi adalah “apa yang ada?”. Dalam konteks ilmu 
tauhid, pertanyaan ini diarahkan pada hakikat Tuhan sebagai satu-satunya Wujud yang 
mutlak dan tidak bergantung pada apa pun di luar diri-Nya(Halik, 2020). 

Dalam pandangan ontologi tauhid, Tuhan adalah pencipta segala sesuatu yang ada 
di alam semesta. Dia adalah wujud yang Maha Esa, tidak terbatas, dan tidak dapat 
dibandingkan dengan makhluk ciptaan-Nya. Ontologi tauhid menekankan bahwa segala 
sesuatu yang ada di alam semesta ini bersifat kontingen, artinya bergantung pada 
Tuhan, yang merupakan Wujud Absolut. Sebaliknya, Tuhan adalah wujud yang niscaya, 
yaitu wujud yang tidak membutuhkan sebab atau kondisi eksternal untuk ada(Batubara, 
2022). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 136-141     eISSN: 3024-8140 

139 
 

Dalam teologi Islam, konsep ini sering diungkapkan melalui pernyataan bahwa 
Tuhan adalah “wajibul wujud” (wujud yang wajib), sedangkan semua makhluk adalah 
“mumkinul wujud” (wujud yang mungkin), artinya makhluk hanya ada karena kehendak 
Tuhan, dan tanpa kehendak-Nya, makhluk tidak akan eksis. Hal ini menekankan 
perbedaan ontologis yang fundamental antara Tuhan dan ciptaan-Nya. 

Menggunakan pendekatan ontologis dalam ilmu tauhid memungkinkan kita untuk 
mendalami hakikat Tuhan dan bagaimana relasi Tuhan dengan alam semesta bisa 
dipahami. Pertanyaan-pertanyaan ontologis juga mendorong manusia untuk 
merenungkan posisi mereka sebagai makhluk yang bergantung sepenuhnya kepada 
Tuhan dan menyadari keterbatasan akal manusia dalam memahami esensi Tuhan yang 
sepenuhnya transenden. 

Epistemologi Ilmu Tauhid 

Epistemologi adalah cabang filsafat ilmu yang membahas tentang teori 
pengetahuan. Dalam konteks ilmu tauhid, epistemologi berusaha menjawab pertanyaan 
tentang bagaimana manusia dapat memperoleh pengetahuan tentang Tuhan, serta apa 
sumber dan metode yang digunakan untuk mendapatkan pengetahuan 
tersebut(Hidayat, 2016). 

Secara umum, dalam Islam, pengetahuan tentang Tuhan diperoleh melalui dua 
sumber utama: wahyu dan akal. Wahyu, seperti yang termaktub dalam Al-Qur’an dan 
hadis, adalah sumber utama pengetahuan yang otoritatif tentang Tuhan. Wahyu 
menyediakan panduan bagi umat Muslim dalam memahami sifat-sifat Tuhan, keesaan-
Nya, serta tujuan penciptaan alam semesta dan manusia. Dalam pendekatan 
epistemologis ini, wahyu dipandang sebagai satu-satunya sumber kebenaran yang tidak 
terbantahkan karena berasal langsung dari Tuhan(HANDAYANI, 2020). 

Selain wahyu, akal juga memiliki peran penting dalam memahami tauhid. Filsafat 
Islam menekankan pentingnya akal sebagai alat untuk merenungkan tanda-tanda 
kebesaran Tuhan di alam semesta. Al-Qur’an secara eksplisit mendorong umat manusia 
untuk menggunakan akal mereka untuk memikirkan penciptaan langit, bumi, dan semua 
makhluk, yang semuanya menunjukkan kebesaran dan keesaan Tuhan. Melalui akal, 
manusia dapat menalar keberadaan Tuhan, meskipun pemahaman penuh tentang 
Tuhan hanya bisa dicapai melalui bimbingan wahyu. 

Namun, terdapat batasan dalam epistemologi tauhid. Meskipun akal manusia 
mampu mengenali tanda-tanda kebesaran Tuhan di alam semesta, akal memiliki 
keterbatasan dalam memahami hakikat Tuhan yang sebenarnya. Oleh karena itu, dalam 
epistemologi tauhid, wahyu memiliki kedudukan yang lebih tinggi daripada akal, karena 
wahyu datang langsung dari Tuhan, sedangkan akal manusia dapat terbatas dan 
terpengaruh oleh subjektivitas. 

Dalam pendekatan epistemologi, kajian ilmu tauhid menekankan pentingnya 
keseimbangan antara wahyu dan akal. Manusia tidak bisa hanya mengandalkan akal 
dalam memahami tauhid tanpa panduan wahyu, dan sebaliknya, wahyu perlu dilengkapi 
dengan akal untuk menafsirkan dan memahami ajaran tauhid secara mendalam. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 136-141     eISSN: 3024-8140 

140 
 

Aksiologi Ilmu Tauhid 

Aksiologi dalam filsafat ilmu berhubungan dengan nilai-nilai dan tujuan dari 
pengetahuan. Dalam konteks ilmu tauhid, aksiologi berusaha menjawab pertanyaan 
tentang apa manfaat atau tujuan dari keyakinan kepada Tuhan yang Esa, serta 
bagaimana keyakinan ini mempengaruhi kehidupan manusia, baik secara individual 
maupun sosial(Halik, 2020) 

Salah satu aspek aksiologis paling penting dalam ilmu tauhid adalah bagaimana 
keyakinan akan keesaan Tuhan mempengaruhi moralitas dan etika. Tauhid menegaskan 
bahwa hanya ada satu Tuhan yang mengatur alam semesta, dan manusia sebagai 
ciptaan-Nya bertanggung jawab untuk menjalani hidup sesuai dengan kehendak-Nya. Ini 
berarti bahwa keyakinan tauhid harus diterjemahkan ke dalam tindakan nyata yang 
mencerminkan keadilan, kebaikan, dan tanggung jawab(Basit, 2016). 

Secara individual, keyakinan pada tauhid mendorong manusia untuk 
meningkatkan kualitas spiritualnya dengan beribadah kepada Tuhan secara ikhlas dan 
tidak melakukan syirik (menyekutukan Tuhan). Keyakinan ini juga menumbuhkan 
kesadaran moral untuk menjalani hidup dengan menjunjung tinggi kejujuran, integritas, 
dan rasa tanggung jawab terhadap sesama manusia. 

Di tingkat sosial, tauhid memiliki dampak yang signifikan terhadap pembentukan 
masyarakat yang adil dan harmonis. Dengan memahami bahwa semua manusia 
diciptakan oleh Tuhan yang sama, tauhid menegaskan prinsip persamaan, solidaritas, 
dan penghargaan terhadap hak-hak asasi manusia. Ajaran tauhid menghapuskan segala 
bentuk diskriminasi dan ketidakadilan sosial, serta mendorong terciptanya tatanan 
masyarakat yang berdasarkan kasih sayang dan kebaikan. 

Melalui pendekatan aksiologis, ilmu tauhid tidak hanya dilihat sebagai keyakinan 
teologis, tetapi juga sebagai sumber nilai-nilai etis yang memandu perilaku manusia. 
Tauhid memberikan landasan moral dan spiritual yang kokoh bagi individu dan 
masyarakat untuk menjalani kehidupan yang penuh tanggung jawab, adil, dan beretika. 

Kesimpulan dan Saran 

Kajian ilmu tauhid melalui perspektif filsafat ilmu yang mencakup ontologi, 
epistemologi, dan aksiologi memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang 
hakikat keesaan Tuhan dan bagaimana keyakinan ini mempengaruhi berbagai aspek 
kehidupan manusia. Dari segi ontologi, tauhid menegaskan bahwa Tuhan adalah Wujud 
Absolut yang menjadi sumber segala sesuatu di alam semesta. Dari segi epistemologi, 
pengetahuan tentang Tuhan diperoleh melalui kombinasi wahyu dan akal, di mana 
keduanya saling melengkapi dalam memberikan pemahaman yang lebih komprehensif. 
Dari segi aksiologi, tauhid memberikan nilai-nilai etis dan moral yang menjadi pedoman 
bagi manusia dalam menjalani kehidupan yang baik, adil, dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, pendekatan filsafat ilmu membantu memperluas kajian tauhid 
dari sekadar doktrin keagamaan menjadi prinsip filosofis yang dapat menjawab berbagai 
tantangan pemikiran kontemporer. Tauhid tidak hanya memperkuat keimanan, tetapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 136-141     eISSN: 3024-8140 

141 
 

juga menjadi landasan bagi pembentukan moralitas individu dan harmoni sosial dalam 
kehidupan manusia. 

Daftar Pustaka 

Asrori, A., & Rusman, R. (2020). Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat 
Islam Klasik. Pustaka Learning Center. 

Barus, E. E. (2016). Tauhid Sebagai Fundamental Filsafah Ekonomi Islam. Jurnal 
Perspektif Ekonomi Darussalam (Darussalam Journal of Economic Perspec, 2(1), 69–
79. 

Basit, A. (2016). Konstruksi ilmu komunikasi islam. Jurnal Penelitian Agama, 17(1), 73–95. 
Batubara, A. H. A. (2022). Pengertian Ontologi dalam Perspektif Pendidikan Islam. 

Journal Of Social Research, 1(4), 239–247. 
Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan islam: Perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. 

Istiqra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(2). 
HANDAYANI, S. L. (2020). Sumber Pengetahuan (FILSAFAT ILMU). 
Haris, A. (2024). Kecerdasan spiritual dalam bingkai Filsafat Pendidikan Islam. 

http://repository.uin-malang.ac.id/22716/ 
Hidayat, R. (2016). Pendidikan Islam Sebagai Ilmu: Tinjauan Ontologi, Epistimologi Dan 

Aksiologi. SABILARRASYAD: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Kependidikan, 1(1). 
Mujtahid, M. (2023). Aqidah dan tauhid: Pengertian, prinsip-prinsip, metode peningkatan 

dalam kehidupan. http://repository.uin-malang.ac.id/17895/ 
Mulyono, M., & Bashori, B. (2010). Studi ilmu tauhid/kalam. UIN-Maliki Press. 

http://repository.uin-malang.ac.id/1170/ 
Rofiq, M. N. (2018). Peranan filsafat ilmu bagi perkembangan ilmu pengetahuan. 

FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 161–175. 
Rokhmah, D. (2021). Ilmu dalam tinjauan filsafat: Ontologi, epistemologi, dan aksiologi. 

Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, 7(2), 172–186. 
 
 
 
 
 


