
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 513-524      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Asuransi kesehatan ditinjau dari aspek maqashid syariah: 
Hifdzun nafs 

 

Aisah Nur Maulidiya Amaliya1*, Ameylia Maulida2, Ailsa Tamzia Kumala3  
123, Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 220101110033@student.uin-malang.ac.id1, 220101110035@student.uin-malang.ac.id2, 
ailsatamzia@gmail.com3  
 
 

A B S T R A K 

Konsep asuransi kesehatan dalam Islam melalui perspektif maqashid 
syariah, khususnya aspek hifdz al-nafs yang bertujuan untuk menjaga 
jiwa. Pada penelitian ini, menggunakan metode studi literatur di mana 
pengumpulan dan analisis data yang didasarkan pada sumber-sumber 
tertulis. Fokus penelitian menyoroti hubungan antara kesehatan dan 
hifdz al-nafs, di mana kesehatan menjadi salah satu faktor penting 
dalam memelihara kehidupan manusia. Pembahasan mencakup 
pandangan ulama terkait hukum asuransi kesehatan dalam Islam, 
serta prinsip dasar asuransi syariah, seperti akad tabarru’, prinsip 

tolong-menolong, dan pengelolaan dana yang sesuai dengan syariat. Artikel ini juga menguraikan peran 
signifikan asuransi kesehatan dalam meringankan beban umat, terutama dalam situasi darurat medis, 
dengan memberikan perlindungan finansial yang memungkinkan akses terhadap layanan kesehatan. Selain 
itu, asuransi kesehatan dinilai berkontribusi terhadap peningkatan kualitas hidup umat Islam melalui upaya 
preventif dan perlindungan jangka panjang terhadap risiko kesehatan. Dengan demikian, asuransi kesehatan 
berbasis syariah tidak hanya relevan secara praktis, tetapi juga sejalan dengan tujuan utama maqashid 
syariah dalam menjaga kemaslahatan jiwa umat manusia.  
A B S T R A C T 

The concept of health insurance in Islam is examined through the perspective of maqashid shariah, 
specifically the aspect of hifdz al-nafs (preservation of life), which aims to safeguard human life. This study 
employs a literature review method, gathering and analyzing data from written sources. The focus of the 
research highlights the relationship between health and hifdz al-nafs, emphasizing health as a critical 
factor in sustaining human life. The discussion includes the views of Islamic scholars regarding the legality 
of health insurance in Islam and the fundamental principles of Islamic insurance (takaful), such as the 
tabarru’ contract, the principle of mutual assistance, and the management of funds in accordance with 
Islamic law. This article also outlines the significant role of health insurance in alleviating the burdens of 
the community, particularly in medical emergencies, by providing financial protection that facilitates 
access to healthcare services. Moreover, health insurance is considered to contribute to improving the 
quality of life for Muslims through preventive measures and long-term protection against health risks. 
Therefore, Sharia-compliant health insurance is not only practically relevant but also aligns with the 
primary objectives of maqashid shariah in preserving the well-being and life of humanity. 

Pendahuluan  

Kesehatan merupakan salah satu anugerah terbesar yang Allah berikan kepada 
manusia, yang mana hal ini menjadi dasar penting bagi kehidupan. Seseorang yang sehat 
pastinya akan mampu bekerja, beribadah, dan memberikan kontribusi positif bagi 
masyarakat. Dalam Islam, menjaga kesehatan bukan hanya masalah kesejahteraan 

Kata Kunci: 
Asuransi Kesehatan; 
Maqashid Syariah; Hifdzun 
Nafs 
 
Keywords: 
health insurance; Maqashid 
Shariah; Hifdzun Nafs. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

514 
 

jasmani, tetapi juga kewajiban agama yang merupakan bagian dari penjagaan jiwa 
(hifdzun nafs). Seorang Muslim dapat memenuhi kewajibannya kepada Allah, 
keluarganya, dan masyarakat dengan menjadi sehat. Hidup manusia selalu dipenuhi oleh 
ketidakpastian yang berpotensi menimbulkan kerugian finansial di masa depan. 
Ketidakpastian terkait kerugian finansial ini dikenal sebagai risiko. Manusia tidak dapat 
menghindari risiko dan bahaya, sehingga tidak ada yang bisa mengetahui apa yang akan 
terjadi di masa depan, termasuk ancaman terhadap jiwa, harta, kehormatan, dan agama. 
(Syahatah, 2006) Untuk menghadapi berbagai risiko tersebut, diperlukan lembaga yang 
siap dan mampu menanggung risiko tersebut. Perusahaan asuransi hadir untuk 
mengambil alih risiko dan memberikan perlindungan bagi nasabahnya secara efektif.  

Dalam pembangunan ekonomi yang berkelanjutan, kehadiran asuransi memiliki peran 
penting, bahkan menjadi salah satu pendorong utama dalam meningkatkan 
pertumbuhan dan kemajuan ekonomi suatu negara. Kemajuan ekonomi ini tercapai 
melalui terciptanya rasa aman di tengah masyarakat dengan adanya kepastian dalam 
mengendalikan ketidakpastian yang muncul, baik dalam aktivitas bisnis maupun 
kehidupan sehari-hari. Asuransi kesehatan adalah salah satu metode untuk melindungi 
manusia dari berbagai risiko atau ancaman bahaya yang mungkin terjadi dalam 
kehidupannya atau aktivitas ekonominya. Sebagai lembaga yang mengalihkan dan 
membagi risiko, perjanjian asuransi memberikan manfaat positif, baik bagi masyarakat, 
perusahaan, maupun pembangunan negara. Karena manfaat positif tersebut, 
keberadaan asuransi perlu terus dijaga dan dikembangkan. (Sastrawidjaja, 2003) 

Perjanjian asuransi dapat diartikan sebagai bentuk perjanjian untuk memberikan 
jaminan atas kerugian. Jika seseorang setuju untuk menerima pembayaran iuran atau 
premi dari pihak yang diasuransikan, maka sebagai imbalannya, ia wajib menanggung 
kerugian yang dialami oleh pihak tersebut. Kerugian yang dapat diganti oleh pihak 
penanggung adalah kerugian yang timbul akibat peristiwa yang tidak pasti. Dalam dunia 
ekonomi, asuransi berperan sebagai lembaga keuangan yang mengumpulkan dana 
dalam jumlah besar, yang kemudian dapat digunakan untuk membiayai pembangunan, 
selain juga memberikan manfaat bagi masyarakat yang terlibat dalam bisnis asuransi. 
Tujuan utama asuransi adalah memberikan perlindungan terhadap kerugian finansial 
yang disebabkan oleh kejadian tak terduga. (Arif & Rianto, 2012) 

Asuransi kesehatan dalam konteks syariah Islam menimbulkan pertanyaan terkait 
kepatuhan terhadap hukum Islam, yang melarang adanya riba (bunga) dan unsur 
spekulatif dalam transaksi keuangan. Dalam beberapa kasus, asuransi konvensional 
kerap mengandung unsur riba, yang bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Di 
Indonesia, asuransi diatur melalui UU No. 2 Tahun 1992 tentang kegiatan perasuransian. 
Dalam ajaran Islam, negara memiliki peran sentral dan tanggung jawab penuh terhadap 
segala urusan rakyatnya, termasuk masalah kesehatan. Hal ini didasarkan pada dalil-dalil 
umum yang menegaskan peran dan komitmen pemimpin negara Islam (imam/khalifah) 
dalam mengurus kepentingan rakyatnya. Nabi SAW bersabda, "Seorang pemimpin yang 
bertanggung jawab atas urusan umatnya ibarat seorang gembala, dan dia bertanggung 
jawab atas gembalaannya" (H.R. Bukhari No. 4904 dan 6719). (Suci et al., 2023) 

Akses ke layanan kesehatan dan biaya pengobatan menjadi semakin rumit dan mahal 
saat ini. Salah satu strategi untuk melindungi diri sendiri dan orang-orang sekitar kita 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

515 
 

dari bahaya finansial yang disebabkan oleh penyakit atau kecelakaan adalah dengan 
mendapatkan asuransi kesehatan. Asuransi kesehatan berfungsi sebagai instrumen 
keuangan yang melindungi seseorang dari kendala keuangan yang signifikan dan 
memungkinkan mereka untuk menerima perawatan yang dibutuhkan. Sebagai bagian 
dari maqashid syariah, asuransi kesehatan dapat dilihat dari perspektif Islam sebagai 
upaya manusia untuk mempertahankan kehidupan dengan cara menjaga kesehatan. 
Pemahaman tentang maqashid syariah diperlukan untuk menjawab berbagai 
permasalahan fiqih modern. Menurut Ismail Muhammad Syah, ada lima faktor utama 
yang disebut al-kulliyah al-khams yang menjadi pertimbangan dalam menetapkan hukum 
Islam, yaitu: hifz al-din yang berarti menjaga agama; hifz al-nafs yang berarti menjaga 
jiwa; hifz al-'aql yang berarti menjaga akal; hifz al-nasl yang berarti menjaga keturunan; 
dan hifz al-mal yang berarti menjaga harta. (Farhana, 2024) 

Pembahasan dalam artikel ini akan berpusat pada cara pandang asuransi kesehatan 
dari sudut pandang maqashid syariah, khususnya dalam kaitannya dengan hifdzun nafs 
(perlindungan jiwa). Pertanyaan pertama yang diajukan adalah apakah gagasan asuransi 
kesehatan sejalan dengan prinsip-prinsip Islam dan bagaimana hal itu dapat membantu 
syariah mencapai tujuannya untuk menjaga kehidupan dan kesehatan manusia. Maka 
dari itu, penting untuk mengkaji asuransi kesehatan dari sudut pandang maqashid 
syariah, dengan menekankan pada asuransi kesehatan, khususnya dalam mengulik 
rasionalitas dan keuntungan asuransi kesehatan bagi individu, keluarga, dan masyarakat 
secara keseluruhan dalam menjaga stabilitas keuangan dan kesehatan, sesuai dengan 
ajaran Islam.Penelitian ini menggunakan metode studi literatur atau studi pustaka, yang 
merupakan pendekatan pengumpulan dan analisis data yang didasarkan pada sumber-
sumber tertulis, baik dalam bentuk buku, artikel jurnal, maupun sumber referensi 
lainnya. Penulis memanfaatkan berbagai artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan topik 
Asuransi Kesehatan dan Maqashid Syariah: Hifdzun Nafs.  

Pembahasan  

Konsep Asuransi Kesehatan dalam Islam  

Asuransi kesehatan merupakan salah satu cara untuk memberikan perlindungan 
finansial bagi masyarakat dalam menghadapi risiko kesehatan. Asuransi kesehatan, 
dalam kerangka Islam, dikenal sebagai at-takaful, yang berarti saling menanggung dan 
bekerja sama untuk memberikan jaminan terhadap risiko tertentu. Konsep ini 
menekankan prinsip solidaritas, keadilan, dan tanggung jawab sosial dalam melindungi 
individu dari potensi kerugian finansial akibat masalah kesehatan. Dalam literatur Islam, 
asuransi kesehatan sering dipahami sebagai bentuk nyata dari praktik tolong-menolong 
(ta’awun), yang dijalankan untuk kebaikan bersama tanpa melibatkan unsur-unsur yang 
dilarang, seperti riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir (judi). (Arif & Rianto, 
2012) 

Menurut ajaran Islam, risiko adalah bagian tak terhindarkan dari kehidupan manusia. 
Karena itu, keberadaan asuransi kesehatan syariah bertujuan memberikan rasa aman 
dan stabilitas dalam menghadapi risiko tersebut. Takaful menawarkan mekanisme di 
mana peserta menyumbang sejumlah dana ke dalam dana bersama yang digunakan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

516 
 

untuk membantu anggota lain yang membutuhkan. Dengan demikian, asuransi 
kesehatan dalam Islam tidak hanya menjadi alat perlindungan finansial tetapi juga wujud 
solidaritas sosial.Pada asuransi kesehatan berbasis syariah, akad atau kontrak yang 
digunakan adalah akad tabarru’ dan akad tijarah. Akad tabarru’ adalah perjanjian 
berbentuk hibah atau sumbangan, di mana peserta dengan sukarela memberikan 
sebagian kontribusinya untuk membantu anggota lain yang terkena musibah. Di sisi lain, 
akad tijarah bersifat komersial namun tetap mengikuti prinsip-prinsip syariah. 
Pengelolaan dana ini dilakukan secara amanah oleh perusahaan pengelola, tanpa 
pembagian keuntungan yang melanggar syariat. Hal ini menjadikan konsep takaful lebih 
unggul dibandingkan dengan asuransi konvensional yang seringkali lebih 
menitikberatkan pada keuntungan komersial. (Muslich, 2015) 

Asuransi kesehatan dalam Islam bertumpu pada sejumlah prinsip utama, antara lain: 
(Suci et al., 2023) 

1. Akad Tabarru’  
Akad Tabarru’ merupakan inti dari asuransi syariah yang didasarkan pada niat 
memberikan kontribusi sukarela (hibah) dari peserta untuk membantu peserta lain 
yang mengalami musibah. Prinsip ini mencerminkan semangat gotong royong dan 
saling membantu dalam komunitas peserta asuransi syariah. Dalam konteks ini, 
dana yang terkumpul digunakan untuk membantu mereka yang membutuhkan 
sesuai dengan syariat Islam. Konsep tabarru’ menghindari unsur riba, gharar 
(ketidakpastian), dan maysir (spekulasi) yang sering ditemui dalam asuransi 
konvensional. Selain itu, akad ini mencerminkan nilai-nilai keikhlasan dalam 
memberikan sebagian harta demi kepentingan bersama, yang sejalan dengan 
prinsip keadilan sosial dalam Islam. 

2. Prinsip Tolong-Menolong  
Prinsip tolong-menolong atau ta’awun dalam asuransi syariah menjadi dasar 
operasionalnya. Setiap peserta berkontribusi untuk membangun dana bersama 
yang digunakan ketika salah satu peserta menghadapi risiko atau musibah. Hal ini 
mencerminkan ajaran Islam yang menekankan kepedulian antar sesama. Selain itu, 
prinsip ini menghindarkan potensi eksploitasi atau ketidakadilan karena dana 
dikelola secara transparan dan bertujuan untuk kemaslahatan umum. Dengan 
adanya tolong-menolong, asuransi syariah menjadi solusi yang tidak hanya 
memberikan perlindungan finansial, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial di 
antara umat. 

3. Pengelolaan Dana yang Sesuai Syariat 

Pengelolaan dana dalam asuransi syariah harus memenuhi ketentuan syariat, 
seperti menghindari investasi dalam sektor yang diharamkan dan memastikan 
penggunaan dana yang transparan. Dana peserta dikelola oleh perusahaan 
asuransi sebagai amanah, dengan tujuan memberikan manfaat optimal sesuai 
aturan Islam. Dalam praktiknya, dana ini diinvestasikan ke sektor-sektor yang halal 
dan produktif, seperti pembiayaan proyek sosial dan ekonomi yang mendukung 
kesejahteraan masyarakat. Selain itu, mekanisme pelaporan keuangan yang jujur 
dan akuntabel wajib diterapkan untuk menjaga kepercayaan peserta dan 
keselarasan dengan nilai-nilai Islam.Dalam praktik modern, asuransi kesehatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

517 
 

syariah semakin relevan seiring meningkatnya kesadaran umat Islam untuk 
menjauhkan diri dari transaksi yang mengandung unsur riba. Badan Penyelenggara 
Jaminan Sosial (BPJS) Kesehatan di Indonesia, misalnya, menjadi contoh bentuk 
asuransi kesehatan berbasis sosial yang bertujuan memberikan akses layanan 
kesehatan kepada seluruh masyarakat 

Konsep Maqashid Syariah 

 Konsep Maqashid Syariah pertama kali dikembangkan oleh Al-Ghazali melalui 
karyanya al-Mustasfa min Ilm al-Ushul. Pemahaman ini kemudian diperluas secara lebih 
komprehensif oleh Asy-Syatibi dalam al-Muwafaqat fi Ushul asy-Syari’ah. Secara umum, 
tujuan syariah adalah mewujudkan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia, baik di 
dunia maupun di akhirat. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam Surat al-Anbiya ayat 
107, yang menjadi dasar keuniversalan Islam. Sebagai konsekuensinya, hukum Islam 
bersifat universal dan relevan sepanjang masa (shalih li kulli zaman wa makan). 
Penetapan hukum Islam bertujuan untuk melindungi lima aspek utama, yang dikenal 
sebagai al-kulliyah al-khams. Kelima aspek tersebut mencakup perlindungan terhadap 
agama (hifdz ad-din), jiwa (hifdz an-nafs), akal (hifdz al-aql), keturunan (hifdz an-nasl), 
dan harta (hifdz al-maal). (Ismanto, 2017) 

Istilah maqashid secara konseptual baru dikenal pada abad ke-10, namun pemahaman 
substansial mengenai maqashid syariah sudah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW. 
Hal ini terlihat dari berbagai peristiwa yang menjadi latar belakang turunnya ayat-ayat 
Al-Qur'an dan Sunnah sebagai pedoman hidup umat manusia. Pemahaman maqashid 
berkembang pesat pada masa Khalifah Umar bin Khattab, seperti dalam kebijakan tidak 
membagikan harta rampasan perang kepada tentara saat penaklukan Khaibar di Irak. 
Keputusan tersebut didasarkan pada manfaat yang lebih besar jika harta itu dikelola 
oleh penduduk setempat agar mereka tetap memiliki mata pencaharian, sementara 
tentara tetap mendapatkan hasilnya. Pada abad ke-3 hingga ke-5 Hijriah, beberapa 
ulama mulai menulis tentang maqashid, meskipun belum menjadi subjek khusus. 
Namun, pada abad ke-5 hingga ke-8 Hijriah, kajian maqashid berkembang signifikan 
dengan munculnya pendekatan filosofis terhadap hukum Islam. Pendekatan ini lahir 
sebagai respons terhadap kesulitan yang dihadapi ketika hanya mengandalkan 
pendekatan literal dalam memahami hukum Islam, terutama dalam menyesuaikan diri 
dengan perubahan dan dinamika zaman. (Yunadi, 2020) 

Maqashid Syariah memiliki tiga inti pokok utama yang menjadi landasan dalam 
menjaga kehidupan manusia. Pertama, maqashid al-dharuriyat, yaitu tujuan yang 
berfokus pada perlindungan terhadap lima elemen dasar kehidupan: agama (hifdz ad-
din), jiwa (hifdz an-nafs), keturunan (hifdz an-nasl), akal (hifdz al-aql), dan harta (hifdz al-
maal). Kedua, maqashid al-hajjiyat, yang bertujuan untuk menghilangkan kesulitan serta 
meningkatkan kualitas perlindungan terhadap lima elemen tersebut, sehingga 
kehidupan menjadi lebih baik dan nyaman. Ketiga, maqashid al-tahsiniyah, yang 
bertujuan menyempurnakan penjagaan lima elemen dasar tersebut melalui perbuatan 
terbaik dan terpuji. Jika maqashid al-dharuriyat tidak tercapai, maka kerusakan besar 
akan terjadi, baik di dunia maupun di akhirat, meskipun maqashid al-hajjiyat dan 
maqashid al-tahsiniyah tidak terpenuhi. Hal ini menegaskan bahwa maqashid al-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

518 
 

dharuriyat memiliki posisi paling penting dalam hierarki tujuan syariah. (Alisha & Ahmala, 
2021) 

Qawaid fiqhiyyah (kaidah-kaidah fiqh) merupakan salah satu landasan penting dalam 
hukum Islam, setara dengan dalil-dalil lain yang mendukung. Qawaid fiqhiyyah adalah 
kaidah bersifat universal (kulli) yang dapat diterapkan pada seluruh bagian (juz’i) yang 
terkait, sehingga hukum-hukum spesifik (juz’i) dapat dirujuk dan diidentifikasi melalui 
kaidah ini. Fiqh memiliki cakupan yang sangat luas karena meliputi berbagai hukum 
cabang (furu’). Oleh karena itu, diperlukan kristalisasi berupa kaidah-kaidah universal 
yang berfungsi untuk mengklasifikasikan masalah-masalah furu’ ke dalam beberapa 
kelompok. Setiap kelompok tersebut terdiri dari kumpulan masalah yang memiliki 
kesamaan sifat atau karakteristik, sehingga memudahkan analisis dan penerapannya. 
(Khanifa & Handoyo, 2019) 

Setiap jiwa manusia memiliki hak yang sama di muka bumi, sebagaimana ditegaskan 
dalam Al-Qur'an Surat Al-Hujurat ayat 13: “Wahai manusia, sungguh, Kami telah 
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan 
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya 
yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, 
Allah Maha Mengetahui, Maha Teliti.” Ayat ini menegaskan bahwa di mana pun manusia 
berada, mereka memiliki kedudukan yang setara. Yang membedakan mereka di 
hadapan Allah SWT hanyalah tingkat ketakwaan masing-masing. (Alisha & Ahmala, 2021) 

Hubungan Hifdzun Nafs dengan Kesehatan 

 Hifdzun Nafs, yang secara harfiah berarti menjaga jiwa, berasal dari dua kata dalam 
bahasa Arab yang bermakna perlindungan. Konsep ini merupakan salah satu tujuan 
utama yang ingin dicapai melalui pemberlakuan syariat Islam (maqashid syariah). Sejak 
lebih dari empat belas abad yang lalu, Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW 
memiliki visi mulia, yaitu menghormati hak asasi manusia secara menyeluruh. Di antara 
hak-hak tersebut, yang paling utama adalah perhatian besar Islam terhadap hak hidup 
manusia. Oleh karena itu, menjaga jiwa menjadi bagian penting dalam rangkaian tujuan 
syariat Allah. (Rohidin, 2017) 

Jaminan keselamatan jiwa (hifdzun nafs) mencakup perlindungan terhadap hak hidup 
yang layak dan bermartabat bagi setiap individu. Dalam pengertian yang lebih luas, 
jaminan ini mencakup perlindungan atas nyawa, integritas fisik, serta penghormatan 
terhadap martabat kemanusiaan. (Abdul & Mudzakir, 2002) Imam al-Ghazali 
sebagaimana dikutip oleh (Mas’ udi, 2010) Hifdzun nafs, yang termasuk salah satu prinsip 
utama dalam al-kulliyat al-maqashid al-khamsah, adalah ketentuan fundamental dalam 
agama Islam yang bertujuan untuk melindungi hak-hak manusia. Dalam pandangannya, 
setiap hukum yang berorientasi pada upaya menjaga jiwa dipastikan sesuai dengan 
kebenaran dan termasuk dalam hukum syariat Islam. 

Menurut (Shiddiq, 2011) hifdzun nafs, berdasarkan tingkat kepentingannya, dapat 
dibagi menjadi tiga tingkatan, yaitu sebagai berikut: 

1. Memelihara jiwa pada tingkat dharuriyyat, seperti memenuhi kebutuhan dasar 
seperti makanan untuk mempertahankan kehidupan. Jika kebutuhan ini tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

519 
 

dipenuhi, maka jiwa manusia akan terancam, bahkan dapat menyebabkan 
kelemahan atau kematian. 

2. Memelihara jiwa pada tingkat hajiyat, seperti diperbolehkannya berburu dan 
menikmati makanan yang lezat. Jika kebutuhan ini tidak dipenuhi, sebenarnya 
tidak akan ada akibat yang serius, meskipun jika dipaksakan bisa mempersulit 
kehidupan. 

3. Memelihara jiwa pada tingkat tahsiniyat, seperti penetapan tata cara makan dan 
minum. Aspek ini bersifat sebagai kesopanan dan tidak akan membahayakan jiwa 
manusia atau menyulitkan kehidupannya. 

Dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat yang mendukung agar umat manusia 
dapat memelihara jiwa. Seperti ayat yang digunakan oleh Ibn Taimiyah sebagai bukti 
bahwa memelihara jiwa merupakan keharusan agama (Q.S Al-Furqan ayat 68) yang 
berbunyi: 

ُ اِلََّ بِِلَْْقِٰ  اً اهخَرَ وَلََ يَ قْتُ لُوْنَ الن َّفْسَ الَّتِِْ حَرَّمَ اللّهٰ لِكَ يَ لْقَ اثَََمًاوَالَّذِيْنَ لََ يدَْعُوْنَ مَعَ اللّهِٰ اِلٰه   وَلََ يَ زْنُ وْنََۚ وَمَنْ ي َّفْعَلْ ذه
Artinya : “Dan orang orang yang tidak mempersekutukan Allah dengan sembahan lain dan 
tidak membunuh orang yang diharamkan Allah kecuali dengan alasan yang benar, dan 
tidak berzina, dan barangsiapa melakukan demikian itu, niscaya dia mendapat hukuman 
yang berat.” Ayat tersebut menjelaskan kepada umat manusia, khususnya umat Islam, 
untuk tidak menyekutukan Allah dan tidak membunuh seseorang yang diharamkan oleh 
Allah SWT, kecuali dalam keadaan yang dibenarkan. Dengan demikian, ayat ini 
menegaskan bahwa perlindungan terhadap jiwa dan hak hidup manusia sangatlah 
penting dan diatur oleh Allah SWT. 

Kemudian dalam Hadis yang dikutip dari Sahih Bukhari yaitu berbunyi : 

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ مَنْ تَ رَدَّى مِنْ جَبَل   ُ عَنْهُ عَنْ النَّبِِٰ صَلَّى اللَّّ فَ قَتَلَ نَ فْسَهُ فَ هُوَ فِ نََرِ جَهَنَّمَ يَتََدََّى فيِهِ   عَنْ أَبِ هُريَْ رةََ رَضِيَ اللَّّ
مَ خَالدًِا مُُلََّدًا فيِهَا أبَدًَا وَمَنْ قَ تَلَ نَ فْسَهُ خَالدًِا مُُلََّدًا فيِهَا أبَدًَا وَمَنْ تَََسَّى سًُّا فَ قَتَلَ نَ فْسَهُ فَسُمُّهُ فِ يدَِهِ يَ تَحَسَّاهُ فِ نََرِ جَهَنَّ 

 بَِِدِيدَة  فَحَدِيدَتهُُ فِ يدَِهِ يََأَُ بِِاَ فِ بَطْنِهِ فِ نََرِ جَهَنَّمَ خَالدًِا مُُلََّدًا فيِهَا أبَدًَا

Artinya : “Dari [Abu Hurairah] radliallahu 'anhu dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam beliau 
bersabda: "Barangsiapa menjatuhkan diri dari gunung, hingga membunuh jiwanya (bunuh 
diri), maka ia akan jatuh ke neraka jahannam, ia kekal serta abadi di dalamnya selama-
lamanya. Barangsiapa menegak racun, hingga meninggal dunia, maka racun tersebut akan 
berada di tangannya, dan ia akan menegaknya di neraka jahannam, ia kekal serta abadi di 
dalamnya selama-lamanya. Dan barang siapa bunuh diri dengan (menusuk dirinya dengan) 
besi, maka besi itu akan ada di tangannya, dengannya ia akan menghujamkan ke perutnya 
di neraka jahannam, ia kekal dan abadi di dalamnya selama-lamanya.” (H.R Bukhari No, 
5333) 

Hadis tersebut menjelaskan bahwa bunuh diri merupakan perbuatan yang haram 
dalam Islam. Allah menjadikan kehidupan manusia sebagai anugerah yang harus dijaga, 
sehingga menjaga kehidupan jiwa menjadi kewajiban yang sangat ditekankan. Jika 
seseorang melakukan tindakan bunuh diri, maka siksaan yang akan diterima sangatlah 
berat. Dalam kaitannya dengan kesehatan hifdzun nafs sebagai salah satu prinsip dalam 
maqashid syariah memiliki makna yang mendalam dalam menjaga keberlangsungan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

520 
 

hidup manusia. Dalam konteks kesehatan, prinsip ini relevan karena menyentuh aspek 
perlindungan jiwa (nafs) baik secara fisik maupun mental dan spiritual. Dalam perspektif 
Islam, menjaga kesehatan merupakan bagian integral dari memelihara jiwa, sehingga 
setiap indvidu diwajibkan untuk mengupayakan kondisi terbaik bagi dirinya dan orang 
lain.  

Menjaga kesehatan fisik adalah salah satu bentuk implementasi hifdzun nafs. Tubuh 
yang sehat memungkinkan seseorang untuk melaksanakan ibadah dengan optimal, 
seperti shalat puasa, dan berbagai aktivitas lainnya. Oleh karena itu, Islam menganjurkan 
umatnya untuk menjaga kebersihan, mengonsumsi makanan yang halal dan thayyib 
serta menghindari hal hal yang dapat merusak tubuh, seperti konsumsi alkohol narkoba, 
atau makanan yang berlebihan. (Wati, 2019) Rasulullah SAW mengingatkan pentingnya 
hidup seimbang, baik dalam hal pola makan maupun aktivitas fisik sebagaimana 
sabdanya : 

سْبُ الْمِقْدَامَ بن معدي كرب الكندي قال سُعت رَسُولَ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم يقول ما مَلأَ بن آدَمَ وِعَاءً شَرًّا من بَطْن  حَ 
 بن آدَمَ أكُُلَاتٌ يقُِمْنَ صُلْبَهُ فان كان لََ مََاَلَةَ فَ ثُ لُثُ طَعَام  وَثُ لُثُ شَراَب  وَثُ لُثٌ لنَِ فَسِهِ 

Artinya : “Sahabat Al Miqdan bin Ma’dykareb Al Kindi mengisahkan: Aku pernah 
mendengar Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: Tidaklah seorang anak Adam 
memenuhi suatu kantung yang lebih buruk dibanding perutnya. Bila tidak ada pilihan, 
maka cukuplah baginya sepertiga dari perutnya untuk makanan, sepertiga lainnya untuk 
minuman dan sepertiga lainnya untuk nafasnya.” (H.R Tirmidzi No.2302) 

Hadis tersebut menjelaskan pentingnya menjaga pola makan dan minum dengan 
cukup, tanpa berlebihan. Ditekankan juga untuk mengonsumsi makanan dalam porsi 
sepertiga dari kapasitas perut, sepertiga lainnya untuk minuman, dan sepertiga sisanya 
untuk napas. (Sativa, 2023). Hubungan antara hifdzun nafs dan Kesehatan tidak hanya 
mencakup mengenai perlindungan fisik dari penyakit saja, tetapi juga memastikan 
adanaya akses yang layak terhadap perawatan kesehatan. Asuransi Kesehatan 
memungkinkan sesorang untuk mendapatkan pelayanan medis yang diperlukan tanpa 
menghadapi beban finansial yang berat. Dengan demikian, asuransi kesehatan 
membantu mencegah situasi di mana seseorang tidak mampu mendapatkan perawatan 
medis karena keterbatasan ekonomi, yang pada akhirnya dapat membahayakan 
nyawanya. 

Hukum atau Pandangan Ulama Tentang Asuransi Kesehatan  

Pandangan ulama tentang asuransi kesehatan beragam, tergantung pada bagaimana 
asuransi tersebut dioperasikan dan prinsip-prinsip yang mendasarinya. Sebagian ulama 
memandang asuransi kesehatan sebagai hal yang diperbolehkan (mubah) karena 
dianggap sebagai upaya preventif untuk melindungi individu dari risiko finansial akibat 
sakit. Dalam pandangan ini, asuransi dipandang sebagai bentuk kerja sama (ta'awun) 
yang sesuai dengan prinsip Islam, terutama jika asuransi tersebut menggunakan akad 
yang jelas, transparan, dan bebas dari unsur riba, gharar (ketidakpastian), serta maysir 
(spekulasi). 

Namun, ada pula ulama yang menganggap asuransi kesehatan konvensional 
bermasalah karena adanya unsur-unsur yang bertentangan dengan syariat, seperti riba 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

521 
 

dalam pengelolaan dana atau gharar dalam ketidakpastian klaim. Sebagai alternatif, 
mereka mendorong penggunaan asuransi berbasis syariah yang menggunakan prinsip 
tabarru’ (dana kebajikan) dan akad yang sesuai dengan hukum Islam. Oleh karena itu, 
bagi umat Islam yang ingin menggunakan asuransi kesehatan, penting untuk 
memastikan bahwa sistem asuransi yang dipilih sesuai dengan prinsip syariah agar 
terhindar dari hal-hal yang dilarang agama. 

Dalam Islam, hukum asuransi kesehatan termasuk dalam kategori ijtihadiyah, karena 
tidak ada dalil eksplisit dalam Al-Qur'an maupun hadis yang mengaturnya. Beberapa 
ulama memandang bahwa asuransi adalah bagian dari ikhtiar manusia untuk 
menghadapi ketidakpastian hidup, seperti penyakit atau kecelakaan. Sebagai contoh, 
Fuad Mohammad Fachruddin mengemukakan bahwa asuransi kesehatan yang bersifat 
sosial, seperti yang diselenggarakan negara, dapat dianggap halal karena bertujuan 
untuk kemaslahatan umum dan tidak mengandung unsur riba. Pandangan ini didukung 
oleh ulama yang membolehkan asuransi karena melihatnya sebagai bentuk kerja sama 
dan perlindungan finansial bagi masyarakat. (Agustianto, 2021) 

Pendekatan moderat diambil oleh ulama seperti Muhammad Abu Zahrah, yang 
membedakan antara asuransi komersial dan asuransi sosial. Menurutnya, asuransi 
sosial, seperti jaminan kesehatan yang dikelola pemerintah atau lembaga nirlaba, 
diperbolehkan karena bertujuan untuk melindungi masyarakat secara kolektif. Di sisi 
lain, asuransi komersial yang berorientasi pada keuntungan dianggap tidak sesuai 
dengan nilai-nilai Islam karena dapat mengeksploitasi kebutuhan masyarakat. 
Pandangan ini menekankan pentingnya niat dan mekanisme dalam menentukan 
kehalalan sebuah bentuk asuransi. (Agustianto, 2021) 

Peran Asuransi Kesehatan dalam Meringankan Beban Umat 

Konsep maqashid syariah, khususnya hifdz al-nafs (memelihara jiwa), memiliki 
relevansi yang erat dengan peran asuransi kesehatan dalam meringankan beban umat, 
terutama dalam situasi darurat medis. Hifdz al-nafs bertujuan untuk memastikan 
keberlangsungan hidup dan mencegah hal-hal yang dapat mengancam keselamatan 
jiwa. Dalam konteks modern, asuransi kesehatan berfungsi sebagai mekanisme 
perlindungan finansial yang dapat mendukung upaya tersebut. Pemeliharaan 
kemaslahatan jiwa sebagai aspek positif (ijabiyah) diwujudkan melalui pernikahan yang 
bertujuan melestarikan keturunan. Pada tingkat dharuriyyah, perlindungan jiwa dapat 
dilakukan dengan memenuhi kebutuhan dasar seperti makanan untuk 
mempertahankan hidup. Selain itu, kemaslahatan jiwa juga dapat dicapai melalui aspek 
negatif (salbiyah), yaitu dengan mencegah atau menghindari hal-hal yang dapat 
merusak fisik, yang pada akhirnya juga merusak jiwa. 

Ketika seseorang menghadapi kondisi darurat medis, kebutuhan akan layanan 
kesehatan sering kali mendesak dan memerlukan biaya yang tidak sedikit. Asuransi 
kesehatan dapat menjadi solusi untuk mengurangi beban finansial, sehingga 
memungkinkan individu mendapatkan perawatan yang dibutuhkan tanpa harus 
khawatir akan dampak ekonomi yang berat. Hal ini sejalan dengan prinsip Islam yang 
mendorong upaya preventif dan perlindungan terhadap hak hidup yang mulia serta 
kehormatan manusia. Selain itu, asuransi kesehatan juga berperan dalam memfasilitasi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

522 
 

akses ke layanan kesehatan yang berkualitas, baik untuk pencegahan maupun 
pengobatan, yang secara tidak langsung mendukung pemeliharaan jiwa masyarakat 
secara kolektif. Dengan demikian, asuransi kesehatan dapat dilihat sebagai salah satu 
implementasi praktis dari maqashid syariah dalam aspek hifdz al-nafs, karena membantu 
menjaga keberlangsungan hidup dan memberikan rasa aman terhadap risiko kesehatan 
yang tidak terduga. (Yunadi, 2020) 

Kontribusi Asuransi Kesehatan terhadap Peningkatan Kualitas Hidup Umat Islam 

Asuransi kesehatan memberikan kontribusi signifikan terhadap peningkatan kualitas 
hidup umat islam, terutama dalam hal kesejahteraan, perlindungan, dan kemudahan 
akses terhadap layanan Kesehatan. Dalam Islam, kesehatan adalah salah satu nikmat 
yang sangat dihargai, karena Kesehatan yang baik memungkinkan sesorang untuk 
melaksanakan ibadah, bekerja, dan berkontribusi kepada masyarakat. Dengan adanya 
asuransi kesehatan, umat Islam mendapatkan perlindungan finansial dari resiko 
kesehatan yang tidak terduga, sehingga mereka dapat menjalani kehidupan dengan 
lebih tenang dan terencana tanpa dihantui dengan bayang bayang ketakutan akan biaya 
perawatan. 

Dalam konteks sosial, asuransi kesehatan juga mencerminkan nilai nilai solidarotas 
dan kepedulian yang diajarkan dalam Islam. Asuransi berbasis syariah, seperti takaful, 
mengutamakan prinsip saling tolong menolong antar peserta. Dalam sistem ini, 
diperlukan kontribusi setiap anggota asuransi yang digunakan untuk membantu peserta 
lain yang membutuhkan. (Sukardi, 2016) Hal ini menciptakan lingkungan yang lebih 
inklusif dan mendukung, di mana umat Islam dapat merasakan manfaat dari 
kebersamaan dan saling tolong menolong. Dalam kerangka maqashid syariah, asuransi 
kesehatan memainkan peran penting dalam hifdzun nafs (melindungi jiwa) dan hifdzun 
maal (melindungi harta). Dengan menjamin akses ke perawatan kesehatan yang 
memadai dan melindungi stabilitas keuangan, asuransi kesehatan menjadi alat yang 
efektif untuk meningkatkan kualitas hidup umat Islam. ketika diterapkan menggunakan 
prinsip prinsip yang sesuai syariah, asuransi kesehatan tidak hanya memberikan manfaat 
praktis tetapi juga membantu umat Islam menjalani kehidupan yang lebih baik sesuai 
dengan syariat Islam. 

Kesimpulan  

Asuransi kesehatan, dalam perspektif maqashid syariah khususnya pada aspek 
hifdzun nafs (pemeliharaan jiwa), memiliki peran penting dalam melindungi dan menjaga 
kualitas hidup manusia. Asuransi ini sejalan dengan tujuan syariah yang mengedepankan 
keselamatan dan kesejahteraan individu maupun masyarakat. Dengan adanya asuransi 
kesehatan, risiko keuangan akibat penyakit dapat diminimalkan, sehingga individu tetap 
mampu memenuhi kebutuhan hidupnya tanpa beban yang berlebihan. Selain itu, 
asuransi juga mencerminkan tanggung jawab sosial, di mana masyarakat saling 
membantu dalam meringankan beban orang lain melalui mekanisme berbasis syariah. 
Hal ini menjadi bentuk nyata dari implementasi nilai solidaritas dalam Islam. Dengan 
demikian, asuransi kesehatan berbasis maqashid syariah tidak hanya menjadi solusi 
finansial, tetapi juga alat untuk mewujudkan tujuan syariah yang lebih luas. Upaya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

523 
 

menjaga kesehatan melalui asuransi adalah bagian dari ibadah, karena mencerminkan 
perhatian terhadap amanah menjaga jiwa yang telah diberikan Allah. Selain itu, integrasi 
nilai-nilai Islam dalam praktik asuransi kesehatan memberikan dampak positif bagi 
masyarakat, baik secara individu maupun kolektif. Oleh karena itu, pengembangan 
asuransi kesehatan syariah yang inovatif dan sesuai dengan kebutuhan zaman perlu 
terus didorong untuk mendukung tercapainya kemaslahatan umat.. 

Daftar Pustaka  

Abdul, M., & Mudzakir, J. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Islam. PT. Persada Grafindo 
Persada. 

Agustianto, M. A. (2021). Asuransi dalam Pandangan Ekonomi Islam. Al Iqtishod: Jurnal 
Pemikiran Dan Penelitian Ekonomi Islam, 9(1), 55–72. 
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v9i1.229 

Alisha, M. A., & Ahmala, M. (2021). Hak Asasi Manusia Dalam Al-Kulliyat Al-Khams 
(Perspektif Pemikiran Abdurrahman Wahid). Jurnal Keislaman, 4(2). 
https://doi.org/10.54298/jk.v4i2.3330 

Arif, A., & Rianto, M. N. (2012). Lembaga Keuangan Syari’ah. CV Pustaka Setia. 

Farhana, N. (2024). Implementasi Maqashid Syariah Pada Asuransi Syariah di Indonesia. 
JIEI: Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1). http://dx.doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12305 

Ismanto, K. (2017). Peran Asuransi dalam Mewujudkan Kemaslahatan Manusia: Studi 
Implementasi Maqasid asy-Syariah dalam Asuransi. Asuransi Dalam Kajian Maqasid 
Asy-Syariah. https://www.researchgate.net/profile/Kuat-
Ismanto/publication/315482617_Peran_Asuransi_dalam_Mewujudkan_Kemaslahat
an_Manusia_Studi_Implementasi_Maqasid_asy-
Syariah_dalam_Asuransi/links/58d1b218458515b8d285dcb1/Peran-Asuransi-dalam-
Mewujudkan-Kemaslahatan-Manusia-Studi-Implementasi-Maqasid-asy-Syariah-
dalam-Asuransi.pdf  

Khanifa, N. K., & Handoyo. (2019). Implementasi Qawâ’id Fiqhiyyah Pada Perbankan 
Syari’ah Melalui Sistem Landing Akad Qarḍ. Syari’ati: Jurnal Studi Al Qur’an Dan 
Hukum, 5(2). 

Mas’ udi, M. F. (2010). Syarah Konstitusi: UUD 1945 dalam Perspektif Islam. Pustaka 
Alvabet. 

Muslich, A. W. (2015). Fiqih Muammalat. Amzah. 

Rohidin, S. H. (2017). Buku Ajar Pengantar Hukum Islam: Dari Semenanjung Arabia hingga 
Indonesia. Lintang Rasi Aksara Books. 

Sastrawidjaja, M. S. (2003). Hukum Asuransi: Perlindungan Tertanggung Asuransi 
Deposito Usaha Perasuransian. Language, 12(383p). 

Sativa, M. O. (2023). Identifikasi Perubahan Lapisan Saraf Retina Untuk Diagnosis 
Retinopati Diabetik. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

Shiddiq, S. (2011). Ushul Fiqh. Kencana. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 513-524   eISSN: 3024-8140 

524 
 

Suci, H. W., Salsabila, N. G., & Fauzan, T. Z. A. (2023). Analisis Penerapan Prinsip Asuransi 
Bpjs Kesehatan Berdasarkan Syariat Islam. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan 
Budaya, 2(4). 

Sukardi, D. (2016). Pengelolaan Dana Badan Penyelenggara Jaminan Sosial (BPJS) 
Kesehatan Dalam Perspektif Hukum Islam. Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, 
1(1). 

Syahatah, H. H. (2006). Asuransi Dalam Perspektif Syari’ah. Amzah. 

Wati, I. (2019). Kesehatan Dalam Perspektif Al-Qur’an. UIN Ar-Raniry Banda Aceh. 

Yunadi, A. (2020). Maqasid as-Syari’ah dan Asuransi Syari’ah. Jurnal Ekonomi Syariah 
Indonesia, 10(2). https://doi.org/10.21927/jesi.2020.10(2).159-172 

 

 


