Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 513-524 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Asuransi kesehatan ditinjau dari aspek maqashid syariah:
Hifdzun nafs

Aisah Nur Maulidiya Amaliya'*, Ameylia Maulida?, Ailsa Tamzia Kumala3
123 Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

e-mail: 220101110033@student.uin-malang.ac.id', 220101110035@student.uin-malang.ac.id’
ailsatamzia@gmail.com?

Kata Kunci: ABSTRAK
Asuransi Kesehatan; Konsep asuransi kesehatan dalam Islam melalui perspektif maqgashid
Magqashid Syariah; Hifdzun syariah, khususnya aspek hifdz al-nafs yang bertujuan untuk menjaga
Nafs jiwa. Pada penelitian ini, menggunakan metode studi literatur di mana
pengumpulan dan analisis data yang didasarkan pada sumber-sumber
Keywords: tertulis. Fokus penelitian menyoroti hubungan antara kesehatan dan
health insurance; Magashid hifdz al-nafs, di mana kesehatan menjadi salah satu faktor penting
Shariah; Hifdzun Nafs. dalam memelihara kehidupan manusia. Pembahasan mencakup

pandangan ulama terkait hukum asuransi kesehatan dalam Islam,

serta prinsip dasar asuransi syariah, seperti akad tabarru’, prinsip
tolong-menolong, dan pengelolaan dana yang sesuai dengan syariat. Artikel ini juga menguraikan peran
signifikan asuransi kesehatan dalam meringankan beban umat, terutama dalam situasi darurat medis,
dengan memberikan perlindungan finansial yang memungkinkan akses terhadap layanan kesehatan. Selain
itu, asuransi kesehatan dinilai berkontribusi terhadap peningkatan kualitas hidup umat Islam melalui upaya
preventif dan perlindungan jangka panjang terhadap risiko kesehatan. Dengan demikian, asuransi kesehatan
berbasis syariah tidak hanya relevan secara praktis, tetapi juga sejalan dengan tujuan utama maqashid
syariah dalam menjaga kemaslahatan jiwa umat manusia.
ABSTRACT

The concept of health insurance in Islam is examined through the perspective of magashid shariah,
specifically the aspect of hifdz al-nafs (preservation of life), which aims to safeguard human life. This study
employs a literature review method, gathering and analyzing data from written sources. The focus of the
research highlights the relationship between health and hifdz al-nafs, emphasizing health as a critical
factor in sustaining human life. The discussion includes the views of Islamic scholars regarding the legality
of health insurance in Islam and the fundamental principles of Islamic insurance (takaful), such as the
tabarru’ contract, the principle of mutual assistance, and the management of funds in accordance with
Islamic law. This article also outlines the significant role of health insurance in alleviating the burdens of
the community, particularly in medical emergencies, by providing financial protection that facilitates
access to healthcare services. Moreover, health insurance is considered to contribute to improving the
quality of life for Muslims through preventive measures and long-term protection against health risks.
Therefore, Sharia-compliant health insurance is not only practically relevant but also aligns with the
primary objectives of magashid shariah in preserving the well-being and life of humanity.

Pendahuluan

Kesehatan merupakan salah satu anugerah terbesar yang Allah berikan kepada
manusia, yang mana hal ini menjadi dasar penting bagi kehidupan. Seseorang yang sehat
pastinya akan mampu bekerja, beribadah, dan memberikan kontribusi positif bagi
masyarakat. Dalam Islam, menjaga kesehatan bukan hanya masalah kesejahteraan

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

jasmani, tetapi juga kewajiban agama yang merupakan bagian dari penjagaan jiwa
(hifdzun nafs). Seorang Muslim dapat memenuhi kewajibannya kepada Allah,
keluarganya, dan masyarakat dengan menjadi sehat. Hidup manusia selalu dipenuhi oleh
ketidakpastian yang berpotensi menimbulkan kerugian finansial di masa depan.
Ketidakpastian terkait kerugian finansial ini dikenal sebagai risiko. Manusia tidak dapat
menghindari risiko dan bahaya, sehingga tidak ada yang bisa mengetahui apa yang akan
terjadi dimasa depan, termasuk ancaman terhadap jiwa, harta, kehormatan, dan agama.
(Syahatah, 2006) Untuk menghadapi berbagai risiko tersebut, diperlukan lembaga yang
siap dan mampu menanggung risiko tersebut. Perusahaan asuransi hadir untuk
mengambil alih risiko dan memberikan perlindungan bagi nasabahnya secara efektif.

Dalam pembangunan ekonomi yang berkelanjutan, kehadiran asuransi memiliki peran
penting, bahkan menjadi salah satu pendorong utama dalam meningkatkan
pertumbuhan dan kemajuan ekonomi suatu negara. Kemajuan ekonomi ini tercapai
melalui terciptanya rasa aman di tengah masyarakat dengan adanya kepastian dalam
mengendalikan ketidakpastian yang muncul, baik dalam aktivitas bisnis maupun
kehidupan sehari-hari. Asuransi kesehatan adalah salah satu metode untuk melindungi
manusia dari berbagai risiko atau ancaman bahaya yang mungkin terjadi dalam
kehidupannya atau aktivitas ekonominya. Sebagai lembaga yang mengalihkan dan
membagi risiko, perjanjian asuransi memberikan manfaat positif, baik bagi masyarakat,
perusahaan, maupun pembangunan negara. Karena manfaat positif tersebut,
keberadaan asuransi perlu terus dijaga dan dikembangkan. (Sastrawidjaja, 2003)

Perjanjian asuransi dapat diartikan sebagai bentuk perjanjian untuk memberikan
jaminan atas kerugian. Jika seseorang setuju untuk menerima pembayaran iuran atau
premi dari pihak yang diasuransikan, maka sebagai imbalannya, ia wajib menanggung
kerugian yang dialami oleh pihak tersebut. Kerugian yang dapat diganti oleh pihak
penanggung adalah kerugian yang timbul akibat peristiwa yang tidak pasti. Dalam dunia
ekonomi, asuransi berperan sebagai lembaga keuangan yang mengumpulkan dana
dalam jumlah besar, yang kemudian dapat digunakan untuk membiayai pembangunan,
selain juga memberikan manfaat bagi masyarakat yang terlibat dalam bisnis asuransi.
Tujuan utama asuransi adalah memberikan perlindungan terhadap kerugian finansial
yang disebabkan oleh kejadian tak terduga. (Arif & Rianto, 2012)

Asuransi kesehatan dalam konteks syariah Islam menimbulkan pertanyaan terkait
kepatuhan terhadap hukum Islam, yang melarang adanya riba (bunga) dan unsur
spekulatif dalam transaksi keuangan. Dalam beberapa kasus, asuransi konvensional
kerap mengandung unsur riba, yang bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Di
Indonesia, asuransi diatur melalui UU No. 2 Tahun 1992 tentang kegiatan perasuransian.
Dalam ajaran Islam, negara memiliki peran sentral dan tanggung jawab penuh terhadap
segala urusan rakyatnya, termasuk masalah kesehatan. Hal ini didasarkan pada dalil-dalil
umum yang menegaskan peran dan komitmen pemimpin negara Islam (imam/khalifah)
dalam mengurus kepentingan rakyatnya. Nabi SAW bersabda, "Seorang pemimpin yang
bertanggung jawab atas urusan umatnya ibarat seorang gembala, dan dia bertanggung
jawab atas gembalaannya" (H.R. Bukhari No. 4904 dan 6719). (Suci et al., 2023)

Akses ke layanan kesehatan dan biaya pengobatan menjadi semakin rumit dan mahal
saat ini. Salah satu strategi untuk melindungi diri sendiri dan orang-orang sekitar kita

514



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

dari bahaya finansial yang disebabkan oleh penyakit atau kecelakaan adalah dengan
mendapatkan asuransi kesehatan. Asuransi kesehatan berfungsi sebagai instrumen
keuangan yang melindungi seseorang dari kendala keuangan yang signifikan dan
memungkinkan mereka untuk menerima perawatan yang dibutuhkan. Sebagai bagian
dari maqashid syariah, asuransi kesehatan dapat dilihat dari perspektif Islam sebagai
upaya manusia untuk mempertahankan kehidupan dengan cara menjaga kesehatan.
Pemahaman tentang maqashid syariah diperlukan untuk menjawab berbagai
permasalahan figih modern. Menurut Ismail Muhammad Syah, ada lima faktor utama
yang disebut al-kulliyah al-khams yang menjadi pertimbangan dalam menetapkan hukum
Islam, yaitu: hifz al-din yang berarti menjaga agama; hifz al-nafs yang berarti menjaga
jiwa; hifz al-'agl yang berarti menjaga akal; hifz al-nasl yang berarti menjaga keturunan;
dan hifz al-mal yang berarti menjaga harta. (Farhana, 2024)

Pembahasan dalam artikel ini akan berpusat pada cara pandang asuransi kesehatan
dari sudut pandang magqashid syariah, khususnya dalam kaitannya dengan hifdzun nafs
(perlindungan jiwa). Pertanyaan pertama yang diajukan adalah apakah gagasan asuransi
kesehatan sejalan dengan prinsip-prinsip Islam dan bagaimana hal itu dapat membantu
syariah mencapai tujuannya untuk menjaga kehidupan dan kesehatan manusia. Maka
dari itu, penting untuk mengkaji asuransi kesehatan dari sudut pandang maqashid
syariah, dengan menekankan pada asuransi kesehatan, khususnya dalam mengulik
rasionalitas dan keuntungan asuransi kesehatan bagi individu, keluarga, dan masyarakat
secara keseluruhan dalam menjaga stabilitas keuangan dan kesehatan, sesuai dengan
ajaran Islam.Penelitian ini menggunakan metode studi literatur atau studi pustaka, yang
merupakan pendekatan pengumpulan dan analisis data yang didasarkan pada sumber-
sumber tertulis, baik dalam bentuk buku, artikel jurnal, maupun sumber referensi
lainnya. Penulis memanfaatkan berbagai artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan topik
Asuransi Kesehatan dan Magashid Syariah: Hifdzun Nafs.

Pembahasan

Konsep Asuransi Kesehatan dalam Islam

Asuransi kesehatan merupakan salah satu cara untuk memberikan perlindungan
finansial bagi masyarakat dalam menghadapi risiko kesehatan. Asuransi kesehatan,
dalam kerangka Islam, dikenal sebagai at-takaful, yang berarti saling menanggung dan
bekerja sama untuk memberikan jaminan terhadap risiko tertentu. Konsep ini
menekankan prinsip solidaritas, keadilan, dan tanggung jawab sosial dalam melindungi
individu dari potensi kerugian finansial akibat masalah kesehatan. Dalam literatur Islam,
asuransi kesehatan sering dipahami sebagai bentuk nyata dari praktik tolong-menolong
(ta’awun), yang dijalankan untuk kebaikan bersama tanpa melibatkan unsur-unsur yang
dilarang, seperti riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir (judi). (Arif & Rianto,
2012)

Menurut ajaran Islam, risiko adalah bagian tak terhindarkan dari kehidupan manusia.
Karena itu, keberadaan asuransi kesehatan syariah bertujuan memberikan rasa aman
dan stabilitas dalam menghadapi risiko tersebut. Takaful menawarkan mekanisme di
mana peserta menyumbang sejumlah dana ke dalam dana bersama yang digunakan

515



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

untuk membantu anggota lain yang membutuhkan. Dengan demikian, asuransi
kesehatan dalam Islam tidak hanya menjadi alat perlindungan finansial tetapi juga wujud
solidaritas sosial.Pada asuransi kesehatan berbasis syariah, akad atau kontrak yang
digunakan adalah akad tabarru’ dan akad tijarah. Akad tabarru’ adalah perjanjian
berbentuk hibah atau sumbangan, di mana peserta dengan sukarela memberikan
sebagian kontribusinya untuk membantu anggota lain yang terkena musibah. Di sisi lain,
akad tijarah bersifat komersial namun tetap mengikuti prinsip-prinsip syariah.
Pengelolaan dana ini dilakukan secara amanah oleh perusahaan pengelola, tanpa
pembagian keuntungan yang melanggar syariat. Hal ini menjadikan konsep takaful lebih
unggul dibandingkan dengan asuransi konvensional yang seringkali lebih
menitikberatkan pada keuntungan komersial. (Muslich, 2015)

Asuransi kesehatan dalam Islam bertumpu pada sejumlah prinsip utama, antara lain:
(Suci et al., 2023)

1. Akad Tabarru’
Akad Tabarru’” merupakan inti dari asuransi syariah yang didasarkan pada niat
memberikan kontribusi sukarela (hibah) dari peserta untuk membantu peserta lain
yang mengalami musibah. Prinsip ini mencerminkan semangat gotong royong dan
saling membantu dalam komunitas peserta asuransi syariah. Dalam konteks ini,
dana yang terkumpul digunakan untuk membantu mereka yang membutuhkan
sesuai dengan syariat Islam. Konsep tabarru’ menghindari unsur riba, gharar
(ketidakpastian), dan maysir (spekulasi) yang sering ditemui dalam asuransi
konvensional. Selain itu, akad ini mencerminkan nilai-nilai keikhlasan dalam
memberikan sebagian harta demi kepentingan bersama, yang sejalan dengan
prinsip keadilan sosial dalam Islam.
2. Prinsip Tolong-Menolong

Prinsip tolong-menolong atau ta’awun dalam asuransi syariah menjadi dasar
operasionalnya. Setiap peserta berkontribusi untuk membangun dana bersama
yang digunakan ketika salah satu peserta menghadapi risiko atau musibah. Hal ini
mencerminkan ajaran Islam yang menekankan kepedulian antar sesama. Selain itu,
prinsip ini menghindarkan potensi eksploitasi atau ketidakadilan karena dana
dikelola secara transparan dan bertujuan untuk kemaslahatan umum. Dengan
adanya tolong-menolong, asuransi syariah menjadi solusi yang tidak hanya
memberikan perlindungan finansial, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial di
antara umat.

3. Pengelolaan Dana yang Sesuai Syariat

Pengelolaan dana dalam asuransi syariah harus memenuhi ketentuan syariat,
seperti menghindari investasi dalam sektor yang diharamkan dan memastikan
penggunaan dana yang transparan. Dana peserta dikelola oleh perusahaan
asuransi sebagai amanah, dengan tujuan memberikan manfaat optimal sesuai
aturan Islam. Dalam praktiknya, dana ini diinvestasikan ke sektor-sektor yang halal
dan produktif, seperti pembiayaan proyek sosial dan ekonomi yang mendukung
kesejahteraan masyarakat. Selain itu, mekanisme pelaporan keuangan yang jujur
dan akuntabel wajib diterapkan untuk menjaga kepercayaan peserta dan
keselarasan dengan nilai-nilai Islam.Dalam praktik modern, asuransi kesehatan

516



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

syariah semakin relevan seiring meningkatnya kesadaran umat Islam untuk
menjauhkan diri dari transaksi yang mengandung unsur riba. Badan Penyelenggara
Jaminan Sosial (BPJS) Kesehatan di Indonesia, misalnya, menjadi contoh bentuk
asuransi kesehatan berbasis sosial yang bertujuan memberikan akses layanan
kesehatan kepada seluruh masyarakat

Konsep Maqashid Syariah

Konsep Maqashid Syariah pertama kali dikembangkan oleh Al-Ghazali melalui
karyanya al-Mustasfa min Ilm al-Ushul. Pemahaman ini kemudian diperluas secara lebih
komprehensif oleh Asy-Syatibi dalam al-Muwafaqat fi Ushul asy-Syari’ah. Secara umum,
tujuan syariah adalah mewujudkan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia, baik di
dunia maupun di akhirat. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam Surat al-Anbiya ayat
107, yang menjadi dasar keuniversalan Islam. Sebagai konsekuensinya, hukum Islam
bersifat universal dan relevan sepanjang masa (shalih li kulli zaman wa makan).
Penetapan hukum Islam bertujuan untuk melindungi lima aspek utama, yang dikenal
sebagai al-kulliyah al-khams. Kelima aspek tersebut mencakup perlindungan terhadap
agama (hifdz ad-din), jiwa (hifdz an-nafs), akal (hifdz al-aql), keturunan (hifdz an-nasl),
dan harta (hifdz al-maal). (Ismanto, 2017)

Istilah maqgashid secara konseptual baru dikenal pada abad ke-10, namun pemahaman
substansial mengenai maqgashid syariah sudah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW.
Hal ini terlihat dari berbagai peristiwa yang menjadi latar belakang turunnya ayat-ayat
Al-Qur'an dan Sunnah sebagai pedoman hidup umat manusia. Pemahaman magashid
berkembang pesat pada masa Khalifah Umar bin Khattab, seperti dalam kebijakan tidak
membagikan harta rampasan perang kepada tentara saat penaklukan Khaibar di Irak.
Keputusan tersebut didasarkan pada manfaat yang lebih besar jika harta itu dikelola
oleh penduduk setempat agar mereka tetap memiliki mata pencaharian, sementara
tentara tetap mendapatkan hasilnya. Pada abad ke-3 hingga ke-5 Hijriah, beberapa
ulama mulai menulis tentang maqgashid, meskipun belum menjadi subjek khusus.
Namun, pada abad ke-5 hingga ke-8 Hijriah, kajian maqashid berkembang signifikan
dengan munculnya pendekatan filosofis terhadap hukum Islam. Pendekatan ini lahir
sebagai respons terhadap kesulitan yang dihadapi ketika hanya mengandalkan
pendekatan literal dalam memahami hukum Islam, terutama dalam menyesuaikan diri
dengan perubahan dan dinamika zaman. (Yunadi, 2020)

Magashid Syariah memiliki tiga inti pokok utama yang menjadi landasan dalam
menjaga kehidupan manusia. Pertama, maqashid al-dharuriyat, yaitu tujuan yang
berfokus pada perlindungan terhadap lima elemen dasar kehidupan: agama (hifdz ad-
din), jiwa (hifdz an-nafs), keturunan (hifdz an-nasl), akal (hifdz al-aql), dan harta (hifdz al-
maal). Kedua, maqashid al-hgjjiyat, yang bertujuan untuk menghilangkan kesulitan serta
meningkatkan kualitas perlindungan terhadap lima elemen tersebut, sehingga
kehidupan menjadi lebih baik dan nyaman. Ketiga, maqashid al-tahsiniyah, yang
bertujuan menyempurnakan penjagaan lima elemen dasar tersebut melalui perbuatan
terbaik dan terpuji. Jika maqashid al-dharuriyat tidak tercapai, maka kerusakan besar
akan terjadi, baik di dunia maupun di akhirat, meskipun maqashid al-hgjjiyat dan
magqashid al-tahsiniyah tidak terpenuhi. Hal ini menegaskan bahwa maqashid al-

517



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

dharuriyat memiliki posisi paling penting dalam hierarki tujuan syariah. (Alisha & Ahmala,
2021)

Qawaid fighiyyah (kaidah-kaidah figh) merupakan salah satu landasan penting dalam
hukum Islam, setara dengan dalil-dalil lain yang mendukung. Qawaid fighiyyah adalah
kaidah bersifat universal (kulli) yang dapat diterapkan pada seluruh bagian (juz’i) yang
terkait, sehingga hukum-hukum spesifik (juz’i) dapat dirujuk dan diidentifikasi melalui
kaidah ini. Figh memiliki cakupan yang sangat luas karena meliputi berbagai hukum
cabang (furu’). Oleh karena itu, diperlukan kristalisasi berupa kaidah-kaidah universal
yang berfungsi untuk mengklasifikasikan masalah-masalah furu’ ke dalam beberapa
kelompok. Setiap kelompok tersebut terdiri dari kumpulan masalah yang memiliki
kesamaan sifat atau karakteristik, sehingga memudahkan analisis dan penerapannya.
(Khanifa & Handoyo, 2019)

Setiap jiwa manusia memiliki hak yang sama di muka bumi, sebagaimana ditegaskan
dalam Al-Qur'an Surat Al-Hujurat ayat 13: “Wahai manusia, sungguh, Kami telah
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya
yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh,
Allah Maha Mengetahui, Maha Teliti.” Ayat ini menegaskan bahwa di mana pun manusia
berada, mereka memiliki kedudukan yang setara. Yang membedakan mereka di
hadapan Allah SWT hanyalah tingkat ketakwaan masing-masing. (Alisha & Ahmala, 2021)

Hubungan Hifdzun Nafs dengan Kesehatan

Hifdzun Nafs, yang secara harfiah berarti menjaga jiwa, berasal dari dua kata dalam
bahasa Arab yang bermakna perlindungan. Konsep ini merupakan salah satu tujuan
utama yang ingin dicapai melalui pemberlakuan syariat Islam (magashid syariah). Sejak
lebih dari empat belas abad yang lalu, Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW
memiliki visi mulia, yaitu menghormati hak asasi manusia secara menyeluruh. Di antara
hak-hak tersebut, yang paling utama adalah perhatian besar Islam terhadap hak hidup
manusia. Oleh karena itu, menjaga jiwa menjadi bagian penting dalam rangkaian tujuan
syariat Allah. (Rohidin, 2017)

Jaminan keselamatan jiwa (hifdzun nafs) mencakup perlindungan terhadap hak hidup
yang layak dan bermartabat bagi setiap individu. Dalam pengertian yang lebih luas,
jaminan ini mencakup perlindungan atas nyawa, integritas fisik, serta penghormatan
terhadap martabat kemanusiaan. (Abdul & Mudzakir, 2002) Imam al-Ghazali
sebagaimana dikutip oleh (Mas’ udi, 2010) Hifdzun ndfs, yang termasuk salah satu prinsip
utama dalam al-kulliyat al-magashid al-khamsah, adalah ketentuan fundamental dalam
agama Islam yang bertujuan untuk melindungi hak-hak manusia. Dalam pandangannya,
setiap hukum yang berorientasi pada upaya menjaga jiwa dipastikan sesuai dengan
kebenaran dan termasuk dalam hukum syariat Islam.

Menurut (Shiddig, 2011) hifdzun nafs, berdasarkan tingkat kepentingannya, dapat
dibagi menjadi tiga tingkatan, yaitu sebagai berikut:

1. Memelihara jiwa pada tingkat dharuriyyat, seperti memenuhi kebutuhan dasar
seperti makanan untuk mempertahankan kehidupan. Jika kebutuhan ini tidak

518



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

dipenuhi, maka jiwa manusia akan terancam, bahkan dapat menyebabkan
kelemahan atau kematian.

2. Memelihara jiwa pada tingkat hdjiyat, seperti diperbolehkannya berburu dan
menikmati makanan yang lezat. Jika kebutuhan ini tidak dipenuhi, sebenarnya
tidak akan ada akibat yang serius, meskipun jika dipaksakan bisa mempersulit
kehidupan.

3. Memelihara jiwa pada tingkat tahsiniyat, seperti penetapan tata cara makan dan
minum. Aspek ini bersifat sebagai kesopanan dan tidak akan membahayakan jiwa
manusia atau menyulitkan kehidupannya.

Dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat yang mendukung agar umat manusia
dapat memelihara jiwa. Seperti ayat yang digunakan oleh Ibn Taimiyah sebagai bukti
bahwa memelihara jiwa merupakan keharusan agama (Q.S Al-Furgan ayat 68) yang
berbunyi:

61 5l S5 et g O g by Vi g ol o B3l 5 sl o o 0 Y

Artinya : “Dan orang orang yang tidak mempersekutukan Allah dengan sembahan lain dan
tidak membunuh orang yang diharamkan Allah kecuali dengan alasan yang benar, dan
tidak berzina, dan barangsiapa melakukan demikian itu, niscaya dia mendapat hukuman
yang berat.” Ayat tersebut menjelaskan kepada umat manusia, khususnya umat Islam,
untuk tidak menyekutukan Allah dan tidak membunuh seseorang yang diharamkan oleh
Allah SWT, kecuali dalam keadaan yang dibenarkan. Dengan demikian, ayat ini
menegaskan bahwa perlindungan terhadap jiwa dan hak hidup manusia sangatlah
penting dan diatur oleh Allah SWT.

Kemudian dalam Hadis yang dikutip dari Sahih Bukhari yaitu berbunyi :

b 3 pier 0 é}.@jm@é}kégjygjﬁél;jg&ﬁ)\é@%ﬂ\&&&éﬁ\@bjé};}i%\&%
L B ey 10 g 1 s H/f’}i )6 38T o (3 s B B 22 ey 1 g e s
ol s 1002 10 s 6 i 3 e 3 Bhasd 300

Artinya : “Dari [Abu Hurairah] radliallahu 'anhu dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam beliau
bersabda: "Barangsiapa menjatuhkan diri dari gunung, hingga membunuh jiwanya (bunuh
diri), maka ia akan jatuh ke neraka jahannam, ia kekal serta abadi di dalamnya selama-
lamanya. Barangsiapa menegak racun, hingga meninggal dunia, maka racun tersebut akan
berada di tangannya, dan ia akan menegaknya di neraka jahannam, ia kekal serta abadi di
dalamnya selama-lamanya. Dan barang siapa bunuh diri dengan (menusuk dirinya dengan)
besi, maka besi itu akan ada di tangannya, dengannya ia akan menghujamkan ke perutnya
di neraka jahannam, ia kekal dan abadi di dalamnya selama-lamanya.” (H.R Bukhari No,

5333)

Hadis tersebut menjelaskan bahwa bunuh diri merupakan perbuatan yang haram
dalam Islam. Allah menjadikan kehidupan manusia sebagai anugerah yang harus dijaga,
sehingga menjaga kehidupan jiwa menjadi kewajiban yang sangat ditekankan. Jika
seseorang melakukan tindakan bunuh diri, maka siksaan yang akan diterima sangatlah
berat. Dalam kaitannya dengan kesehatan hifdzun nafs sebagai salah satu prinsip dalam
maqashid syariah memiliki makna yang mendalam dalam menjaga keberlangsungan

519



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

hidup manusia. Dalam konteks kesehatan, prinsip ini relevan karena menyentuh aspek
perlindungan jiwa (nafs) baik secara fisik maupun mental dan spiritual. Dalam perspektif
Islam, menjaga kesehatan merupakan bagian integral dari memelihara jiwa, sehingga
setiap indvidu diwajibkan untuk mengupayakan kondisi terbaik bagi dirinya dan orang
lain.

Menjaga kesehatan fisik adalah salah satu bentuk implementasi hifdzun nafs. Tubuh
yang sehat memungkinkan seseorang untuk melaksanakan ibadah dengan optimal,
seperti shalat puasa, dan berbagai aktivitas lainnya. Oleh karena itu, Islam menganjurkan
umatnya untuk menjaga kebersihan, mengonsumsi makanan yang halal dan thayyib
serta menghindari hal hal yang dapat merusak tubuh, seperti konsumsi alkohol narkoba,
atau makanan yang berlebihan. (Wati, 2019) Rasulullah SAW mengingatkan pentingnya
hidup seimbang, baik dalam hal pola makan maupun aktivitas fisik sebagaimana
sabdanya:

;,;;sglg;w\j&ztc;gs‘\d%L«J}sgru)g;&\y@\Jpij@é&\y;gmdgmw\
i Elig O Bl pud I DB Y oo b fam 28T s8T

Artinya : “Sahabat Al Miqdan bin Ma’dykareb Al Kindi mengisahkan: Aku pernah
mendengar Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: Tidaklah seorang anak Adam
memenuhi suatu kantung yang lebih buruk dibanding perutnya. Bila tidak ada pilihan,
maka cukuplah baginya sepertiga dari perutnya untuk makanan, sepertiga lainnya untuk
minuman dan sepertiga lainnya untuk nafasnya.” (H.R Tirmidzi No.2302)

Hadis tersebut menjelaskan pentingnya menjaga pola makan dan minum dengan
cukup, tanpa berlebihan. Ditekankan juga untuk mengonsumsi makanan dalam porsi
sepertiga dari kapasitas perut, sepertiga lainnya untuk minuman, dan sepertiga sisanya
untuk napas. (Sativa, 2023). Hubungan antara hifdzun nafs dan Kesehatan tidak hanya
mencakup mengenai perlindungan fisik dari penyakit saja, tetapi juga memastikan
adanaya akses yang layak terhadap perawatan kesehatan. Asuransi Kesehatan
memungkinkan sesorang untuk mendapatkan pelayanan medis yang diperlukan tanpa
menghadapi beban finansial yang berat. Dengan demikian, asuransi kesehatan
membantu mencegah situasi di mana seseorang tidak mampu mendapatkan perawatan
medis karena keterbatasan ekonomi, yang pada akhirnya dapat membahayakan
nyawanya.

Hukum atau Pandangan Ulama Tentang Asuransi Kesehatan

Pandangan ulama tentang asuransi kesehatan beragam, tergantung pada bagaimana
asuransi tersebut dioperasikan dan prinsip-prinsip yang mendasarinya. Sebagian ulama
memandang asuransi kesehatan sebagai hal yang diperbolehkan (mubah) karena
dianggap sebagai upaya preventif untuk melindungi individu dari risiko finansial akibat
sakit. Dalam pandangan ini, asuransi dipandang sebagai bentuk kerja sama (ta'awun)
yang sesuai dengan prinsip Islam, terutama jika asuransi tersebut menggunakan akad
yang jelas, transparan, dan bebas dari unsur riba, gharar (ketidakpastian), serta maysir
(spekulasi).

Namun, ada pula ulama yang menganggap asuransi kesehatan konvensional
bermasalah karena adanya unsur-unsur yang bertentangan dengan syariat, seperti riba

520



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

dalam pengelolaan dana atau gharar dalam ketidakpastian klaim. Sebagai alternatif,
mereka mendorong penggunaan asuransi berbasis syariah yang menggunakan prinsip
tabarru’ (dana kebajikan) dan akad yang sesuai dengan hukum Islam. Oleh karena itu,
bagi umat Islam yang ingin menggunakan asuransi kesehatan, penting untuk
memastikan bahwa sistem asuransi yang dipilih sesuai dengan prinsip syariah agar
terhindar dari hal-hal yang dilarang agama.

Dalam Islam, hukum asuransi kesehatan termasuk dalam kategori ijtihadiyah, karena
tidak ada dalil eksplisit dalam Al-Qur'an maupun hadis yang mengaturnya. Beberapa
ulama memandang bahwa asuransi adalah bagian dari ikhtiar manusia untuk
menghadapi ketidakpastian hidup, seperti penyakit atau kecelakaan. Sebagai contoh,
Fuad Mohammad Fachruddin mengemukakan bahwa asuransi kesehatan yang bersifat
sosial, seperti yang diselenggarakan negara, dapat dianggap halal karena bertujuan
untuk kemaslahatan umum dan tidak mengandung unsur riba. Pandangan ini didukung
oleh ulama yang membolehkan asuransi karena melihatnya sebagai bentuk kerja sama
dan perlindungan finansial bagi masyarakat. (Agustianto, 2021)

Pendekatan moderat diambil oleh ulama seperti Muhammad Abu Zahrah, yang
membedakan antara asuransi komersial dan asuransi sosial. Menurutnya, asuransi
sosial, seperti jaminan kesehatan yang dikelola pemerintah atau lembaga nirlaba,
diperbolehkan karena bertujuan untuk melindungi masyarakat secara kolektif. Di sisi
lain, asuransi komersial yang berorientasi pada keuntungan dianggap tidak sesuai
dengan nilai-nilai Islam karena dapat mengeksploitasi kebutuhan masyarakat.
Pandangan ini menekankan pentingnya niat dan mekanisme dalam menentukan
kehalalan sebuah bentuk asuransi. (Agustianto, 2021)

Peran Asuransi Kesehatan dalam Meringankan Beban Umat

Konsep maqashid syariah, khususnya hifdz al-nafs (memelihara jiwa), memiliki
relevansi yang erat dengan peran asuransi kesehatan dalam meringankan beban umat,
terutama dalam situasi darurat medis. Hifdz al-nafs bertujuan untuk memastikan
keberlangsungan hidup dan mencegah hal-hal yang dapat mengancam keselamatan
jiwa. Dalam konteks modern, asuransi kesehatan berfungsi sebagai mekanisme
perlindungan finansial yang dapat mendukung upaya tersebut. Pemeliharaan
kemaslahatan jiwa sebagai aspek positif (ijabiyah) diwujudkan melalui pernikahan yang
bertujuan melestarikan keturunan. Pada tingkat dharuriyyah, perlindungan jiwa dapat
dilakukan dengan memenuhi kebutuhan dasar seperti makanan untuk
mempertahankan hidup. Selain itu, kemaslahatan jiwa juga dapat dicapai melalui aspek
negatif (salbiyah), yaitu dengan mencegah atau menghindari hal-hal yang dapat
merusak fisik, yang pada akhirnya juga merusak jiwa.

Ketika seseorang menghadapi kondisi darurat medis, kebutuhan akan layanan
kesehatan sering kali mendesak dan memerlukan biaya yang tidak sedikit. Asuransi
kesehatan dapat menjadi solusi untuk mengurangi beban finansial, sehingga
memungkinkan individu mendapatkan perawatan yang dibutuhkan tanpa harus
khawatir akan dampak ekonomi yang berat. Hal ini sejalan dengan prinsip Islam yang
mendorong upaya preventif dan perlindungan terhadap hak hidup yang mulia serta
kehormatan manusia. Selain itu, asuransi kesehatan juga berperan dalam memfasilitasi

521



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

akses ke layanan kesehatan yang berkualitas, baik untuk pencegahan maupun
pengobatan, yang secara tidak langsung mendukung pemeliharaan jiwa masyarakat
secara kolektif. Dengan demikian, asuransi kesehatan dapat dilihat sebagai salah satu
implementasi praktis dari maqashid syariah dalam aspek hifdz al-nafs, karena membantu
menjaga keberlangsungan hidup dan memberikan rasa aman terhadap risiko kesehatan
yang tidak terduga. (Yunadi, 2020)

Kontribusi Asuransi Kesehatan terhadap Peningkatan Kualitas Hidup Umat Islam

Asuransi kesehatan memberikan kontribusi signifikan terhadap peningkatan kualitas
hidup umat islam, terutama dalam hal kesejahteraan, perlindungan, dan kemudahan
akses terhadap layanan Kesehatan. Dalam Islam, kesehatan adalah salah satu nikmat
yang sangat dihargai, karena Kesehatan yang baik memungkinkan sesorang untuk
melaksanakan ibadah, bekerja, dan berkontribusi kepada masyarakat. Dengan adanya
asuransi kesehatan, umat Islam mendapatkan perlindungan finansial dari resiko
kesehatan yang tidak terduga, sehingga mereka dapat menjalani kehidupan dengan
lebih tenang dan terencana tanpa dihantui dengan bayang bayang ketakutan akan biaya
perawatan.

Dalam konteks sosial, asuransi kesehatan juga mencerminkan nilai nilai solidarotas
dan kepedulian yang diajarkan dalam Islam. Asuransi berbasis syariah, seperti takaful,
mengutamakan prinsip saling tolong menolong antar peserta. Dalam sistem ini,
diperlukan kontribusi setiap anggota asuransi yang digunakan untuk membantu peserta
lain yang membutuhkan. (Sukardi, 2016) Hal ini menciptakan lingkungan yang lebih
inklusif dan mendukung, di mana umat Islam dapat merasakan manfaat dari
kebersamaan dan saling tolong menolong. Dalam kerangka maqashid syariah, asuransi
kesehatan memainkan peran penting dalam hifdzun nafs (melindungi jiwa) dan hifdzun
maal (melindungi harta). Dengan menjamin akses ke perawatan kesehatan yang
memadai dan melindungi stabilitas keuangan, asuransi kesehatan menjadi alat yang
efektif untuk meningkatkan kualitas hidup umat Islam. ketika diterapkan menggunakan
prinsip prinsip yang sesuai syariah, asuransi kesehatan tidak hanya memberikan manfaat
praktis tetapi juga membantu umat Islam menjalani kehidupan yang lebih baik sesuai
dengan syariat Islam.

Kesimpulan

Asuransi kesehatan, dalam perspektif maqashid syariah khususnya pada aspek
hifdzun nafs (pemeliharaan jiwa), memiliki peran penting dalam melindungi dan menjaga
kualitas hidup manusia. Asuransi ini sejalan dengan tujuan syariah yang mengedepankan
keselamatan dan kesejahteraan individu maupun masyarakat. Dengan adanya asuransi
kesehatan, risiko keuangan akibat penyakit dapat diminimalkan, sehingga individu tetap
mampu memenuhi kebutuhan hidupnya tanpa beban yang berlebihan. Selain itu,
asuransi juga mencerminkan tanggung jawab sosial, di mana masyarakat saling
membantu dalam meringankan beban orang lain melalui mekanisme berbasis syariah.
Hal ini menjadi bentuk nyata dari implementasi nilai solidaritas dalam Islam. Dengan
demikian, asuransi kesehatan berbasis magashid syariah tidak hanya menjadi solusi
finansial, tetapi juga alat untuk mewujudkan tujuan syariah yang lebih luas. Upaya

522



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

menjaga kesehatan melalui asuransi adalah bagian dari ibadah, karena mencerminkan
perhatian terhadap amanah menjaga jiwa yang telah diberikan Allah. Selain itu, integrasi
nilai-nilai Islam dalam praktik asuransi kesehatan memberikan dampak positif bagi
masyarakat, baik secara individu maupun kolektif. Oleh karena itu, pengembangan
asuransi kesehatan syariah yang inovatif dan sesuai dengan kebutuhan zaman perlu
terus didorong untuk mendukung tercapainya kemaslahatan umat..

Daftar Pustaka

Abdul, M., & Mudzakir, J. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Islam. PT. Persada Grafindo
Persada.

Agustianto, M. A. (2021). Asuransi dalam Pandangan Ekonomi Islam. Al Igtishod: Jurnal
Pemikiran Dan Penelitian Ekonomi Islam, 9(1), 55-72.
https://doi.org/10.37812/aligtishod.v9i1.229

Alisha, M. A., & Ahmala, M. (2021). Hak Asasi Manusia Dalam Al-Kulliyat Al-Khams
(Perspektif ~Pemikiran Abdurrahman Wahid). Jurnal Keislaman, 4(2).
https://doi.org/10.54298/jk.v4i2.3330

Arif, A., & Rianto, M. N. (2012). Lembaga Keuangan Syari’ah. CV Pustaka Setia.

Farhana, N. (2024). Implementasi Maqashid Syariah Pada Asuransi Syariah di Indonesia.
JIEI: Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 10(1). http://dx.doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12305

Ismanto, K. (2017). Peran Asuransi dalam Mewujudkan Kemaslahatan Manusia: Studi
Implementasi Maqasid asy-Syariah dalam Asuransi. Asuransi Dalam Kajian Maqasid
Asy-Syariah. https://www.researchgate.net/profile/Kuat-
Ismanto/publication/315482617_Peran_Asuransi_dalam_Mewujudkan_Kemaslahat
an_Manusia_Studi_Implementasi_Magasid_asy-
Syariah_dalam_Asuransi/links/58d1b218458515b8d285dcb1/Peran-Asuransi-dalam-
Mewujudkan-Kemaslahatan-Manusia-Studi-Implementasi-Magasid-asy-Syariah-
dalam-Asuransi.pdf

Khanifa, N. K., & Handoyo. (2019). Implementasi Qawa’id Fighiyyah Pada Perbankan
Syari’ah Melalui Sistem Landing Akad Qard. Syari’ati: Jurnal Studi Al Qur’an Dan
Hukum, 5(2).

Mas’ udi, M. F. (2010). Syarah Konstitusi: UUD 1945 dalam Perspektif Islam. Pustaka
Alvabet.

Muslich, A. W. (2015). Figih Muammalat. Amzah.

Rohidin, S. H. (2017). Buku Ajar Pengantar Hukum Islam: Dari Semenanjung Arabia hingga
Indonesia. Lintang Rasi Aksara Books.

Sastrawidjaja, M. S. (2003). Hukum Asuransi: Perlindungan Tertanggung Asuransi
Deposito Usaha Perasuransian. Language, 12(383p).

Sativa, M. O. (2023). Identifikasi Perubahan Lapisan Saraf Retina Untuk Diagnosis
Retinopati Diabetik. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

Shiddigq, S. (2011). Ushul Figh. Kencana.

523



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 513-524 elSSN: 3024-8140

Suci, H. W., Salsabila, N. G., & Fauzan, T. Z. A. (2023). Analisis Penerapan Prinsip Asuransi
Bpjs Kesehatan Berdasarkan Syariat Islam. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan
Budaya, 2(4).

Sukardi, D. (2016). Pengelolaan Dana Badan Penyelenggara Jaminan Sosial (BPJS)
Kesehatan Dalam Perspektif Hukum Islam. Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam,

1(1).
Syahatah, H. H. (2006). Asuransi Dalam Perspektif Syari’ah. Amzah.
Wati, I. (2019). Kesehatan Dalam Perspektif Al-Qur’an. UIN Ar-Raniry Banda Aceh.

Yunadi, A. (2020). Maqasid as-Syari’ah dan Asuransi Syari’ah. Jurnal Ekonomi Syariah
Indonesia, 10(2). https://doi.org/10.21927/jesi.2020.10(2).159-172

524



