Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 540-548 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Kisah Inspiratif Sunan Bonang: Menggali sejarah dan
metode dakwahnya dalam penyebaran agama Islam

Zahrotul Mufidah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: Zahrotulo101@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Sunan Bonang, Dakwah, Artikel Artikel ini membahas pentingnya peran Sunan Bonang dalam
Gamelan, Wayang, penyebaran Islam di Jawa pada abad ke-15 serta strategi dakwah yang ia

Akulturasi Budaya, Islam di
Jawa

Keywords:

Sunan Bonang, Da'wah,
Gamelan, Wayang, Cultural
Acculturation, Islam in Java

gunakan. Dikenal sebagai Raden Makdum Ibrahim, Sunan Bonang
mengadopsi pendekatan akulturasi budaya dalam menyebarkan ajaran
Islam. la memanfaatkan seni tradisional Jawa, seperti musik gamelan
dan pertunjukan wayang, sebagai media dakwah yang efektif. Melalui
karya seni ini, ajaran Islam disampaikan secara menarik dan mudah
dipahami oleh masyarakat. Pendekatan Sunan Bonang menekankan
harmoni dan penghormatan terhadap tradisi lokal, sehingga Islam
diterima secara damai tanpa paksaan. Dengan menyisipkan pesan-pesan Islam dalam syair dan seni, ia
berhasil menjembatani kesenjangan antara ajaran agama dan praktik budaya Jawa. Upayanya tidak hanya
mempercepat penyebaran Islam tetapi juga menciptakan koeksistensi yang harmonis dengan tradisi
setempat. Penelitian ini mengkaji strategi dakwah Sunan Bonang, dampaknya terhadap masyarakat Jawa,
serta relevansinya dalam mendorong pemahaman antaragama dan nilai-nilai damai. Selain itu, artikel ini
diharapkan dapat menginspirasi generasi muda untuk mengadopsi pendekatan kreatif dan inklusif dalam
menyebarkan pesan-pesan positif.

ABSTRACT

This article explores the historical significance and proselytization strategies of Sunan Bonang, a central
figure in the spread of Islam in Java during the 15th century. Also known as Raden Makdum Ibrahim, Sunan
Bonang is renowned for his innovative use of cultural assimilation in preaching. He incorporated
traditional Javanese art forms, such as gamelan music and wayang performances, as tools to introduce
Islamic teachings. Through these media, he communicated the values of Islam in a manner that was both
accessible and appealing to the local population. Sunan Bonang's approach emphasized harmony and
mutual respect, allowing Islam to be accepted organically without coercion. By embedding Islamic
messages in poetic compositions and artistic expressions, he bridged the gap between religious teachings
and Javanese cultural practices. His efforts not only facilitated the spread of Islam but also fostered a
peaceful coexistence with existing traditions. This study examines the strategies used by Sunan Bonang,
their impact on Javanese society, and their enduring relevance in promoting interfaith understanding and
peaceful values. It also aims to inspire younger generations to adopt creative and inclusive approaches in
spreading positive messages.

Pendahuluan

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia menjadi topik yang menarik perhatian para ahli
sejarah, yang memiliki beragam pendapat mengenai waktu dan cara kedatangan agama
ini. (Umam, 2020, p. 94) Para pedagang Muslim dari Arab, Persia, dan India telah tiba di
kepulauan Indonesia untuk berdagang sejak abad ke-7 Masehi, bersamaan dengan

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:Zahrotul0101@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

perkembangan awal Islam di Timur Tengah. (Muhammad Basri, 2019, p. 71) Mereka
dianggap sebagai pelopor penyebaran Islam di wilayah ini, dengan pelabuhan-
pelabuhan seperti Barus di Sumatera menjadi titik awal interaksi antara pedagang dan
masyarakat lokal. Selain itu, ada pula teori yang mengemukakan bahwa pengaruh Islam
mulai terlihat pada abad ke-11 M, meskipun bukti konkret mengenai hal ini masih
terbatas.(Umam, 2020, p. 94) J.P. Moquette berpendapat bahwa Islam masuk ke Jawa
sekitar tahun 1082 M, berdasarkan penemuan prasasti batu nisan di Leran, Gresik, yang
mencantumkan nama Fatimah binti Maimun dan tahun kematiannya 475 H (1082
M).(Maryamah, dkk “Sejarah Dan Dinamika Islam Di Pulau Jawa,” Kalpataru 9 (2023):
43). Pada abad ke-13 M, dengan munculnya kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudra
Pasai dan Demak, pengaruh Islam semakin menguat dan menjadi pusat penyebaran
ajaran serta budaya di wilayah pesisir.

Secara geografis, Indonesia berada di kawasan Asia Tenggara yang telah memiliki
peradaban tinggi sebelum kedatangan Islam. Masyarakat di wilayah ini menganut
berbagai budaya dan agama, sehingga proses penerimaan Islam tidak berlangsung
secara instan. Berbagai tantangan, termasuk perbedaan budaya dan kepercayaan lokal,
harus dihadapi oleh para penyebar ajaran Islam. Dengan demikian, sejarah penyebaran
Islam di Indonesia melibatkan peran para wali atau waliyullah yang menyebarkan ajaran
secara damai dan adaptif, menjadikan Indonesia sebagai negara dengan populasi
muslim terbesar di dunia.(Umam, 2020, p. 94). Islam sebagai agama yang komprehensif
mendorong pengikutnya untuk berdakwah sesuai kemampuan masing-masing.
Penyebaran Islam di Pulau Jawa sangat dipengaruhi oleh Wali Songo, sembilan tokoh
penting dalam dakwah Islam. Dalam bahasa Arab, "Wali" berarti seseorang yang
mencintai atau dicintai, dan dalam konteks ini, Wali merujuk pada Waliyullah, yaitu
individu yang dekat dengan Allah. Dengan demikian, Wali juga dapat diartikan sebagai
orang yang memiliki kedudukan khusus di hadapan Allah SWT.

Kata Songo dalam bahasa Jawa berarti sembilan. Namun, ada pendapat lain yang
menyatakan bahwa Songo sebenarnya berasal dari kata Sana, yang dalam bahasa Jawa
berkaitan dengan tempat tertentu. Berdasarkan makna pertama, Wali Songo berarti
sembilan wali. Sedangkan dalam makna kedua, Wali Songo atau Wali Sana merujuk pada
wali yang terkait dengan suatu tempat tertentu. Ada pula yang berpendapat bahwakata
Sana berasal dari bahasa Arab Tsana, yang berarti terpuji. Dengan demikian, Wali Songo
dapat diartikan sebagai para wali yang terpuiji.(Ashadi, 2013, p. 3). Wali Songo dipercayai
oleh masyarakat sebagai penyebar Islam di Jawa, memiliki kemampuan luar biasa baik
fisik maupun spiritual, bahkan dianggap sanggup mengatasi tantangan yang sulit
dipahami. Mereka tidak hanya menyebarkan ajaran agama, tetapi juga menjadi pelopor
perubahan sosial dan budaya. Dengan pendekatan yang bijaksana, mereka berhasil
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan tradisi lokal, seperti budaya Hindu-Buddha,
sehingga Islam diterima dengan baik oleh masyarakat.

Melalui berbagai metode dakwah, termasuk seni dan budaya lokal, Wali Songo
mampu menebarkan nilai-nilai Islam dengan cara yang damai dan tanpa paksaan.
Mereka membangun masjid dan pesantren sebagai pusat pendidikan dan tempat
ibadah, serta menggunakan seni pertunjukan seperti wayang dan gamelan untuk
menyampaikan ajaran Islam. Dengan demikian, strategi dakwah Wali Songo tidak hanya

541



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

berfokus pada aspek spiritual tetapi juga pada pengembangan sosial dan ekonomi
masyarakat Jawa pada masa itu.

Penggunaan seni sebagai sarana dakwah telah dilakukan sejak lama, terutama pada
masa penyebaran Islam di Pulau Jawa oleh Wali Songo atau Wali Sembilan. Sesuai
dengan namanya, Wali Songo terdiri dari sembilan orang, yang terdiri dari Maulana Malik
Ibrahim (Sunan Gresik), Raden Rahmat (Sunan Ampel), Maulana Makdum Ibrahim
(Sunan Bonang), Raden Ainul Yagin (Sunan Giri), Raden Qosim (Sunan Drajat), Raden
Syahid (Sunan Kalijogo), Raden Umar Said (Sunan Muria), Ja'far Shodiq (Sunan Kudus),
dan Syeh Nurullah/Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati). Diantara para Walitersebut,
beberapa di antaranya menggunakan seni sebagai media untuk menyebarkan ajaran
Islam, termasuk Raden Maulana Makdum Ibrahim.

Pembahasan

Biografi Sunan Bonang

Sunan Bonang memiliki nama asli Maulana Makdum Ibrahim ini merupakan buah hati
ke empat dari pasangan Raden Rahmat atau yang kita kenal dengan sebutan Sunan
Ampel dengan Nyi Ageng Manila yaitu putri dari Adipati Tuban. la lahir pada tahun 1465
Masehi di Bonang, Tuban.(Febriyanti & Ayundasari, 2021, p. 690) Sunan Bonang adalah
cucu dari Ibrahim Al-Ghazi bin Jamaluddin Hussain, seorang ulama terkemuka keturunan
Persia-Turki dari Samarkand yang lebih dikenal dengan nama Ibrahim Asmoro (Ibrahim
Al-Samarqgandi). Syekh Ibrahim Asmoro pernah tinggal di Yunan dan Cina Selatan
sebelum akhirnya hijrah ke Campa. Di Yunan, ia menikahi seorang putri Campa yang
berasal dari keturunan Tionghoa. Dari pernikahan tersebut, lahirlah Raden Rahmat, yang
dikenal sebagai Sunan Ampel, ayahanda Sunan Bonang.(Alfadhilah, 2022, p. 90) Sunan
Bonang yang terkenal sebagai salah satu dari sembilan Wali Songo, memiliki peran yang
signifikan dalam penyebaran Islam di Jawa. Beliau diakui sebagai tokoh yang berhasil
menanamkan akidah Islam di masyarakat Jawa dan membangun jaringan Islamisasi yang
luas di Nusantara.(Anshory et al., 2020, p. 99)

Sejak kecil, Sunan Bonang menimba ilmu dari ayahnya di Pesantren Ampel Denta.
Ketika remaja, ia menuntut ilmu ke negeri Pasai bersama Raden Paku. Di Pasai, Sunan
Bonang belajar dari Syekh Awalul Islam yang juga merupakan ayah dari Raden Paku serta
ulama lainnya. Setelah itu, ia kembali ke Jawa dan pergi ke Lasem atas perintah ayahnya.
Sunan Bonang juga pernah menempuh pendidikan di Malaka bersama Raden
Paku.(Yuliana & Musofa, 2023, p. 14) Sunan Bonang kemudian mengabdikan ilmunya di
daerah Tuban dengan mendirikan sebuah pondok pesantren.(Albar &
Septianawanansyah, 2024, p. 12)

Ada sebuah cerita yang menggambarkan tingginya ilmu yang dimiliki Sunan Bonang.
Saat memberikan wejangan kepada Sunan Kalijaga, beliau memilih tempat yang tenang
di atas perahu di lautan, mengingat betapa pentingnya ilmu tersebut. Ketika perahu itu
bocor, Sunan Kalijaga menambalnya dengan tanah liat. Dalam suasana hening dan suci
tersebut, Sunan Bonang menyampaikan ilmu hakikatnya. Tiba-tiba, dari tanah liat yang
ditambal, muncul seekor cacing yang beralih menjadi manusia setelah menyimak ajaran

542



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

Sunan Bonang. Manusia baru ini kemudian diberi nama Syekh Siti Jenar oleh Sunan
Bonang dan diangkat sebagai muridnya.

Selain itu, ada sejarah lain yang menunjukkan kebesaran Sunan Bonang. Seorang
Brahmana yang iri dengan keistimewaan ilmu Sunan Bonang berlayar menuju Tuban
untuk menantangnya. la membawa kitab-kitab berisi ilmu ghaib untuk dipergunakan
dalam debat. Namun, kapalnya diterjang badai yang dahsyat dan terombang-ambing di
lautan, hingga ia pingsan. Ketika sadar, ia mendapati dirinya terdampar di pantai dan
melihat seorang lelaki berjubah putih berjalan mendekatinya. Brahmana itu bertanya
tentang identitas lelaki tersebut, tetapi ia hanya menancapkan tongkatnya ke tanah.
Ketika Brahmana itu menyatakan tujuannya untuk mencari Sunan Bonang, lelaki
berjubah putih itu bertanya lebih lanjut. Brahmana itu menjelaskan bahwa ia ingin
menantang Sunan Bonang berdebat, namun kitab-kitabnya telah tenggelam. Setelah
mencabut tongkatnya, air jernih mulai memancar dari bekas lubang tongkat tersebut,
dan bersama aliran air itu muncul kitab-kitab yang sebelumnya tenggelam. Sunan
Bonang kemudian bertanya kepada Brahmana apakah kitab-kitab tersebut adalah yang
dimaksud, dan Brahmana itu pun mengiyakan.

Kekaguman Brahmana tersebut semakin meningkat saat menyadari kesaktian lelaki
berjubah putih itu, yang dapat mengeluarkan kitab-kitab dari laut. Ia akhirnya menyadari
bahwa tidak ditemukan pada orang lain yang memiliki kesaktian seperti Sunan
Bonang.(Ulfah, 2013). Sunan Bonang merupakan salah satu tokoh penting dalam
penyebaran Islam di Jawa yang dikenal karena berbagai kemampuannya. Selain
menyebarkan ajaran Islam, ia juga memiliki kemampuan luar biasa dalam menemukan
sumber air di tempat-tempat yang sulit mendapatkannya. Kemampuan ini, yang
dianggap sebagai "kesaktian" oleh masyarakat, sebenarnya adalah karamah, anugerah
istimewa dari Allah SWT.(Muammar, 2020, p. 46)

Sunan Bonang wafat pada awal abad ke-16, sekitar tahun 1525 M. Makam beliau
terletak di pusat kota Tuban, Jawa Timur, berdekatan dengan alun-alun dan sebelah
barat Masjid Agung Tuban, ditandai dengan tugu nol kilometer kota tersebut. Kompleks
makam ini berada di Dukuh Kauman, kelurahan Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten
Tuban. Hingga saat ini, makam Sunan Bonang masih menjadi tempat ziarah penting bagi
masyarakat Jawa dan seluruh Nusantara. Keberadaan makam ini bukan hanya situs
ziarah, tetapi juga sebagai pusat kegiatan spiritual dan budaya yang menarik perhatian
banyak orang.(Alfadhilah, 2022, p. 91)

Metode Dakwah Sunan Bonang dalam penyebaran agama Islam

Walisongo yaitu sembilan wali yang berpengaruh besar dalam penyebaran Islam di
Nusantara dengan menerapkan metode dakwah yang damai dan penuh kearifan.
Mereka tidak menggunakan kekerasan atau perang, melainkan memanfaatkan berbagai
media seperti perdagangan, pendidikan, budaya, dan pernikahan untuk menyampaikan
ajaran Islam. Pendekatan mereka berfokus pada akulturasi dan asimilasi nilai-nilai Islam
dengan budaya lokal yang telah ada, sehingga masyarakat dapat menerima agama baru
ini dengan lebih mudah. Salah satu tokoh utama yaitu Sunan Bonang, dikenal karena
metode dakwahnya yang inovatif.(Umam, 2020, p. 96) Dikarenakan:

543



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

a.

Nama Sunan Bonang terkenal karena dua aspek utama

yaitu Pertama, beliau sering menggunakan gamelan bonang, alat musik yang mirip
gong kecil dalam menyebarkan agama Islam. Melalui kesenian ini, beliau berhasil
menarik perhatian masyarakat yang masih menganut agama Hindu pada waktu itu,
sehingga banyak dari mereka berdatangan datang ke masjid untuk menyimak
alunan musik dan lagu-lagu Jawa yang dinyanyikannya. Suara gamelan bonang yang
dipukul dengan kayu lunak menghasilkan melodi yang sangat merdu, terutama
ketika dimainkan oleh Sunan Bonang sendiri. Kedua, istilah "bonang" itu sendiri
berasal dari gabungan suku kata "bon" dan "nang," yang berarti "induk
kemenangan" atau "babon menang," menurut R. Poedjosoebroto dalam karyanya
tentang wayang dan ajaran Islam. Bonang adalah alat musik berbentuk bulat
terbuat dari kuningan dengan tonjolan di tengahnya, yang juga digunakan dalam
pertunjukan wayang dan oleh aparat desa untuk mengumpulkan warga.(Warsini,
2022, pp. 26-27)

b. Membangun langgar (mushola)

Sebagai tahap pertama dalam menyebarkan ajaran Islam, Sunan Bonang
mendirikan langgar (mushola) pertama di sisi barat Sungai Brantas. Dalam salah
satu kisah, metode dakwah yang diterapkannya cenderung tegas, termasuk
menghancurkan arca-arca yang dipuja oleh penduduk di pedalaman Kediri.
Tindakan ini memicu konflik dengan masyarakat setempat, termasuk perdebatan
dan pertentangan dengan tokoh-tokoh seperti Ki Buto Locaya dan Nyai Plecing,
yang merupakan penganut ajaran Bhairawa-Bhairawi di wilayah Kediri.(Wildan &
Nahar, 2021, p. 90)

Pencipta gending pertama dalam tradisi musik Jawa.

Sunan Bonang menyesuaikan secara dinamis ajaran Islam dengan budaya
penduduk Jawa yang familiar dengan wayang kulit dan gamelan dalam proses
dakwahnya. la mengadaptasi kedua seni tersebut agar sesuai dengan ajaran Islam,
termasuk menyampaikan pesan tauhid melalui acara yang disebut sekaten, yang
berasal dari istilah syahadatain. Selain itu, Sunan Bonang juga dikenal sebagai
pencipta salah satu macapat, yaitu Durma. la mengakomodasi Islam sebagai ajaran
yang berinteraksi dengan budaya lokal, misalnya dengan mengubah gamelan yang
sebelumnya dipengaruhi oleh estetika Hindu menjadi penyentuh jiwa dengan
lantunan dzikir yang mengantarkan pada kerinduan akan kehidupan spiritual. Satu
daru beberapa karya terkenalnya adalah tembang “tombo ati,” yang hingga kini
masih dinyanyikan dan populer di kalangan masyarakat. Tembang ini berfungsi
sebagai sarana untuk menyampaikan nilai-nilai keagamaan dan spiritual kepada
pendengar.(Asmoro, n.d.)

. Menguasai berbagai ilmu

Sunan Bonang, salah satu dari sembilan Wali Songo yang terkenal, adalah sosok
yang berperan penting dalam penyebaran Islam di pulau Jawa. la memiliki bakat
seni yang luar biasa dan menguasai berbagai disiplin ilmu, termasuk filsafat serta
sastra. Di antara banyak karyanya, terdapat buku berjudul Suluk Wuijil, yang naskah

544



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

aslinya saat ini tersimpan di Universitas Leiden, Belanda. Karya ini diakui sebagai
salah satu warisan sastra Jawa yang telah menyebar ke seluruh Nusantara, dengan
isi buku yang indah dan mengandung ajaran tentang kehidupan beragama. Dalam
menjalankan dakwahnya, Sunan Bonang menggunakan pendekatan seni untuk
menarik perhatian masyarakat. Salah satu karya terkenalnya adalah Tembang
Tombo Ati. Seni dan sastra menjadi media yang mudah diakses oleh berbagai
kalangan masyarakat pada masa itu. Ketika Sunan Bonang memainkan alat musik
bonang, banyak orang berkumpul untuk menyaksikan pertunjukannya. Sebagai
seorang wali, mubalig, dan imam besar, Sunan Bonang menguasai berbagai ilmu
agama, termasuk Usuludin, Hadist, tasawuf, dan Figih. Selain itu, beliau juga mahir
dalam musik, filsafat, astronomi, dan sastra. Karya-karya sastranya yang terkenal
hingga kini meliputi Suluk Kaderesan, Suluk Khalifah, Suluk Bentur, Suluk Sunan
Bonang, dan Suluk Wujil.

e. Memanfaatkan tren sebagai media pembelajaran

Memanfaatkan tren sebagai media pembelajaran merupakan salah satu
pendekatan efektif yang diterapkan oleh Sunan Bonang dalam proses menyerap
dan meghayati nilai-nilai. Meskipun di zaman sekarang tembang atau kidung sering
dianggap sebagai warisan masa lalu, pada abad ke-15 hingga ke-16, kedua bentuk
seni ini merupakan tren yang melekat erat serta terpelihara dan menjadi bagian
integral dari masyarakat lokal. Sunan Bonang menggunakan tembang untuk
meningkatkan efektivitas penyampaian nilai-nilai kepada masyarakat luas,
terutama kepada mereka yang buta huruf di wilayah pesisir. Dengan cara ini,
penyampaian informasi dapat dioptimalkan dan menjadi lebih efisien. Dua karya
terkenal dari Sunan Bonang, yaitu Tombo Ati dan Dhandanggula, masih sering
didengar oleh masyarakat hingga saat ini.(Azda Laili & Ananda, 2022, p. 544).
Metode dakwah melalui seni dipilih oleh Sunan Bonang karena pada masa itu
budaya Hindu masih kuat di masyarakat. Dengan mengintegrasikan ajaran Islam ke
dalam budaya lokal, ia berhasil menarik minat masyarakat untuk mempelajari
Islam. Karya-karya seperti Tembang Ati mengajarkan cara hidup seorang Muslim
sehari-hari. Pendekatan berbasis seni dan sastra membuat ajaran Islam lebih
mudah mudah diserap oleh masyarakat pada masa itu. (Maraya & Rusmana, 2022,
pp- 109-110) pendekatan ini sukses mengajak masyarakat di Tuban, Pulau Bawean,
Jepara, dan Madura untuk memeluk Islam.(Sungaidi, 2016, p. 202) Selama
hidupnya, Sunan Bonang juga memberikan kontribusi yang signifikan dalam
perjuangan Kerajaan Islam Demak dan berkontribusi dalam pembangunan Masjid
Agung Demak serta pengangkatan Raden Patah sebagai raja pertama Kerajaan
Demak.(Syafrizal, 2015, p. 248)

Keteladanan Sunan Bonang

Sikap positif Sunan Bonang dalam menyebarkan dan mengembangkan dakwah Islam
di Indonesia:

1. Penyebar Islam yang Gigih dan Ulet

Sunan Bonang menunjukkan keteguhan luar biasa dalam menyebarkan ajaran Islam.
Meskipun mengalami kegagalan dalam upayanya di Kediri karena pendekatan

545



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

dakwah yang terlalu keras, ia tidak menyerah. Sebaliknya, ia berkomitmen untuk
terus melanjutkan misi dakwahnya. Dengan cerdas, ia mengubah strategi dan mulai
memanfaatkan seni serta budaya yang dekat dengan masyarakat, sehingga mampu
menarik perhatian mereka untuk menerima ajaran Islam.

2. Seniman Kreatif dan Inovatif dalam Mengembangkan Media Dakwah

Sunan Bonang memiliki pemahaman yang mendalam tentang sastra Jawa, yang ia
manfaatkan untuk menulis suluk puisi yang berisi tembang dengan pesan-pesan
keislaman. la juga menggunakan seni pertunjukan dan musik yang populer pada
masanya sebagai sarana dakwah. Kemampuannya dalam memainkan alat musik
bonang tidak hanya membuatnya menjadi pusat perhatian, tetapi juga membantu
masyarakat lebih mudah memahami dan mendekati ajaran Islam.

3. Toleran dalam Pendekatan Dakwah

Kegagalan yang dialaminya di Kediri memicu Sunan Bonang untuk mengadaptasi
pendekatan dakwahnya. la mulai lebih memahami tradisi lokal dan
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam praktik keagamaan yang sudah ada,
seperti ritual kenduri atau selametan. Dengan memasukkan pembacaan zikir dan
doa ke dalam acara-acara tersebut, ia menunjukkan sikap toleransi dan kemampuan
untuk beradaptasi dengan budaya setempat, sehingga ajaran Islam oleh masyarakat
dapat diterima dengan baik.(Suhailid, Sejarah Kebudayaan Islam Kelas VI, 2020, 49-

50.)
4. Ketekunan dalam Menuntut Iimu

Sunan Bonang dikenal sebagai sosok yang sangat tekun dalam menuntut ilmu. Ia
tidak hanya berusaha memahami ajaran Islam secara mendalam, tetapi juga
berusaha menyampaikannya dengan metode yang menarik dan sesuai dengan
konteks masyarakat. Dalam proses dakwahnya, sukses menarik perhatian
masyarakat melalui seni dan sastra, sehingga ajaran Islam dapat diterima oelh
masyarakat tersebut dengan baik.(Mustakim, 2020, p. 66)

Refleksi Dakwah Sunan Bonang

Sunan Bonang mengikuti jejak ayahnya yaitu mendirikan pondok pesantren di desa
Jalag. Namun, setahun setelah pondok tersebut beroperasi, ia mendapatkan ilham
untuk untuk berpindah desa Jalag sebelah selatan dan mendirikan mushola sebagai
sarana untuk berdakwah. Tiga tahun kemudian, ia kembali memperoleh petunjuk untuk
berpindah ke kawasan perbukitan. Di sana, Sunan Bonang memanfaatkan seni budaya
sebagai sarana dakwah. la menabuh gamelan untuk mengundang masyarakat
berkumpul dan kemudian menyampaikan ajaran Islam dengan pendekatan yang penuh
kedamaian, maka dari itu masyarakat merasa nyaman dengan metode yang
digunakannya.

Seperti Sunan Ampel, Sunan Bonang menjadikan kebudayaan lokal sebagai media
dakwah. Suatu aktivitas yang mencerminkan dakwah Sunan Bonang pada saat ini
terlihat dalam kelompok sholawat atau banjari, yang sering diundang oleh masyarakat
untuk meramaikan acara seperti syukuran desa, peringatan kelahiran Rasulullah Saw,
dan pernikahan. Biasanya, dalam acara-acara tersebut terdapat seseorang yang

546



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

menyampaikan pesan-pesan dakwah sesuai dengan tema yang sedang dibahas. (Kifayah
& Niamah, 2021, p. 89)

Kesimpulan dan Saran

Sunan Bonang, yang merupakan salah satu anggota Wali Songo, adalah sosok yang
sangat berpengaruh dalam penyebaran Islam di pulau Jawa. yang menggunakan
pendekatan dakwah berbasis seni dan budaya lokal. Dengan memanfaatkan alat musik
gamelan, wayang, dan tembang-tembang Islami seperti "Tombo Ati," beliau berhasil
menyampaikan ajaran Islam dengan cara yang harmonis dan relevan bagi masyarakat.
Pendekatan akulturasi budaya yang dilakukan tidak hanya mempercepat penyebaran
Islam tetapi juga menciptakan koeksistensi yang damai antara tradisi lokal dan nilai-nilai
Islam. Keberhasilannya menunjukkan bahwa strategi dakwah yang adaptif dan inovatif
dapat menjembatani perbedaan budaya dan keyakinan dngan efektif.

Selain itu, karya sastra seperti Suluk Wujil memperkaya khazanah spiritual dan
intelektual Islam di Nusantara, sementara kegiatan dakwah beliau di wilayah seperti
Tuban, Jepara, dan Madura memberikan dampak yang signifikan dalam proses
Islamisasi. Keberanian Sunan Bonang untuk beradaptasi dengan tantangan lokal dan
menciptakan pendekatan baru memberikan inspirasi hingga kini. Untuk generasi muda,
penting untuk meneladani semangat inovasi dan kreativitas Sunan Bonang dalam
menyebarkan nilai-nilai positif. Mengintegrasikan pendekatan seni, budaya, dan
teknologi modern dapat menjadi cara efektif untuk menyampaikan pesan-pesan
keagamaan atau sosial di era kontemporer. Selain itu, pelestarian dan pemahaman lebih
lanjut terhadap warisan seni dan sastra yang ditinggalkan oleh Sunan Bonang dapat
menjadi salah satu langkah untuk menghargai kontribusi besar beliau dalam
pembentukan identitas Islam di Indonesia.

Daftar Pustaka

Albar, A., & Septianawanansyah, Y. (2024). AJARAN SUNAN BONANG TENTANG “
PADUDONING KAULO GUSTI ” SEBAGAI BANTAHAN “ MANUNGGALING. 1(1).

Alfadhilah, J. (2022). Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang. SWALALITA
(Journal of Dakwah Manajemant), 1, 89-104.

Anshory, M. I., Bukhari, D. S., & Bachtiar, T. A. (2020). Pendidikan ma‘rifatullah dalam
Kitab  Bonang.  Ta’dibuna:  Jurnal  Pendidikan  Islam,  9(1),  049.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i1.2937

Ashadi. (2013). Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan Perubahan
Bentuk Arsitektur Mesjid di Jawa (Studi Kasus: Mesjid Agung Demak). Arsitektur
NALARs, 12(2), 2.

Asmoro, R. P. L. (n.d.). Sunan bonang.

Azda Laili, V. S., & Ananda, L. S. (2022). Sunan Bonang dan pendidikan pada abad 15-16
Masehi: Membumikan nilai luhur melalui edutainment. Historiography, 2(4), 540.
https://doi.org[10.17977/umo081v2i42022p540-550

547



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 540-548 elSSN: 3024-8140

Febriyanti, A., & Ayundasari, L. (2021). Strategi Sunan Bonang melalui media seni dalam
penyebaran dakwah Islam. Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif llmu-llmu Sosial
(JIHI3S), 1(6), 688-694. https://doi.org/10.17977/um063v1i6p688-694

Kifayah, N., & Niamah, L. U. (2021). Reaktualisasi Dakwah Pada Era Konsumtif Media
Sosial. Tasamuh, 19(1), 90.
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tasamuh/article/download/2898/1515

Maraya, A., & Rusmana, D. (2022). NILAI-NILAI EDUKASI DALAM KITAB ‘SULUK WUJIL’
KARYA SUNAN BONANG. Jurnal Mahasiswa TARBAWI: Journal on Islamic Education,
6(2), 98-121. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i1.2937

Maryamah, dkk. (2023). Sejaran dan Dinamika Islam di Pulau Jawa. Kalpataru, 9, 41-53.

Muammar, M. (2020). Sejarah Kebudayaan Islam (Kelas V Madrasah Ibtidaiyah). In
Direktorat KSKK Madrasah, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Kementerian
Agama RI. https://books.google.com/books?hl=en&Ir=&id=-
9hDEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PT18&dq=kebudayaan+islam&ots=1isgiBDuoo&sig=T1
ISLjD473LngooHFA_RCQPUtos

Muhammad Basri, A. W. (2019). Masuknya Islam Ke Nusantara Muhammad. Khazanah :
Journal of Islamic Studies, 27(2), 58-66.

Mustakim, M. (2020). Moderasi Beragama Melalui Keteladanan Dakwah Walisongo Di
Madrasah Ibtidaiyah Negeri (Min) 5 Magetan. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan
Pembelajaran, 1(1), 55-65. https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.5

Suhailid. (2020). Sejara Kebudayaan Islam Kelas VI (Patoni (ed.)).

Sungaidi, M. (2016). Wayang Sebagai Media Penyiaran Islam: Studi Atas Strategi Dakwah
Walisongo Di Jawa. IImu Ushuluddin, 5(2), 201-235.

Syafrizal, A. (2015). Sejarah Islam Nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 235-253.
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664

Ulfah, R. (2013). ROKHMAH ULFAH: Mistik Sunan Bonang. Teologia, 24(2).

Umam, M. (2020). DAKWAH SUNAN BONANG STUDI TERHADAP METODE DAKWAH
MELALUI MUSIK GAMELAN Mun’izul. HUDAN LIN-NAAS Jurnal Sosial Dan
Humaniora, 1, 93-100.

Warsini, W. (2022). Peran Wali Songo (Sunan Bonang) dengan Media Da’wah dalam
Sejarah Penyebaran Islam di Tuban Jawa Timur. ASANKA: Journal of Social Science
And Education, 3(1), 23—45. https://doi.org/10.21154/asanka.v3i1.3832

Wildan, A., & Nahar, K. (2021). Mu ds arah : Jurnal Kajian Islam Kontemporer Konsep
Kultural Dakwah Walisongo Memperkuat Moderasi Beragama. 5(2), 85-92.
https://doi.org/10.18592/msr.v5i2.11665

Yuliana, M., & Musofa, A. A. (2023). Ulama Intelektual Abad 15-16 M. Journal of Indonesian
History, 11(1), 10-17. https://doi.org/10.15294/jih.v11i1.65343

548



