
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 540-548      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kisah Inspiratif Sunan Bonang: Menggali sejarah dan 
metode dakwahnya dalam penyebaran agama Islam 

 

Zahrotul Mufidah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: Zahrotul0101@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Artikel Artikel ini membahas pentingnya peran Sunan Bonang dalam 

penyebaran Islam di Jawa pada abad ke-15 serta strategi dakwah yang ia 

gunakan. Dikenal sebagai Raden Makdum Ibrahim, Sunan Bonang 

mengadopsi pendekatan akulturasi budaya dalam menyebarkan ajaran 

Islam. Ia memanfaatkan seni tradisional Jawa, seperti musik gamelan 

dan pertunjukan wayang, sebagai media dakwah yang efektif. Melalui 

karya seni ini, ajaran Islam disampaikan secara menarik dan mudah 

dipahami oleh masyarakat. Pendekatan Sunan Bonang menekankan 

harmoni dan penghormatan terhadap tradisi lokal, sehingga Islam 

diterima secara damai tanpa paksaan. Dengan menyisipkan pesan-pesan Islam dalam syair dan seni, ia 

berhasil menjembatani kesenjangan antara ajaran agama dan praktik budaya Jawa. Upayanya tidak hanya 

mempercepat penyebaran Islam tetapi juga menciptakan koeksistensi yang harmonis dengan tradisi 

setempat. Penelitian ini mengkaji strategi dakwah Sunan Bonang, dampaknya terhadap masyarakat Jawa, 

serta relevansinya dalam mendorong pemahaman antaragama dan nilai-nilai damai. Selain itu, artikel ini 

diharapkan dapat menginspirasi generasi muda untuk mengadopsi pendekatan kreatif dan inklusif dalam 

menyebarkan pesan-pesan positif. 
A B S T R A C T 

This article explores the historical significance and proselytization strategies of Sunan Bonang, a central 

figure in the spread of Islam in Java during the 15th century. Also known as Raden Makdum Ibrahim, Sunan 

Bonang is renowned for his innovative use of cultural assimilation in preaching. He incorporated 

traditional Javanese art forms, such as gamelan music and wayang performances, as tools to introduce 

Islamic teachings. Through these media, he communicated the values of Islam in a manner that was both 

accessible and appealing to the local population. Sunan Bonang's approach emphasized harmony and 

mutual respect, allowing Islam to be accepted organically without coercion. By embedding Islamic 

messages in poetic compositions and artistic expressions, he bridged the gap between religious teachings 

and Javanese cultural practices. His efforts not only facilitated the spread of Islam but also fostered a 

peaceful coexistence with existing traditions. This study examines the strategies used by Sunan Bonang, 

their impact on Javanese society, and their enduring relevance in promoting interfaith understanding and 

peaceful values. It also aims to inspire younger generations to adopt creative and inclusive approaches in 

spreading positive messages. 

Pendahuluan  

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia menjadi topik yang menarik perhatian para ahli 
sejarah, yang memiliki beragam pendapat mengenai waktu dan cara kedatangan agama 
ini. (Umam, 2020, p. 94)  Para pedagang Muslim dari Arab, Persia, dan India telah tiba di 
kepulauan Indonesia untuk berdagang sejak abad ke-7 Masehi, bersamaan dengan 

Kata Kunci: 
Sunan Bonang, Dakwah, 
Gamelan, Wayang, 
Akulturasi Budaya, Islam di 
Jawa 
Keywords: 
Sunan Bonang, Da'wah, 
Gamelan, Wayang, Cultural 
Acculturation, Islam in Java 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:Zahrotul0101@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

541 
 

perkembangan awal Islam di Timur Tengah. (Muhammad Basri, 2019, p. 71) Mereka 
dianggap sebagai pelopor penyebaran Islam di wilayah ini, dengan pelabuhan-
pelabuhan seperti Barus di Sumatera menjadi titik awal interaksi antara pedagang dan 
masyarakat lokal. Selain itu, ada pula teori yang mengemukakan bahwa pengaruh Islam 
mulai terlihat pada abad ke-11 M, meskipun bukti konkret mengenai hal ini masih 
terbatas.(Umam, 2020, p. 94) J.P. Moquette berpendapat bahwa Islam masuk ke Jawa 
sekitar tahun 1082 M, berdasarkan penemuan prasasti batu nisan di Leran, Gresik, yang 
mencantumkan nama Fatimah binti Maimun dan tahun kematiannya 475 H (1082 
M).(Maryamah, dkk “Sejarah Dan Dinamika Islam Di Pulau Jawa,” Kalpataru 9 (2023): 
43).  Pada abad ke-13 M, dengan munculnya kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudra 
Pasai dan Demak, pengaruh Islam semakin menguat dan menjadi pusat penyebaran 
ajaran serta budaya di wilayah pesisir. 

Secara geografis, Indonesia berada di kawasan Asia Tenggara yang telah memiliki 
peradaban tinggi sebelum kedatangan Islam. Masyarakat di wilayah ini menganut 
berbagai budaya dan agama, sehingga proses penerimaan Islam tidak berlangsung 
secara instan. Berbagai tantangan, termasuk perbedaan budaya dan kepercayaan lokal, 
harus dihadapi oleh para penyebar ajaran Islam. Dengan demikian, sejarah penyebaran 
Islam di Indonesia melibatkan peran para wali atau waliyullah yang menyebarkan ajaran 
secara damai dan adaptif, menjadikan Indonesia sebagai negara dengan populasi 
muslim terbesar di dunia.(Umam, 2020, p. 94). Islam sebagai agama yang komprehensif 
mendorong pengikutnya untuk berdakwah sesuai kemampuan masing-masing. 
Penyebaran Islam di Pulau Jawa sangat dipengaruhi oleh Wali Songo, sembilan tokoh 
penting dalam dakwah Islam. Dalam bahasa Arab, "Wali" berarti seseorang yang 
mencintai atau dicintai, dan dalam konteks ini, Wali merujuk pada Waliyullah, yaitu 
individu yang dekat dengan Allah. Dengan demikian, Wali juga dapat diartikan sebagai 
orang yang memiliki kedudukan khusus di hadapan Allah SWT. 

Kata Songo dalam bahasa Jawa berarti sembilan. Namun, ada pendapat lain yang 
menyatakan bahwa Songo sebenarnya berasal dari kata Sana, yang dalam bahasa Jawa 
berkaitan dengan tempat tertentu. Berdasarkan makna pertama, Wali Songo berarti 
sembilan wali. Sedangkan dalam makna kedua, Wali Songo atau Wali Sana merujuk pada 
wali yang terkait dengan suatu tempat tertentu. Ada pula yang berpendapat bahwa kata 
Sana berasal dari bahasa Arab Tsana, yang berarti terpuji. Dengan demikian, Wali Songo 
dapat diartikan sebagai para wali yang terpuji.(Ashadi, 2013, p. 3). Wali Songo dipercayai 
oleh masyarakat sebagai penyebar Islam di Jawa, memiliki kemampuan luar biasa baik 
fisik maupun spiritual, bahkan dianggap sanggup mengatasi tantangan yang sulit 
dipahami. Mereka tidak hanya menyebarkan ajaran agama, tetapi juga menjadi pelopor 
perubahan sosial dan budaya. Dengan pendekatan yang bijaksana, mereka berhasil 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan tradisi lokal, seperti budaya Hindu-Buddha, 
sehingga Islam diterima dengan baik oleh masyarakat. 

Melalui berbagai metode dakwah, termasuk seni dan budaya lokal, Wali Songo 
mampu menebarkan nilai-nilai Islam dengan cara yang damai dan tanpa paksaan. 
Mereka membangun masjid dan pesantren sebagai pusat pendidikan dan tempat 
ibadah, serta menggunakan seni pertunjukan seperti wayang dan gamelan untuk 
menyampaikan ajaran Islam. Dengan demikian, strategi dakwah Wali Songo tidak hanya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

542 
 

berfokus pada aspek spiritual tetapi juga pada pengembangan sosial dan ekonomi 
masyarakat Jawa pada masa itu. 

Penggunaan seni sebagai sarana dakwah telah dilakukan sejak lama, terutama pada 
masa penyebaran Islam di Pulau Jawa oleh Wali Songo atau Wali Sembilan. Sesuai 
dengan namanya, Wali Songo terdiri dari sembilan orang, yang terdiri dari Maulana Malik 
Ibrahim (Sunan Gresik), Raden Rahmat (Sunan Ampel), Maulana Makdum Ibrahim 
(Sunan Bonang), Raden Ainul Yaqin (Sunan Giri), Raden Qosim (Sunan Drajat), Raden 
Syahid (Sunan Kalijogo), Raden Umar Said (Sunan Muria), Ja'far Shodiq (Sunan Kudus), 
dan Syeh Nurullah/Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati).  Di antara para Wali tersebut, 
beberapa di antaranya menggunakan seni sebagai media untuk menyebarkan ajaran 
Islam, termasuk Raden Maulana Makdum Ibrahim. 

Pembahasan  

Biografi Sunan Bonang 

Sunan Bonang memiliki nama asli Maulana Makdum Ibrahim ini merupakan buah hati 
ke empat dari pasangan Raden Rahmat atau yang kita kenal dengan sebutan Sunan 
Ampel dengan Nyi Ageng Manila yaitu putri dari Adipati Tuban. Ia lahir pada tahun 1465 
Masehi  di Bonang, Tuban.(Febriyanti & Ayundasari, 2021, p. 690) Sunan Bonang adalah 
cucu dari Ibrahim Al-Ghazi bin Jamaluddin Hussain, seorang ulama terkemuka keturunan 
Persia-Turki dari Samarkand yang lebih dikenal dengan nama Ibrahim Asmoro (Ibrahim 
Al-Samarqandi). Syekh Ibrahim Asmoro pernah tinggal di Yunan dan Cina Selatan 
sebelum akhirnya hijrah ke Campa. Di Yunan, ia menikahi seorang putri Campa yang 
berasal dari keturunan Tionghoa. Dari pernikahan tersebut, lahirlah Raden Rahmat, yang 
dikenal sebagai Sunan Ampel, ayahanda Sunan Bonang.(Alfadhilah, 2022, p. 90) Sunan 
Bonang yang terkenal sebagai salah satu dari sembilan Wali Songo, memiliki peran yang 
signifikan dalam penyebaran Islam di Jawa. Beliau diakui sebagai tokoh yang berhasil 
menanamkan akidah Islam di masyarakat Jawa dan membangun jaringan Islamisasi yang 
luas di Nusantara.(Anshory et al., 2020, p. 99)  

Sejak kecil, Sunan Bonang menimba ilmu dari ayahnya di Pesantren Ampel Denta. 
Ketika remaja, ia menuntut ilmu ke negeri Pasai bersama Raden Paku. Di Pasai, Sunan 
Bonang belajar dari Syekh Awalul Islam yang juga merupakan ayah dari Raden Paku serta 
ulama lainnya. Setelah itu, ia kembali ke Jawa dan pergi ke Lasem atas perintah ayahnya. 
Sunan Bonang juga pernah menempuh pendidikan di Malaka bersama Raden 
Paku.(Yuliana & Musofa, 2023, p. 14) Sunan Bonang kemudian mengabdikan ilmunya di 
daerah Tuban dengan mendirikan sebuah pondok pesantren.(Albar & 
Septianawanansyah, 2024, p. 12)  

Ada sebuah cerita yang menggambarkan tingginya ilmu yang dimiliki Sunan Bonang. 
Saat memberikan wejangan kepada Sunan Kalijaga, beliau memilih tempat yang tenang 
di atas perahu di lautan, mengingat betapa pentingnya ilmu tersebut. Ketika perahu itu 
bocor, Sunan Kalijaga menambalnya dengan tanah liat. Dalam suasana hening dan suci 
tersebut, Sunan Bonang menyampaikan ilmu hakikatnya. Tiba-tiba, dari tanah liat yang 
ditambal, muncul seekor cacing yang beralih menjadi manusia setelah menyimak ajaran 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

543 
 

Sunan Bonang. Manusia baru ini kemudian diberi nama Syekh Siti Jenar oleh Sunan 
Bonang dan diangkat sebagai muridnya. 

Selain itu, ada sejarah lain yang menunjukkan kebesaran Sunan Bonang. Seorang 
Brahmana yang iri dengan keistimewaan ilmu Sunan Bonang berlayar menuju Tuban 
untuk menantangnya. Ia membawa kitab-kitab berisi ilmu ghaib untuk dipergunakan 
dalam debat. Namun, kapalnya diterjang badai yang dahsyat dan terombang-ambing di 
lautan, hingga ia pingsan. Ketika sadar, ia mendapati dirinya terdampar di pantai dan 
melihat seorang lelaki berjubah putih berjalan mendekatinya. Brahmana itu bertanya 
tentang identitas lelaki tersebut, tetapi ia hanya menancapkan tongkatnya ke tanah. 
Ketika Brahmana itu menyatakan tujuannya untuk mencari Sunan Bonang, lelaki 
berjubah putih itu bertanya lebih lanjut. Brahmana itu menjelaskan bahwa ia ingin 
menantang Sunan Bonang berdebat, namun kitab-kitabnya telah tenggelam. Setelah 
mencabut tongkatnya, air jernih mulai memancar dari bekas lubang tongkat tersebut, 
dan bersama aliran air itu muncul kitab-kitab yang sebelumnya tenggelam. Sunan 
Bonang kemudian bertanya kepada Brahmana apakah kitab-kitab tersebut adalah yang 
dimaksud, dan Brahmana itu pun mengiyakan. 

Kekaguman Brahmana tersebut semakin meningkat saat menyadari kesaktian lelaki 
berjubah putih itu, yang dapat mengeluarkan kitab-kitab dari laut. Ia akhirnya menyadari 
bahwa tidak ditemukan pada orang lain yang memiliki kesaktian seperti Sunan 
Bonang.(Ulfah, 2013). Sunan Bonang merupakan salah satu tokoh penting dalam 
penyebaran Islam di Jawa yang dikenal karena berbagai kemampuannya.  Selain 
menyebarkan ajaran Islam, ia juga memiliki kemampuan luar biasa dalam menemukan 
sumber air di tempat-tempat yang sulit mendapatkannya.  Kemampuan ini, yang 
dianggap sebagai "kesaktian" oleh masyarakat, sebenarnya adalah karamah, anugerah 
istimewa dari Allah SWT.(Muammar, 2020, p. 46)  

Sunan Bonang wafat pada awal abad ke-16, sekitar tahun 1525 M. Makam beliau 
terletak di pusat kota Tuban, Jawa Timur, berdekatan dengan alun-alun dan sebelah 
barat Masjid Agung Tuban, ditandai dengan tugu nol kilometer kota tersebut. Kompleks 
makam ini berada di Dukuh Kauman, kelurahan Kutorejo, Kecamatan Tuban, Kabupaten 
Tuban. Hingga saat ini, makam Sunan Bonang masih menjadi tempat ziarah penting bagi 
masyarakat Jawa dan seluruh Nusantara. Keberadaan makam ini bukan hanya situs 
ziarah, tetapi juga sebagai pusat kegiatan spiritual dan budaya yang menarik perhatian 
banyak orang.(Alfadhilah, 2022, p. 91) 

Metode Dakwah Sunan Bonang dalam penyebaran agama Islam 

Walisongo yaitu sembilan wali yang berpengaruh besar dalam penyebaran Islam di 
Nusantara dengan menerapkan metode dakwah yang damai dan penuh kearifan. 
Mereka tidak menggunakan kekerasan atau perang, melainkan memanfaatkan berbagai 
media seperti perdagangan, pendidikan, budaya, dan pernikahan untuk menyampaikan 
ajaran Islam. Pendekatan mereka berfokus pada akulturasi dan asimilasi nilai-nilai Islam 
dengan budaya lokal yang telah ada, sehingga masyarakat dapat menerima agama baru 
ini dengan lebih mudah. Salah satu tokoh utama yaitu Sunan Bonang, dikenal karena 
metode dakwahnya yang inovatif.(Umam, 2020, p. 96) Dikarenakan: 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

544 
 

a. Nama Sunan Bonang terkenal karena dua aspek utama  

yaitu Pertama, beliau sering menggunakan gamelan bonang, alat musik yang mirip 
gong kecil dalam menyebarkan agama Islam. Melalui kesenian ini, beliau berhasil 
menarik perhatian masyarakat yang masih menganut agama Hindu pada waktu itu, 
sehingga banyak dari mereka berdatangan datang ke masjid untuk menyimak 
alunan musik dan lagu-lagu Jawa yang dinyanyikannya. Suara gamelan bonang yang 
dipukul dengan kayu lunak menghasilkan melodi yang sangat merdu, terutama 
ketika dimainkan oleh Sunan Bonang sendiri. Kedua, istilah "bonang" itu sendiri 
berasal dari gabungan suku kata "bon" dan "nang," yang berarti "induk 
kemenangan" atau "babon menang," menurut R. Poedjosoebroto dalam karyanya 
tentang wayang dan ajaran Islam. Bonang adalah alat musik berbentuk bulat 
terbuat dari kuningan dengan tonjolan di tengahnya, yang juga digunakan dalam 
pertunjukan wayang dan oleh aparat desa untuk mengumpulkan warga.(Warsini, 
2022, pp. 26–27)  

b. Membangun langgar (mushola) 

Sebagai tahap pertama dalam menyebarkan ajaran Islam, Sunan Bonang 
mendirikan langgar (mushola) pertama di sisi barat Sungai Brantas. Dalam salah 
satu kisah, metode dakwah yang diterapkannya cenderung tegas, termasuk 
menghancurkan arca-arca yang dipuja oleh penduduk di pedalaman Kediri. 
Tindakan ini memicu konflik dengan masyarakat setempat, termasuk perdebatan 
dan pertentangan dengan tokoh-tokoh seperti Ki Buto Locaya dan Nyai Plecing, 
yang merupakan penganut ajaran Bhairawa-Bhairawi di wilayah Kediri.(Wildan & 
Nahar, 2021, p. 90) 

c. Pencipta gending pertama dalam tradisi musik Jawa. 

Sunan Bonang menyesuaikan secara dinamis ajaran Islam dengan budaya 
penduduk Jawa yang familiar dengan wayang kulit dan gamelan dalam proses 
dakwahnya. Ia mengadaptasi kedua seni tersebut agar sesuai dengan ajaran Islam, 
termasuk menyampaikan pesan tauhid melalui acara yang disebut sekaten, yang 
berasal dari istilah syahadatain. Selain itu, Sunan Bonang juga dikenal sebagai 
pencipta salah satu macapat, yaitu Durma. Ia mengakomodasi Islam sebagai ajaran 
yang berinteraksi dengan budaya lokal, misalnya dengan mengubah gamelan yang 
sebelumnya dipengaruhi oleh estetika Hindu menjadi penyentuh jiwa dengan 
lantunan dzikir yang mengantarkan pada kerinduan akan kehidupan spiritual. Satu 
daru beberapa karya terkenalnya adalah tembang “tombo ati,” yang hingga kini 
masih dinyanyikan dan populer di kalangan masyarakat. Tembang ini berfungsi 
sebagai sarana untuk menyampaikan nilai-nilai keagamaan dan spiritual kepada 
pendengar.(Asmoro, n.d.) 

d. Menguasai berbagai ilmu  

Sunan Bonang, salah satu dari sembilan Wali Songo yang terkenal, adalah sosok 
yang berperan penting dalam penyebaran Islam di pulau Jawa. Ia memiliki bakat 
seni yang luar biasa dan menguasai berbagai disiplin ilmu, termasuk filsafat serta 
sastra. Di antara banyak karyanya, terdapat buku berjudul Suluk Wujil, yang naskah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

545 
 

aslinya saat ini tersimpan di Universitas Leiden, Belanda. Karya ini diakui sebagai 
salah satu warisan sastra Jawa yang telah menyebar ke seluruh Nusantara, dengan 
isi buku yang indah dan mengandung ajaran tentang kehidupan beragama. Dalam 
menjalankan dakwahnya, Sunan Bonang menggunakan pendekatan seni untuk 
menarik perhatian masyarakat. Salah satu karya terkenalnya adalah Tembang 
Tombo Ati. Seni dan sastra menjadi media yang mudah diakses oleh berbagai 
kalangan masyarakat pada masa itu. Ketika Sunan Bonang memainkan alat musik 
bonang, banyak orang berkumpul untuk menyaksikan pertunjukannya. Sebagai 
seorang wali, mubalig, dan imam besar, Sunan Bonang menguasai berbagai ilmu 
agama, termasuk Usuludin, Hadist, tasawuf, dan Fiqih. Selain itu, beliau juga mahir 
dalam musik, filsafat, astronomi, dan sastra. Karya-karya sastranya yang terkenal 
hingga kini meliputi Suluk Kaderesan, Suluk Khalifah, Suluk Bentur, Suluk Sunan 
Bonang, dan Suluk Wujil. 

e. Memanfaatkan tren sebagai media pembelajaran 

Memanfaatkan tren sebagai media pembelajaran merupakan salah satu 
pendekatan efektif yang diterapkan oleh Sunan Bonang dalam proses menyerap 
dan meghayati nilai-nilai. Meskipun di zaman sekarang tembang atau kidung sering 
dianggap sebagai warisan masa lalu, pada abad ke-15 hingga ke-16, kedua bentuk 
seni ini merupakan tren yang melekat erat serta terpelihara dan menjadi bagian 
integral dari masyarakat lokal. Sunan Bonang menggunakan tembang untuk 
meningkatkan efektivitas penyampaian nilai-nilai kepada masyarakat luas, 
terutama kepada mereka yang buta huruf di wilayah pesisir. Dengan cara ini, 
penyampaian informasi dapat dioptimalkan dan menjadi lebih efisien. Dua karya 
terkenal dari Sunan Bonang, yaitu Tombo Ati dan Dhandanggula, masih sering 
didengar oleh masyarakat hingga saat ini.(Azda Laili & Ananda, 2022, p. 544). 
Metode dakwah melalui seni dipilih oleh Sunan Bonang karena pada masa itu 
budaya Hindu masih kuat di masyarakat. Dengan mengintegrasikan ajaran Islam ke 
dalam budaya lokal, ia berhasil menarik minat masyarakat untuk mempelajari 
Islam. Karya-karya seperti Tembang Ati mengajarkan cara hidup seorang Muslim 
sehari-hari. Pendekatan berbasis seni dan sastra membuat ajaran Islam lebih 
mudah mudah diserap oleh masyarakat pada masa itu.  (Maraya & Rusmana, 2022, 
pp. 109–110)  pendekatan ini sukses mengajak masyarakat di Tuban, Pulau Bawean, 
Jepara, dan Madura untuk memeluk Islam.(Sungaidi, 2016, p. 202) Selama 
hidupnya, Sunan Bonang juga memberikan kontribusi yang signifikan dalam 
perjuangan Kerajaan Islam Demak dan berkontribusi dalam pembangunan Masjid 
Agung Demak serta pengangkatan Raden Patah sebagai raja pertama Kerajaan 
Demak.(Syafrizal, 2015, p. 248). 

Keteladanan Sunan Bonang  

Sikap positif Sunan Bonang dalam menyebarkan dan mengembangkan dakwah Islam 
di Indonesia: 

1. Penyebar Islam yang Gigih dan Ulet 

Sunan Bonang menunjukkan keteguhan luar biasa dalam menyebarkan ajaran Islam. 
Meskipun mengalami kegagalan dalam upayanya di Kediri karena pendekatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

546 
 

dakwah yang terlalu keras, ia tidak menyerah. Sebaliknya, ia berkomitmen untuk 
terus melanjutkan misi dakwahnya. Dengan cerdas, ia mengubah strategi dan mulai 
memanfaatkan seni serta budaya yang dekat dengan masyarakat, sehingga mampu 
menarik perhatian mereka untuk menerima ajaran Islam. 

2. Seniman Kreatif dan Inovatif dalam Mengembangkan Media Dakwah 

Sunan Bonang memiliki pemahaman yang mendalam tentang sastra Jawa, yang ia 
manfaatkan untuk menulis suluk puisi yang berisi tembang dengan pesan-pesan 
keislaman. Ia juga menggunakan seni pertunjukan dan musik yang populer pada 
masanya sebagai sarana dakwah. Kemampuannya dalam memainkan alat musik 
bonang tidak hanya membuatnya menjadi pusat perhatian, tetapi juga membantu 
masyarakat lebih mudah memahami dan mendekati ajaran Islam. 

3. Toleran dalam Pendekatan Dakwah 

Kegagalan yang dialaminya di Kediri memicu Sunan Bonang untuk mengadaptasi 
pendekatan dakwahnya. Ia mulai lebih memahami tradisi lokal dan 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam praktik keagamaan yang sudah ada, 
seperti ritual kenduri atau selametan. Dengan memasukkan pembacaan zikir dan 
doa ke dalam acara-acara tersebut, ia menunjukkan sikap toleransi dan kemampuan 
untuk beradaptasi dengan budaya setempat, sehingga ajaran Islam oleh masyarakat 
dapat diterima dengan baik.(Suhailid, Sejarah Kebudayaan Islam Kelas VI, 2020, 49–
50.) 

4. Ketekunan dalam Menuntut Ilmu 

Sunan Bonang dikenal sebagai sosok yang sangat tekun dalam menuntut ilmu. Ia 
tidak hanya berusaha memahami ajaran Islam secara mendalam, tetapi juga 
berusaha menyampaikannya dengan metode yang menarik dan sesuai dengan 
konteks masyarakat. Dalam proses dakwahnya, sukses menarik perhatian 
masyarakat melalui seni dan sastra, sehingga ajaran Islam dapat diterima oelh 
masyarakat tersebut dengan baik.(Mustakim, 2020, p. 66) 

Refleksi Dakwah Sunan Bonang 

Sunan Bonang mengikuti jejak ayahnya yaitu mendirikan pondok pesantren di desa 
Jalag. Namun, setahun setelah pondok tersebut beroperasi, ia mendapatkan ilham 
untuk untuk berpindah desa Jalag sebelah selatan dan mendirikan mushola sebagai 
sarana untuk berdakwah. Tiga tahun kemudian, ia kembali memperoleh petunjuk untuk 
berpindah ke kawasan perbukitan. Di sana, Sunan Bonang memanfaatkan seni budaya 
sebagai sarana dakwah. Ia menabuh gamelan untuk mengundang masyarakat 
berkumpul dan kemudian menyampaikan ajaran Islam dengan pendekatan yang penuh 
kedamaian, maka dari itu masyarakat merasa nyaman dengan metode yang 
digunakannya. 

Seperti Sunan Ampel, Sunan Bonang menjadikan kebudayaan lokal sebagai media 
dakwah. Suatu aktivitas yang mencerminkan dakwah Sunan Bonang pada saat ini 
terlihat dalam kelompok sholawat atau banjari, yang sering diundang oleh masyarakat 
untuk meramaikan acara seperti syukuran desa, peringatan kelahiran Rasulullah Saw, 
dan pernikahan. Biasanya, dalam acara-acara tersebut terdapat seseorang yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

547 
 

menyampaikan pesan-pesan dakwah sesuai dengan tema yang sedang dibahas. (Kifayah 
& Niamah, 2021, p. 89) 

Kesimpulan dan Saran  

Sunan Bonang, yang merupakan salah satu anggota Wali Songo, adalah sosok yang 
sangat berpengaruh dalam penyebaran Islam di pulau Jawa. yang menggunakan 
pendekatan dakwah berbasis seni dan budaya lokal. Dengan memanfaatkan alat musik 
gamelan, wayang, dan tembang-tembang Islami seperti "Tombo Ati," beliau berhasil 
menyampaikan ajaran Islam dengan cara yang harmonis dan relevan bagi masyarakat. 
Pendekatan akulturasi budaya yang dilakukan tidak hanya mempercepat penyebaran 
Islam tetapi juga menciptakan koeksistensi yang damai antara tradisi lokal dan nilai-nilai 
Islam. Keberhasilannya menunjukkan bahwa strategi dakwah yang adaptif dan inovatif 
dapat menjembatani perbedaan budaya dan keyakinan dngan efektif. 

Selain itu, karya sastra seperti Suluk Wujil memperkaya khazanah spiritual dan 
intelektual Islam di Nusantara, sementara kegiatan dakwah beliau di wilayah seperti 
Tuban, Jepara, dan Madura memberikan dampak yang signifikan dalam proses 
Islamisasi. Keberanian Sunan Bonang untuk beradaptasi dengan tantangan lokal dan 
menciptakan pendekatan baru memberikan inspirasi hingga kini. Untuk generasi muda, 
penting untuk meneladani semangat inovasi dan kreativitas Sunan Bonang dalam 
menyebarkan nilai-nilai positif. Mengintegrasikan pendekatan seni, budaya, dan 
teknologi modern dapat menjadi cara efektif untuk menyampaikan pesan-pesan 
keagamaan atau sosial di era kontemporer. Selain itu, pelestarian dan pemahaman lebih 
lanjut terhadap warisan seni dan sastra yang ditinggalkan oleh Sunan Bonang dapat 
menjadi salah satu langkah untuk menghargai kontribusi besar beliau dalam 
pembentukan identitas Islam di Indonesia. 

Daftar Pustaka  

Albar, A., & Septianawanansyah, Y. (2024). AJARAN SUNAN BONANG TENTANG “ 
PADUDONING KAULO GUSTI ” SEBAGAI BANTAHAN “ MANUNGGALING. 1(1). 

Alfadhilah, J. (2022). Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang. SWALALITA 
(Journal of Dakwah Manajemant), 1, 89–104. 

Anshory, M. I., Bukhari, D. S., & Bachtiar, T. A. (2020). Pendidikan ma‘rifatullah dalam 
Kitab Bonang. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 049. 
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i1.2937 

Ashadi. (2013). Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan Perubahan 
Bentuk Arsitektur Mesjid di Jawa (Studi Kasus: Mesjid Agung Demak). Arsitektur 
NALARs, 12(2), 2. 

Asmoro, R. P. L. (n.d.). Sunan bonang. 

Azda Laili, V. S., & Ananda, L. S. (2022). Sunan Bonang dan pendidikan pada abad 15-16 
Masehi: Membumikan nilai luhur melalui edutainment. Historiography, 2(4), 540. 
https://doi.org/10.17977/um081v2i42022p540-550 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 540-548   eISSN: 3024-8140 

548 
 

Febriyanti, A., & Ayundasari, L. (2021). Strategi Sunan Bonang melalui media seni dalam 
penyebaran dakwah Islam. Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 
(JIHI3S), 1(6), 688–694. https://doi.org/10.17977/um063v1i6p688-694 

Kifayah, N., & Niamah, L. U. (2021). Reaktualisasi Dakwah Pada Era Konsumtif Media 
Sosial. Tasamuh, 19(1), 90. 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tasamuh/article/download/2898/1515 

Maraya, A., & Rusmana, D. (2022). NILAI-NILAI EDUKASI DALAM KITAB ‘SULUK WUJIL’ 
KARYA SUNAN BONANG. Jurnal Mahasiswa TARBAWI: Journal on Islamic Education, 
6(2), 98–121. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i1.2937 

Maryamah,  dkk. (2023). Sejaran dan Dinamika Islam di Pulau Jawa. Kalpataru, 9, 41–53. 

Muammar, M. (2020). Sejarah Kebudayaan Islam (Kelas V Madrasah Ibtidaiyah). In 
Direktorat KSKK Madrasah, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Kementerian 
Agama RI. https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=-
9hDEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PT18&dq=kebudayaan+islam&ots=1isgiBDuo0&sig=T1
ISLjD473Lng0oHFA_RCQPUtos 

Muhammad Basri, A. W. (2019). Masuknya Islam Ke Nusantara Muhammad. Khazanah : 
Journal of Islamic Studies, 27(2), 58–66. 

Mustakim, M. (2020). Moderasi Beragama Melalui Keteladanan Dakwah Walisongo Di 
Madrasah Ibtidaiyah Negeri (Min) 5 Magetan. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan 
Pembelajaran, 1(1), 55–65. https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.5 

Suhailid. (2020). Sejara Kebudayaan Islam Kelas VI (Patoni (ed.)). 

Sungaidi, M. (2016). Wayang Sebagai Media Penyiaran Islam: Studi Atas Strategi Dakwah 
Walisongo Di Jawa. Ilmu Ushuluddin, 5(2), 201–235. 

Syafrizal, A. (2015). Sejarah Islam Nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 235–253. 
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664 

Ulfah, R. (2013). ROKHMAH ULFAH: Mistik Sunan Bonang. Teologia, 24(2). 

Umam, M. (2020). DAKWAH SUNAN BONANG STUDI TERHADAP METODE DAKWAH 
MELALUI MUSIK GAMELAN Mun’izul. HUDAN LIN-NAAS Jurnal Sosial Dan 
Humaniora, 1, 93–100. 

Warsini, W. (2022). Peran Wali Songo (Sunan Bonang) dengan Media Da’wah dalam 
Sejarah Penyebaran Islam di Tuban Jawa Timur. ASANKA: Journal of Social Science 
And Education, 3(1), 23–45. https://doi.org/10.21154/asanka.v3i1.3832 

Wildan, A., & Nahar, K. (2021). Mu ẚṣ arah : Jurnal Kajian Islam Kontemporer Konsep 
Kultural Dakwah Walisongo Memperkuat Moderasi Beragama. 5(2), 85–92. 
https://doi.org/10.18592/msr.v5i2.11665 

Yuliana, M., & Musofa, A. A. (2023). Ulama Intelektual Abad 15-16 M. Journal of Indonesian 
History, 11(1), 10–17. https://doi.org/10.15294/jih.v11i1.65343 

 

 


