
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 370-379      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Sejarah keragaman tradisi keagamaan dan budaya Islam 
di Indonesia 

Zahratul Mufidah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *zardhiesmufidah@gmail.com   
 
 

A B S T R A K 

Keragaman tradisi keagamaan dan budaya Islam di Indonesia 
merupakan fenomena yang lahir dari akulturasi antara ajaran Islam dan 
budaya lokal. Tapi keberagaman ini juga menghadapi tantangan 
modernisasi dan globalisasi yang memengaruhi keberlanjutan tradisi 
tersebut. Penelitian ini bertujuan mengkaji sejarah, penyebaran, dan 
keragaman tradisi keagamaan serta budaya Islam di Indonesia, yang 
terbentuk melalui proses panjang akulturasi antara ajaran Islam dan 
budaya lokal. Metodenya menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif melalui studi pustaka. Hasilnya menunjukkan bahwasannya Islam awal masuk ke Indonesia pada 
abad ke-7 sampai 8 lewat jalur perdagangan, kemudian berkembang pesat pada abad ke-12 hingga 16 melalui 
peran pedagang, ulama, dan kerajaan-kerajaan Islam. Dakwah yang damai dan toleran, seperti yang 
dilakukan oleh Wali Songo menjadikan Islam diterima luas oleh masyarakat setempat tanpa menghapus 
tradisi lokal. Penyebaran Islam ini memengaruhi aspek religius, tetapi juga membentuk identitas budaya 
Indonesia yang unik. Tradisi seperti slametan, sekaten, dan hala bi halal mencerminkan integrasi nilai-nilai 
Islam dengan budaya lokal. Lalu seni arsitektur, musik, dan sastra diperkaya oleh pengaruh Islam, 
menciptakan karya-karya khas seperti masjid tradisional dan seni ukir kaligrafi.  

A B S T R A C T 

The diversity of Islamic religious traditions and culture in Indonesia is a phenomenon born out of the 

acculturation between Islamic teachings and local culture. However, this diversity also faces challenges from 

modernization and globalization, which affect the sustainability of these traditions. This study aims to 

examine the history, dissemination, and diversity of Islamic religious traditions and culture in Indonesia, 

shaped through a long process of acculturation between Islamic teachings and local customs. The research 

employs a qualitative descriptive approach through literature study. The findings reveal that Islam first 

entered Indonesia between the 7th and 8th centuries through trade routes and later experienced rapid 

growth from the 12th to the 16th centuries due to the roles of traders, Islamic scholars, and Islamic kingdoms. 

The peaceful and tolerant approach to proselytization, exemplified by the Wali Songo (Nine Saints), allowed 

Islam to be widely accepted by local communities without erasing existing traditions. The spread of Islam 

influenced religious aspects while also shaping Indonesia’s unique cultural identity. Traditions such as 

slametan, sekaten, and halal bi halal reflect the integration of Islamic values with local culture. Futhermore, 

art forms such as architecture, music, and literature were enriched by Islamic influences, resulting in 

distinctive creations like traditional mosques and calligraphic wood carvings.  

Pendahuluan  

Teks Sejarah kedatangan Islam di Indonesia merupakan bagian penting dari 
perjalanan panjang kebudayaan dan peradaban bangsa ini. Sebelum kedatangan Islam, 
masyarakat Nusantara hidup dalam keberagaman budaya dan kepercayaan. 

Kata Kunci: 
Tradisi Islam, Akulturasi, 
Kebudayaan Indonesia. 
 
Keywords: 
Islamic Traditions, 
Acculturation, Indonesia 
Culture 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

371 
 

Keberagaman ini mencakup berbagai sistem kepercayaan lokal, animisme, dan 
dinamisme yang dianut oleh penduduk berbagai wilayah di Indonesia. Tapi kehidupan 
masyarakat pada masa itu masih banyak diliputi dengan praktik-praktik yang 
menyimpang dari nilai-nilai kemanusiaan, seperti perampokan, perjudian, perzinahan, 
dan perbudakan.(Arif et al., n.d.) Disini kedatangan Islam menjadi sebuah titik balik yang 
membawa perubahan besar dalam struktur sosial, budaya, dan keagamaan di Indonesia. 
Islam datang sebagai pembawa ajaran yang mengedepankan perdamaian, ketaqwaan, 
serta menghormati kemanusiaan yang dalam banyak hal memberikan solusi bagi 
masalah-masalah sosial yang ada saat itu.(Maksum, n.d.) 

Islam masuk ke Indonesia melalui beberapa jalur, dengan yang paling signifikan 
melalui perdagangan dan dakwah. Para pedagang Arab yang berinteraksi dengan 
masyarakat Nusantara membawa barang dagangan, sampai memperkenalkan ajaran 
Islam secara damai. Proses penyebaran agama Islam di Indonesia dijalankan durasinya 
lama, dan dapat dilihat sebagai fenomena yang sangat kultural. Islam diterima dengan 
baik oleh warga Indonesia karena cara penyebarannya yang tidak menggunakan 
kekerasan, melainkan dengan pendekatan budaya yang sesuai dengan adat dan 
kebiasaan lokal. Dalam perkembangannya, Islam berhasil beradaptasi dengan budaya 
setempat, menghasilkan sebuah identitas baru yang memadukan nilai-nilai Islam dan 
kearifan lokal.(Muhammad Sauqi Nur & Febri Priyoyudanto, 2024) 

Penyebaran Islam di Indonesia sangat dipengaruhi oleh kegiatan perdagangan yang 
dilakukan oleh pedagang Muslim sejak abad ke-8 Masehi. Melalui jalur perdagangan, 
hubungan antara dunia Islam dan Nusantara semakin intensif, dan pada abad ke-11 
hingga 12 Masehi, Islam mulai tersebar lebih luas ke berbagai wilayah Indonesia. Islam 
masuk pertama kali di pesisisr Sumatra, seperti Aceh, dan kemudian menyebar ke pulau-
pulau lainnya, termasuk Jawa, Kalimantan, dan Sulawesi. Proses penyebaran ini 
berlangsung dengan damai, dengan para pedagang Islam yang berbisnis dan sekaligus 
melakukan dakwa kepada masyarakat setempat. Dakwah Islam ini tidak terlepas dari 
peran para ulama, yang mengajarkan ajaran Islam dengan pendekatan yang sesuai 
dengan budaya lokal.(Anisah et al., n.d.) 

Islam di Indonesia membawa dampak besar dalam banyak elemen hidup masyarakat, 
termasuk dalam bahasa, pendidikan, seni dan nilai sosial. Salah satu pengaruh terbesar 
adalah perkembangan bahasa Melayu, yang kemudian menjadi bahasa pengantar utama 
dalam perdagangan dan komunikasi di seluruh kepulauan Indonesia.(Amin, 2021) 
Bahasa Melayu yang bertransformasi menjadi bahasa yang lebih berkembang, juga 
menerima pengaruh besar dari bahasa Arab, dengan banyaknya kata serapan dalam 
bahasa Indonesia seperti “shalat”, “iman”, “agama”, dan “malaikat”. Kemudian aksara 
Jawa yang menggunakan huruf Arab diciptakan untuk menulis bahasa Melayu, yang 
menunjukkan interaksi budaya yang erat antara budaya Islam dan budaya lokal.(Ridwan, 
n.d.) 

Dalam perkembangan kebudayaan Islam di Indonesia, terdapat akulturasi yang 
sangat khas. Sebagai contoh, dalam bidang seni, Islam memberikan pengaruh pada seni 
rupa, arsitektur, musik, dan sastra. Masjid-masjid yang dibangun di Indonesia memiliki 
ciri khas yang sangat dipengaruhi oleh arsitektur Islam, tetapi tetap mempertahankan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

372 
 

elemen-elemen tradisional lokal. Begitu juga dalam seni kaligrafi, seni Islami yang 
berkembang di Indonesia menunjukkan perpaduan antara nilai-nilai Islam dan keindahan 
seni tradisional Nusantara. Islam juga memperkenalkan berbagai tradisi keagamaan, 
seperti perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, shalawatan, dan tradisi lainnya yang 
sudah melekat kuat dalam kehidupan masyarakat Indonesia.(Zainuri & Kunci, 2020) 

Sayangnya dalam perjalanan sejarahnya, keberagaman tradisi keagamaan dan budaya 
Islam di Indonesia juga menghadapi tantangan. Seiring dengan perkembangan zaman, 
modernisasi dan globalisasi mulai mempengaruhi kehidupan masyarakat Indonesia, 
termasuk dalam hal pemahaman agama dan kebudayaan.(Irfan, n.d.) Oleh karena itu, 
diperlukan upaya memelihara keberagaman ini dengan bijak agar nilai-nilai Islam tetap 
relevan dengan kehidupan masyarakat Indonesia yang semakin kompleks. Proses 
pelestarian dan penguatan tradisi keagamaan dan budaya Islam di Indonesia 
memerlukan perhatian khusus, karena hal ini akan menjaga identitas bangsa dan 
memperkuat persatuan dalam keberagaman.(5a.+Sugeng+2180+273-296, n.d.) 

Penyebaran Islam di Indonesia dapat dilihat sebagai hasil dari sinergi antara dakwah 
ulama dan integrasi budaya lokal. Para wali dan ulama, seperti Wali Songo di Jawa, 
perannya sentral dalam proses dakwah ini. Walisongo mengajarkan agama, dan 
mengadaptasi ajaran Islam dengan kebiasaan masyarakat setempat, sehingga Islam 
dapat diterima secara luas oleh masyarakat Indonesia. Pendekatan dakwah yang 
dilakukan oleh para ulama ini merupakan contoh nyata bagaimana agama Islam bisa 
diterima dengan cara yang damai dan penuh kasih, tanpa paksaan. Dalam hal ini, Islam 
berperan sebagai agama yang mampy menyatukan beragam budaya yang ada di 
Indonesia, serta memperkaya tradisi dan kebudayaan lokal.(Ulya, n.d.) 

Berdasarkan hal tersebut, penulis ingin melakukan sebuah kajian yang tujuannya guna 
menjabarkan secara dalam terkait sejarah, penyebaran, dan keragaman tradisi 
keagamaan serta budaya Islam di Indonesia. Penelitian ini akan menguraikan cara Islam 
pertama kali masuk ke Indonesia, proses penyebarannya, serta Islam beradaptasi 
dengan budaya lokal. Kajian ini akan menggali lebih dalam mengenai berbagai tradisi 
dan kebudayaan yang lahir dari akulturasi Islam dan budaya Indonesia, serta keduanya 
saling memengaruhi dalam pembentukan identitas budaya yang khas di Indonesia.  

Hasil dari kajian ini, diharapkan bisa memberi gambaran yang lebih jelas mengenai 
kontribusi Islam dalam membentuk kebudayaan Indonesia yang kaya dan beragam. 
Kajian ini juga diinginkan bisa jadi referensi bagi penelitian lebih lanjut mengenai peran 
Islam dalam kehidupan sosial, budaya, dan politik di Indonesia. Sehingga masyarakat 
Indonesia dapat lebih paham atas Islam dan kebudayaan lokal telah saling berinteraksi 
dan berkontribusi dalam menciptakan sebuah masyarakat yang plural dan damai, serta 
dapat memperkuat persatuan dalam keberagaman budaya di Indonesia. 

Pembahasan  

Mengacu pada analisa yang dilaksanakan penulis terkait sejarah dan keragaman 
kebudayaan Islam di Indonesia, ditemukan beberapa hal menarik, diantaranya adalah: 

Sejarah Masuk dan Penyebaran Islam di Indonesia 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

373 
 

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia memiliki latar belakang yang kaya dan kompleks, 
yang mencakup perjalanan panjang yang melibatkan berbagai faktor seperti 
perdagangan, dakwah, dan akulturasi budaya. Diksi “sejarah” dalam bahasa Arab 
berasal dari kata “syajarah”, yang berarti pohon dengan akar, batang, cabang, ranting, 
dedaunan, bunga, dan buahnya. Hal ini menggambarkan bagaimana sejarah dapat 
dilihat sebagai suatu pohon yang tumbuh dan berkembang, saling terhubung antara 
satu peristiwa dengan peristiwa lainnya.(Rahim, 2021) Sejarah kebudayaan Islam, pada 
gilirannya, berfokus pada kajian mengenai perkembangan dan transformasi nilai-nilai 
budaya Islam di Indonesia. Islam, sebagai agama yang menjadi sumber nilai kebudayaan 
umatnya, telah membentuk dan mempengaruhi berbagai aspek hidup warga Indonesia, 
termasuk dalam bidang sosial, budaya, politik, dan agama.  

Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar, memiliki sejarah panjang 
dalam menerima Islam. Kedatangan Islam ke Indonesia dimulai melalui perdagangan 
dan dakwah para ulama. Meskipun waktu pastinya sulit dipastikan, interaksi 
perdagangan antara Nusantara dan dunia Islam sudah terjadi sejak abad ke-2 SM, 
dengan pedagang Arab yang mulai berdagang di wilayah ini pada abad ke-8 M, 
membawa pengaruh besar terhadap budaya dan agama Islam.(Rahim, 2021) 

Tapi meski pengaruh Islam mulai terasa sejak abad ke-8, dakwah Islam baru bisa 
tersebar secara pesat di Indonesia pada abad ke-11 dan ke-12. Selama peiode tersebut, 
proses penyebaran Islam berlangsung melalui interaksi sosial yang harmonis antara 
pedagang Islam dan masyarakat setempat. Para pedagang, yang sebagian besar berasal 
dari Gujarat, Arab, dan Persia, menyebarkan Islam sambil berdagang di wilayah pesisir 
Indonesia. Para ulama dan pendakwah, termasuk Wali Songo di tanah Jawa, juga 
berperan penting dalam memperkenalkan Islam kepada masyarakat lokal dengan 
pendekatan sosial-budaya yang tidak memaksakan ajaran Islam, tetapi lebih pada 
akulturasi dengan budaya lokal. Pendekatan dakwah yang damai dan penuh toleransi ini 
memungkinkan Islam diterima dengan baik oleh masyarakat Indonesia yang memiliki 
berbagai tradisi dan kepercayaan lokal yang sudah berkembang.(Ulya, n.d.) 

Diperkirakan bahwa Islam pertama kali masuk ke Indonesia pada abad ke-7 atau ke-8, 
terutama melalui kampung Islam yang mulai berkembang di sekitar Selat Malaka. Salah 
satu bukti sejarah yang menguatkan hhal ini yakni ditemuinya Fatimah binti Maimun bin 
Hibatullah di Mojokerto, Jawa Timur, yang diyakini sebagai salah satu makam keluarga 
istana Majapahit. Lalu terdapat juga makam-makam Islam kuno lainnya di daeah pesisir, 
yang menunjukkan adanya pengaruh Islam yang cukup kuat di daerah tersebut.(Adam 
et al., 2023) 

Penyebaran Islam di Indonesia semakin meluas pada abad ke-15 dan ke-16, dengan 
munculnya kerajaan Islam di pesisir utara Jawa, mulai Demak, Cirebon, dan Banten. 
Kerajaan-kerajaan ini memainkan peran penting dalam memperkuat penyebaran Islam 
di wilayah Jawa. Pada saat yang sama, penyebaran Islam juga terjadi di daerah-daerah 
lain di Indonesia, seperti Kalimantan, Sulawesi, dan Papua. Di Kalimantan, Islam mulai 
berkembang pada abad ke-18, dengan pusat penyebarannya terletak di Pontianak. Bukti 
penyebaran Islam di Kalimantan antara lain ditemukan di pemakaman Islam kuno di hulu 
Sungai Pawan, Kalimantan Barat, serta di Kerajaan Kutai, dan Masjid Gede di kota 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

374 
 

Waringin yang dibangun pada tahun 1434 M di Kalimantan Tengah.(Ulumuddin: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman, n.d.) 

Sementara itu, di Sulawesi, Islam pertama kali masuk melalui relasi dengan ulama-
ulama dari Mekkah, Madinah, dan Minangkabau di Selatan. Raja dan masyarakat Gowa-
Tallo, di Sulawesi Selatan, memainkan peran penting sebagai pintu masuk Islam di 
wilayah tersebut. Kesultanan Ternate dan Tidore di Maluku juga berperan dalam 
menyebarkan Islam di Sulteng, utara, dan Papua Barat sejak abad ke-17.(Muhammad et 
al., n.d.) Penyebaran Islam di Indonesia melalui jalur-jalur ini dilakukan oleh para 
pedagang dan ulama, dan diperkuat dengan hubungan sosial dan politik antara 
kerajaan-kerajaan Islam dengan masyarakat setempat.  

Penyebaran Islam di Indonesia, dengan demikian, merupakan proses yang panjang 
dan melibatkan berbagai jalur dan pendekatan. Islam masuk ke Indonesia dengan 
metode yang damai, melalui akulturasi budaya, dan dengan pendekatan yang 
menghargai tradisi lokal. Proses ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas oleh 
masyarakat Indonesia, bahkan menjadi agama mayoritas yang memberikan dampak 
besar dalam banyak sisi kehidupan, mulai dari budaya, bahasa, pendidikan, hingga 
sistem sosial dan politik. Islam mempengaruhi aspek religius, hingga membentuk 
identitas budaya Indonesia yang kaya dan beragam.(Muthia et al., 2021) 

Sejarah Penyebaran Agama Islam di Indonesia 

Sejarah penyebaran agama Islam di Indonesia dimulai sejak kedatangan pertama 
agama ini pada abad ke-7, dan berkembang secara pesat pada abad ke-12 hingga ke-16. 
Proses penyebaran Islam di Indonesia ini sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor, 
termasuk perdagangan, dakwah damai, serta akulturasi budaya antara Islam dan budaya 
lokal. Para pedagang Muslim yang datang ke Indonesia memainkan peran yang sangat 
penting dalam menyebarkan agama Islam. Ia berdagang, tetapi juga berdakwah dengan 
pendekatan yang cerdas dan damai. Strategi dakwah yang digunakan oleh para 
pedagang ini sangat memanfaatkan adat istiadat dan bahasa setempat, yang 
memungkinkannya membangun hubungan yang baik dengan masyarakat Indonesia.  

Para pedagang Muslim ini menggunakan pernikahan dengan warga loka untuk 
menguatkan relasi anta budaya dan menyebarkan Islam secara alami. Di samping itu, 
para pedagang juga menandakan nilai Islam mengenai keadilan dan kemanusiaan 
dengan membebaskan budak, yang semakin menambah simpati masyarakat terhadap 
ajaran Islam. Tidak ada unsur kekerasan dalam dakwahnya yang lebih berfokus pada 
pendekatan yang mengedapankan kebaikan dan kesejahteraan sosial. Para pedagang 
ini bahkan menggunakan hartanya untuk membantu masyarakat, sehingga dakwah ia 
diterima dengan baik oleh masyarakat setempat. 

Penyebaran Islam di Indonesia melalui jalur perdagangan ini sangat berdampak 
terhadap perkembangan kota-kota besar di Indonesia. Kota-kota Gresik, Malaka, 
Makassar, Aceh, Patani, dan Banten berkembang menjadi pusat-pusat perdagangan 
yang ramai dengan populasi yang padat, dan menjadi tempat penting bagi penyebaran 
Islam. Melalui perdagangan ini, Islam berkembang sebagai agama dan sebagai bagian 
integral dari kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat Indonesia.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

375 
 

Kedatangan Islam juga memberikan pengaruh besar terhadap perkembangan bahasa 
di Indonesia. Sejak abad ke-12 hingga ke-16, Islam memicu perubahan dalam bahasa di 
Nusantara. Banyak kata serapan dari bahasa Arab yang masuk ke dalam bahasa-bahasa 
lokal, seperti kata “agama”, “shalat”, “iman”, dan “malaikat”, yang menjadi bagian dari 
kosakata bahasa Indonesia hingga saat ini. Pengaruh ini juga terlihat dalam sistem 
aksara, dimana aksara Jawi dibuat guna menulis bahasa Nusantara dengan memakai 
huruf Arab. Bahasa Melayu, yang menjadi lingua franca di wilayah ini, juga berkembang 
pesat seiring dengan penyebaran Islam, sehingga bahasa ini menjadi bahasa pemersatu 
yang dipakai saat perdagangan dan penyebaran Islam.(Maulana et al., 2024) 

Selain pengaruh bahasa, penyebaran Islam di Indonesia juga terlihat dalam aspek 
budaya. Bahasa lokal di berbagai daerah, seperti Jawa, Sunda, hingga Sasak, juga 
dipengaruhi oleh bahasa Arab. Hal ini terlihat dari kosakata dan istilah-istilah baru yang 
digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Perkembangan bahasa ini mencerminkan 
adanya proses asimilasi budaya antara budaya Islam dan budaya lokal di Indonesia.  

Wali Songo yakni sembilan orang suci yang sangat dihormati di Indonesia, punya posisi 
sentral dalam penyebaran Islam di Pulau Jawa. Wali Songo menyebarkan Islam melalui 
dakwah hingga melalui pendekatan sosial, budaya, dan politik yang sangat efektif. 
Masing-masing Wali Songo memiliki wilayah dakwah dan metode yang unik dalam 
menarik simpati masyarakat. 
1. Sunan Gresik, mengajarkan Islam di wilayah Gresik melalui pendekatan dagang 
yang jujur dan memperkenalkan sistem pertanian yang lebih maju. Beliau juga aktif 
membantu masyarakat dengan mendirikan fasilitas umum seperti tempat peribadatan 
dan pendidikan. 
2. Sunan Ampel, memperkuat pondasi Islam di Jawa Timur dengan membangun 
pesantren pertama di Ampel. Beliau juga dikenal sebagai perintis dakwah berbasis 
keluarga dan mengembangkan metode pendidikan Islam yang terstruktur. 
3. Sunan Drajat, menyampaikan ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai sosial, 
seperti kepedulian terhadap kaum miskin dan anak yatim. Dakwahnya disampaikan 
melalui tembang Jawa yang memuat pesan moral dan religius. 
4. Sunan Bonang, menyebarkan Islam dengan memanfaatkan alat musik tradisional 
seperti gamelan. Ajaran beliau juga diterapkan melalui tembang “Tombo Ati”, yang 
mengandung filosofi mendalam tentang kebahagiaan spiritual. 
5. Sunan Kalijaga, menyampaikan Islam melalui pendekatan budaya dengan 
memodifikasi wayang kulit agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. Ia juga dikenal sebagai 
sosok yang menyebarkan ajaran Islam secara inklusif tanpa menghapus tradisi lokal. 
6. Sunan Giri, mendakwahkan Islam di kawasan pesisir dan luar Jawa dengan strategi 
dakwah yang melibatkan permainan anak-anak seperti jelungan (permainan 
tradisional), yang mengandung pesan keislaman. Beliau juga dikenal sebagai ulama yang 
mendirikan sistem pendidikan berbasis pesantren. 
7. Sunan Kudus, menyebarkan Islam dengan mendirikan Masjid Menara Kudus yang 
menggabungkan unsur arsitektur Hindu-Buddha untuk menarik masyarakat lokal. Beliau 
juga memperkenalkan penyembelihan hewan kurban menggunakan sapi, bukan kerbau, 
untuk menghormati budaya setempat.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

376 
 

8. Sunan Muria, mendakwahkan Islam di pedesaan dan daerah terpencil, 
memfokuskan dakwah pada kalangan petani dan nelayan. Beliau juga menggunakan 
media seni seperti tembang dan permainan tradisional untuk menyampaikan pesan 
agama.  
9. Sunan Gunung Jati, menyebarkan Islam di wilayah Cirebon, Banten, dan Sunda 
Kelapa dengan membangun hubungan diplomatik dan politik yang kuat. Beliau juga 
mendirikan Kesultanan Cirebon sebagai pusat pengembangan Islam di wilayah Jawa 
bagian barat. 

Melalui pendekatan yang damai, cerdas, dan akulturasi budaya, Wali Songo berhasil 
menyebarkan Islam secara luas di Pulau Jawa. Wali Songo mengintegrasikan ajaran 
Islam dengan budaya lokal, sehingga Islam diterima dengan mudah oleh masyarakat 
setempat. Islam akhirnya menjadi agama mayoritas di Jawa dan meninggalkan warisan 
budaya yang sangat kaya, yang hingga kini masih dapat dilihat dalam berbagai aspek 
kehidupan masyarakat Indonesia, mulai dari tradisi, seni, arsitektur, hingga bahasa.  

Keragaman Kebudayaan Islam di Indonesia 

Islam di Indonesia memiliki karakteristik unik sebagai hasil dari proses panjang 
akulturasi antara ajaran Islam dan budaya lokal. Hubungan yang erat antara agama dan 
budaya ini menciptakan berbagai tradisi, seni, dan ritual yang mencerminkan keindahan 
integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Hubungan agama dan budaya ini dapat 
digolongkan kedalam dua pola utama: sinkretik dan akulturatif. Pola sinkretik mengacu 
pada pencampuran bebas unsur-unsur agama dan budaya, seperti ritual “slametan” 
yang menggabungkan doa-doa Islam dengan tradisi lokal seperti kenduri. Sementara itu, 
pola akulturatif menunjukkan adanya penyerapan unsur-unsur budaya kedalam ajaran 
agama, seperti penggunaan bahasa Arab dalam ajaran agama, seperti penggunaan 
bahasa Arab dalam seni dan tradisi lokal.(Arif et al., n.d.) 

Sejak awal kedatangannya, Islam menunjukkan fleksibilitas dan kemampuan untuk 
merangkul keberagaman budaya setempat. Hal ini tercermin dalam tradisi seperti 
“sekaten”, yang merupakan perayaan keagamaan dengan sentuhan budaya lokal. 
Perayaan ini mengandung nilai religius hingga berfungsi sebagai sarana sosial yang 
mempererat hubungan antarmasyarakat. Kemampuan Islam untuk beradaptasi dengan 
budaya lokal menjadikannya agama yang mudah diterima oleh masyarakat Indonesia 
dari berbagai latar belakang suku dan budaya. 

Dalam bidang seni, pengaruh Islam di Indonesia sangat besar. Seni bangunan, seperti 
masjid-masjid tradisional di Jawa, mencerminkan perpaduan antara arsitektur lokal dan 
elemen Islam, seperti penggunaan atap berbentuk tajug (meruncing) yang khas. Seni 
ukir dan kaligrafi Islam juga berkembang, terutama pada ornamen masjid, mimbar, dan 
nisan. Seni musik dan tari, seperti seni gamelan yang sering digunakan dalam perayaan 
keagamaan Islam, menunjukkan bagaimana Islam berintegrasi dengan seni tradisional 
Indonesia.(Ilahi, n.d.) 

Islam juga memberikan dampak signifikan pada tradisi masyarakat. Beberapa tradisi 
Islam yang telah menjadi bagian dari budaya Indonesia 
meliputi:(54+PENGARUH+ISLAM+462-466 (1), n.d.) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

377 
 

1. Tradisi Tabot atau Tabuik di Sumatra Barat dan Bengkulu, yang memperingati 
‘Asyura dengan prosesi budaya. 
2. Kupatan atau Bakdo Kupat, tradisi makan ketupat setelah Idul Fitri yang 
melambangkan kesucian hati. 
3. Tradisi Grebeg, seperti Grebeg Pasa-Syawal, Grebeg Besar, dan Grebeg Maulud, 
yang diadakan oleh Keraton Yogyakarta dan Surakarta sebagai bentuk syukur dan 
penghormatan terhadap hari besar Islam. 
4. Halal bi Halal, sebuah tradisi silaturahmi dan saling memaafkan setelah Idul Fitri. 
5. Kerobok Maulid di Kutai dan Pawai Obor di Manado, yang dilakukan untuk 
memperingati kelahiran Nabi Muhammad SAW. 
6. Rabu Kasan di Bangka, sebuah tradisi sebelum Ramadhan yang melibatkan doa 
bersama dan ziarah makam. 
7. Dugderan di Semarang, sebuah festival budaya untuk menyambut bulan 
Ramadhan. 
8. Budaya Tumpeng, yang hadir dalam perayaan Maulid Nabi dan acara keagamaan 
lainnya. 
9. Sekaten di Yogyakarta, yang menggabungkan perayaan budaya dengan dakwah 
Islam. 

Tradisi-tradisi ini memperkaya budaya Indonesia sekaligus menjadi simbol harmoni 
antara agama dan budaya lokal. Sebagaimana diungkapkan Mujib, tradisi Islam di 
Indonesia dapat dianalogikan sebagai pohon dengan akar kuat yang berlandaskan 
wahyu, sementara cabang dan daunnya melambangkan keberagaman budaya yang 
terus berkembang sesuai zaman.(Indarwati et al., n.d.) 

Nilai-nilai Islam yang menghargai pluralitas dan keberagaman menjadi faktor kunci 
dalam proses dakwah di Indonesia. Para penyebar Islam, seperti Wali Songo, 
menggunakan pendekatan budaya dalam dakwahnya. Seni, musik, dan sastra lokal 
digunakan sebagai media untuk memperkenalkan ajaran Islam tanpa menimbulkan 
penolakan dari masyarakat. Pendekatan ini menciptakan harmoni yang berkelanjutan 
dan memungkinkan Islam berkembang pesat menjadi agama mayoritas di Indonesia. 

Sehingga ragam budaya Islam di Indonesia mencerminkan akulturasi yang dinamis 
antara ajaran Islam dan budaya lokal. Tradisi-tradisi ini memperkaya identitas budaya 
bangsa hingga menjadi bukti nyata bagaimana Islam mampu beradaptasi dan 
berkembang dalam keragaman budaya yang ada. Keragaman ini adalah salah satu 
keunikan yang menjadikan Indonesia sebagai negara dengan kekayaan budaya Islam 
yang luar biasa.  

Kesimpulan dan Saran  

Dari hasil penelitian dan pembahasan diatas, terlihat bahwa sejarah masuk dan 
penyebaran Islam di Indonesia merupakan perjalanan panjang yang melibatkan interaksi 
perdagangan, dakwah damai, dan akulturasi budaya. Islam pertama kali masuk melalui 
jalur perdagangan pada abad ke-7 hingga 8, berkembang pesat pada abad ke-12 hingga 
16 melalui peran pedagang, ulama, dan kerajaan-kerajaan Islam. Pendekatan dakwah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

378 
 

yang toleran, seperti Wali Songo, memungkinkan Islam diterima luas oleh masyarakat 
setempat tanpa menghapus tradisi lokal.  

Penyebaran Islam memengaruhi aspek religius, hingga membentuk identitas 
budaya melalui akulturasi. Beragam tradisi Islam di Indonesia, seperti slametan, sekaten, 
dan halal bi halal, mencerminkan integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. Seni 
arsitektur, musik, dan sastra juga diperkaya oleh pengaruh Islam, menghasilkan karya-
karya khas seperti masjid tradisional dan seni ukir kaligrafi. Keragaman tradisi 
keagamaan Islam di Indonesia menandakan adanya harmoni antara agama dan budaya, 
menjadikan Islam sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat. Pendekatan 
inklusif ini berkontribusi besar pada pembentukan identitas nasional yang unik dan 
pluralistik. 

Daftar Pustaka  

 
Adam, Y. F., Ramona, E., & Muhsin, I. (2023). Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi 

Komparatif Akulturasi Islam dan Kebudayaan dalam Perspektif Sejarah. Muslim 
Heritage, 8(1), 133–152. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5723  

Amin, M. (2021). BAHASA MELAYU DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA. Journal of 
Islamic Social Sciences, 2(2), 64–77. https://doi.org/10.30821/islamijah.v2i1.17080  

Anisah, N., Purnama, L., Lauren Liza, L., Khoirunisa, N., & Muhammad Cheng Ho Mosque 
Palembang, A.-I. (n.d.). PERAN ORANG ARAB DALAM SEJARAH PERKEMBANGAN 
AGAMA ISLAM DI INDONESIA.  

Arif, K. H., Widyonagoro, P., & Yusuf, M. (n.d.). SLAMETAN: SEBUAH RITUAL AKULTURASI 
BUDAYA JAWA DAN ISLAM.  

Ilahi, M. T. (n.d.). ZIARAH DAN CITA RASA ISLAM NUSANTARA: WISATA RELIGIUS DALAM 
BINGKAI KEARIFAN LOKAL (LOCAL WISDOM).  

Indarwati, E., Kaswati, A., & Abstrak, J. (n.d.). PERANAN SUNAN KALIJAGA DALAM 
PROSES ISLAMISASI DAN PENGARUHNYA PADA BIDANG SOSIAL BUDAYA DI JAWA.  

Irfan, M. (n.d.). Perkembangan Budaya Rimpu Dalam Menghadapi Modernisasi Dan 
Globalisasi (Studi Dengan Menggunakan Pendekatan Fenomenologi). 6(2), 163–173. 

Maksum, A. N. (n.d.). Peran Pendidikan Islami dalam Membangun Karakter Siswa Mi 
Nurut Taqwa Bondowoso. In Academicus: Journal of Teaching and Learning (Vol. 2). 
http://academicus.pdtii.org/index.php/acad/index  

Maulana, S., Syah, H., Lambung, U., Yahya, M., Maulidan, N., & Falan, M. (2024). Agama 
Islam Dan Pengaruhnya terhadap Bahasa dan Sastra Indonesia. Religion : Jurnal 
Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(2). https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion  

Muhammad, O. S., Hasim, R., & Abdullah, J. (n.d.). TRADISI LOKAL : RITUAL SOPIK DI 
TAHANE MAKEAN PULAU HALMAHERA SELATAN.  

Muhammad Sauqi Nur, & Febri Priyoyudanto. (2024). Sejarah Eksodus Masyarakat Arab 
Hadrami Yaman ke Makassar. Concept: Journal of Social Humanities and Education, 
3(3), 59–66. https://doi.org/10.55606/concept.v3i3.1372  

Muthia, D., Lubis, R., Manik, E., & Anas, N. (2021). Strategi Pembelajaran Sejarah 
Kebudayaan Islam. In Islamic Education (Vol. 1, Issue 2).  

https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5723
https://doi.org/10.30821/islamijah.v2i1.17080
http://academicus.pdtii.org/index.php/acad/index
https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion
https://doi.org/10.55606/concept.v3i3.1372


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 370-379   eISSN: 3024-8140 

379 
 

Rahim, A. (2021). Kesultanan Jambi dalam Jaringan Perdagangan Antar Bangsa (1480-
1834). Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi, 21(3), 1432. 
https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1771  

Ridwan, M. (n.d.). Penguatan Diskursus Keislaman Kontemporer Untuk Mahasiswa 
Perguruan Tinggi Umum.  

SEJARAH+MASUKNYA+ISLAM+DAN+KERAGAMAN+KEBUDAYAAN+ISLAM+DI+INDONESIA. 
(n.d.).  

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman. (n.d.). 
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam  

Ulya, I. (n.d.). Islamisasi masyarakat Nusantara: Historisitas awal Islam (abad VII-XV M) dan 
peran Wali Songo di Nusantara.  

Zainuri, A., & Kunci, K. (2020). INTEGRASI ISLAM DAN BUDAYA LOKAL DALAM SENI 
ARSITEKTUR MASJID KUNO DI JAWA: SEBUAH TINJAUAN UMUM INTEGRATION OF 
ISLAM AND LOCAL CULTURE IN THE ARCHITECTURE OF ANCIENT MOSQUE IN JAVA: 
AN OVERVIEW. In Heritage: Journal of Social Studies | (Vol. 2, Issue 2). 
https://doi.org/10.xxxx/xxx  

  

https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1771
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam
https://doi.org/10.xxxx/xxx

