Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 370-379 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sejarah keragaman tradisi keagamaan dan budaya Islam
di Indonesia

Zahratul Mufidah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: *zardhiesmufidah@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Tradisi Islam, Akulturasi, Keragaman tradisi keagamaan dan budaya Islam di Indonesia
Kebudayaan Indonesia. merupakan fenomena yang lahir dari akulturasi antara ajaran Islam dan
budaya lokal. Tapi keberagaman ini juga menghadapi tantangan
Keywords: modernisasi dan globalisasi yang memengaruhi keberlanjutan tradisi
Islamic Traditions, tersebut. Penelitian ini bertujuan mengkaji sejarah, penyebaran, dan
Acculturation, Indonesia keragaman tradisi keagamaan serta budaya Islam di Indonesia, yang
Culture terbentuk melalui proses panjang akulturasi antara ajaran Islam dan

budaya lokal. Metodenya menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif melalui studi pustaka. Hasilnya menunjukkan bahwasannya Islam awal masuk ke Indonesia pada
abad ke-7 sampai 8 lewat jalur perdagangan, kemudian berkembang pesat pada abad ke-12 hingga 16 melalui
peran pedagang, ulama, dan kerajaan-kerajaan Islam. Dakwah yang damai dan toleran, seperti yang
dilakukan oleh Wali Songo menjadikan Islam diterima luas oleh masyarakat setempat tanpa menghapus
tradisi lokal. Penyebaran Islam ini memengaruhi aspek religius, tetapi juga membentuk identitas budaya
Indonesia yang unik. Tradisi seperti slametan, sekaten, dan hala bi halal mencerminkan integrasi nilai-nilai
Islam dengan budaya lokal. Lalu seni arsitektur, musik, dan sastra diperkaya oleh pengaruh Islam,
menciptakan karya-karya khas seperti masjid tradisional dan seni ukir kaligrafi.

ABSTRACT

The diversity of Islamic religious traditions and culture in Indonesia is a phenomenon born out of the
acculturation between Islamic teachings and local culture. However, this diversity also faces challenges from
modernization and globalization, which affect the sustainability of these traditions. This study aims to
examine the history, dissemination, and diversity of Islamic religious traditions and culture in Indonesia,
shaped through a long process of acculturation between Islamic teachings and local customs. The research
employs a quadlitative descriptive approach through literature study. The findings reveal that Islam first
entered Indonesia between the 7th and 8th centuries through trade routes and later experienced rapid
growth from the 12th to the 16th centuries due to the roles of traders, Islamic scholars, and Islamic kingdoms.
The peaceful and tolerant approach to proselytization, exemplified by the Wali Songo (Nine Saints), allowed
Islam to be widely accepted by local communities without erasing existing traditions. The spread of Islam
influenced religious aspects while also shaping Indonesia’s unique cultural identity. Traditions such as
slametan, sekaten, and halal bi halal reflect the integration of Islamic values with local culture. Futhermore,
art forms such as architecture, music, and literature were enriched by Islamic influences, resulting in
distinctive creations like traditional mosques and calligraphic wood carvings.

Pendahuluan

Teks Sejarah kedatangan Islam di Indonesia merupakan bagian penting dari
perjalanan panjang kebudayaan dan peradaban bangsa ini. Sebelum kedatangan Islam,
masyarakat Nusantara hidup dalam keberagaman budaya dan kepercayaan.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

Keberagaman ini mencakup berbagai sistem kepercayaan lokal, animisme, dan
dinamisme yang dianut oleh penduduk berbagai wilayah di Indonesia. Tapi kehidupan
masyarakat pada masa itu masih banyak diliputi dengan praktik-praktik yang
menyimpang dari nilai-nilai kemanusiaan, seperti perampokan, perjudian, perzinahan,
dan perbudakan.(Arif et al., n.d.) Disini kedatangan Islam menjadi sebuah titik balik yang
membawa perubahan besar dalam struktur sosial, budaya, dan keagamaan di Indonesia.
Islam datang sebagai pembawa ajaran yang mengedepankan perdamaian, ketagwaan,
serta menghormati kemanusiaan yang dalam banyak hal memberikan solusi bagi
masalah-masalah sosial yang ada saat itu.(Maksum, n.d.)

Islam masuk ke Indonesia melalui beberapa jalur, dengan yang paling signifikan
melalui perdagangan dan dakwah. Para pedagang Arab yang berinteraksi dengan
masyarakat Nusantara membawa barang dagangan, sampai memperkenalkan ajaran
Islam secara damai. Proses penyebaran agama Islam di Indonesia dijalankan durasinya
lama, dan dapat dilihat sebagai fenomena yang sangat kultural. Islam diterima dengan
baik oleh warga Indonesia karena cara penyebarannya yang tidak menggunakan
kekerasan, melainkan dengan pendekatan budaya yang sesuai dengan adat dan
kebiasaan lokal. Dalam perkembangannya, Islam berhasil beradaptasi dengan budaya
setempat, menghasilkan sebuah identitas baru yang memadukan nilai-nilai Islam dan
kearifan lokal.(Muhammad Sauqi Nur & Febri Priyoyudanto, 2024)

Penyebaran Islam di Indonesia sangat dipengaruhi oleh kegiatan perdagangan yang
dilakukan oleh pedagang Muslim sejak abad ke-8 Masehi. Melalui jalur perdagangan,
hubungan antara dunia Islam dan Nusantara semakin intensif, dan pada abad ke-11
hingga 12 Masehi, Islam mulai tersebar lebih luas ke berbagai wilayah Indonesia. Islam
masuk pertama kali di pesisisr Sumatra, seperti Aceh, dan kemudian menyebar ke pulau-
pulau lainnya, termasuk Jawa, Kalimantan, dan Sulawesi. Proses penyebaran ini
berlangsung dengan damai, dengan para pedagang Islam yang berbisnis dan sekaligus
melakukan dakwa kepada masyarakat setempat. Dakwah Islam ini tidak terlepas dari
peran para ulama, yang mengajarkan ajaran Islam dengan pendekatan yang sesuai
dengan budaya lokal.(Anisah et al., n.d.)

Islam di Indonesia membawa dampak besar dalam banyak elemen hidup masyarakat,
termasuk dalam bahasa, pendidikan, seni dan nilai sosial. Salah satu pengaruh terbesar
adalah perkembangan bahasa Melayu, yang kemudian menjadi bahasa pengantar utama
dalam perdagangan dan komunikasi di seluruh kepulauan Indonesia.(Amin, 2021)
Bahasa Melayu yang bertransformasi menjadi bahasa yang lebih berkembang, juga
menerima pengaruh besar dari bahasa Arab, dengan banyaknya kata serapan dalam
bahasa Indonesia seperti “shalat”, “iman”, “agama”, dan “malaikat”. Kemudian aksara
Jawa yang menggunakan huruf Arab diciptakan untuk menulis bahasa Melayu, yang
menunjukkan interaksi budaya yang erat antara budaya Islam dan budaya lokal.(Ridwan,
n.d.)

Dalam perkembangan kebudayaan Islam di Indonesia, terdapat akulturasi yang
sangat khas. Sebagai contoh, dalam bidang seni, Islam memberikan pengaruh pada seni
rupa, arsitektur, musik, dan sastra. Masjid-masjid yang dibangun di Indonesia memiliki
ciri khas yang sangat dipengaruhi oleh arsitektur Islam, tetapi tetap mempertahankan

371



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

elemen-elemen tradisional lokal. Begitu juga dalam seni kaligrafi, seni Islami yang
berkembang di Indonesia menunjukkan perpaduan antara nilai-nilai Islam dan keindahan
seni tradisional Nusantara. Islam juga memperkenalkan berbagai tradisi keagamaan,
seperti perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, shalawatan, dan tradisi lainnya yang
sudah melekat kuat dalam kehidupan masyarakat Indonesia.(Zainuri & Kunci, 2020)

Sayangnya dalam perjalanan sejarahnya, keberagaman tradisi keagamaan dan budaya
Islam di Indonesia juga menghadapi tantangan. Seiring dengan perkembangan zaman,
modernisasi dan globalisasi mulai mempengaruhi kehidupan masyarakat Indonesia,
termasuk dalam hal pemahaman agama dan kebudayaan.(Irfan, n.d.) Oleh karena itu,
diperlukan upaya memelihara keberagaman ini dengan bijak agar nilai-nilai Islam tetap
relevan dengan kehidupan masyarakat Indonesia yang semakin kompleks. Proses
pelestarian dan penguatan tradisi keagamaan dan budaya Islam di Indonesia
memerlukan perhatian khusus, karena hal ini akan menjaga identitas bangsa dan
memperkuat persatuan dalam keberagaman.(5a.+Sugeng+2180+273-296, n.d.)

Penyebaran Islam di Indonesia dapat dilihat sebagai hasil dari sinergi antara dakwah
ulama dan integrasi budaya lokal. Para wali dan ulama, seperti Wali Songo di Jawa,
perannya sentral dalam proses dakwah ini. Walisongo mengajarkan agama, dan
mengadaptasi ajaran Islam dengan kebiasaan masyarakat setempat, sehingga Islam
dapat diterima secara luas oleh masyarakat Indonesia. Pendekatan dakwah yang
dilakukan oleh para ulama ini merupakan contoh nyata bagaimana agama Islam bisa
diterima dengan cara yang damai dan penuh kasih, tanpa paksaan. Dalam hal ini, Islam
berperan sebagai agama yang mampy menyatukan beragam budaya yang ada di
Indonesia, serta memperkaya tradisi dan kebudayaan lokal.(Ulya, n.d.)

Berdasarkan hal tersebut, penulis ingin melakukan sebuah kajian yang tujuannya guna
menjabarkan secara dalam terkait sejarah, penyebaran, dan keragaman tradisi
keagamaan serta budaya Islam di Indonesia. Penelitian ini akan menguraikan cara Islam
pertama kali masuk ke Indonesia, proses penyebarannya, serta Islam beradaptasi
dengan budaya lokal. Kajian ini akan menggali lebih dalam mengenai berbagai tradisi
dan kebudayaan yang lahir dari akulturasi Islam dan budaya Indonesia, serta keduanya
saling memengaruhi dalam pembentukan identitas budaya yang khas di Indonesia.

Hasil dari kajian ini, diharapkan bisa memberi gambaran yang lebih jelas mengenai
kontribusi Islam dalam membentuk kebudayaan Indonesia yang kaya dan beragam.
Kajian ini juga diinginkan bisa jadi referensi bagi penelitian lebih lanjut mengenai peran
Islam dalam kehidupan sosial, budaya, dan politik di Indonesia. Sehingga masyarakat
Indonesia dapat lebih paham atas Islam dan kebudayaan lokal telah saling berinteraksi
dan berkontribusi dalam menciptakan sebuah masyarakat yang plural dan damai, serta
dapat memperkuat persatuan dalam keberagaman budaya di Indonesia.

Pembahasan

Mengacu pada analisa yang dilaksanakan penulis terkait sejarah dan keragaman
kebudayaan Islam di Indonesia, ditemukan beberapa hal menarik, diantaranya adalah:

Sejarah Masuk dan Penyebaran Islam di Indonesia

372



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia memiliki latar belakang yang kaya dan kompleks,
yang mencakup perjalanan panjang yang melibatkan berbagai faktor seperti
perdagangan, dakwah, dan akulturasi budaya. Diksi “sejarah” dalam bahasa Arab
berasal dari kata “syajarah”, yang berarti pohon dengan akar, batang, cabang, ranting,
dedaunan, bunga, dan buahnya. Hal ini menggambarkan bagaimana sejarah dapat
dilihat sebagai suatu pohon yang tumbuh dan berkembang, saling terhubung antara
satu peristiwa dengan peristiwa lainnya.(Rahim, 2021) Sejarah kebudayaan Islam, pada
gilirannya, berfokus pada kajian mengenai perkembangan dan transformasi nilai-nilai
budaya Islam di Indonesia. Islam, sebagai agama yang menjadi sumber nilai kebudayaan
umatnya, telah membentuk dan mempengaruhi berbagai aspek hidup warga Indonesia,
termasuk dalam bidang sosial, budaya, politik, dan agama.

Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar, memiliki sejarah panjang
dalam menerima Islam. Kedatangan Islam ke Indonesia dimulai melalui perdagangan
dan dakwah para ulama. Meskipun waktu pastinya sulit dipastikan, interaksi
perdagangan antara Nusantara dan dunia Islam sudah terjadi sejak abad ke-2 SM,
dengan pedagang Arab yang mulai berdagang di wilayah ini pada abad ke-8 M,
membawa pengaruh besar terhadap budaya dan agama Islam.(Rahim, 2021)

Tapi meski pengaruh Islam mulai terasa sejak abad ke-8, dakwah Islam baru bisa
tersebar secara pesat di Indonesia pada abad ke-11 dan ke-12. Selama peiode tersebut,
proses penyebaran Islam berlangsung melalui interaksi sosial yang harmonis antara
pedagang Islam dan masyarakat setempat. Para pedagang, yang sebagian besar berasal
dari Gujarat, Arab, dan Persia, menyebarkan Islam sambil berdagang di wilayah pesisir
Indonesia. Para ulama dan pendakwah, termasuk Wali Songo di tanah Jawa, juga
berperan penting dalam memperkenalkan Islam kepada masyarakat lokal dengan
pendekatan sosial-budaya yang tidak memaksakan ajaran Islam, tetapi lebih pada
akulturasi dengan budaya lokal. Pendekatan dakwah yang damai dan penuh toleransi ini
memungkinkan Islam diterima dengan baik oleh masyarakat Indonesia yang memiliki
berbagai tradisi dan kepercayaan lokal yang sudah berkembang.(Ulya, n.d.)

Diperkirakan bahwa Islam pertama kali masuk ke Indonesia pada abad ke-7 atau ke-8,
terutama melalui kampung Islam yang mulai berkembang di sekitar Selat Malaka. Salah
satu bukti sejarah yang menguatkan hhal ini yakni ditemuinya Fatimah binti Maimun bin
Hibatullah di Mojokerto, Jawa Timur, yang diyakini sebagai salah satu makam keluarga
istana Majapahit. Lalu terdapat juga makam-makam Islam kuno lainnya di daeah pesisir,
yang menunjukkan adanya pengaruh Islam yang cukup kuat di daerah tersebut.(Adam
et al., 2023)

Penyebaran Islam di Indonesia semakin meluas pada abad ke-15 dan ke-16, dengan
munculnya kerajaan Islam di pesisir utara Jawa, mulai Demak, Cirebon, dan Banten.
Kerajaan-kerajaan ini memainkan peran penting dalam memperkuat penyebaran Islam
di wilayah Jawa. Pada saat yang sama, penyebaran Islam juga terjadi di daerah-daerah
lain di Indonesia, seperti Kalimantan, Sulawesi, dan Papua. Di Kalimantan, Islam mulai
berkembang pada abad ke-18, dengan pusat penyebarannya terletak di Pontianak. Bukti
penyebaran Islam di Kalimantan antara lain ditemukan di pemakaman Islam kuno di hulu
Sungai Pawan, Kalimantan Barat, serta di Kerajaan Kutai, dan Masjid Gede di kota

373



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

Waringin yang dibangun pada tahun 1434 M di Kalimantan Tengah.(Ulumuddin: Jurnal
Illmu-Ilmu Keislaman, n.d.)

Sementara itu, di Sulawesi, Islam pertama kali masuk melalui relasi dengan ulama-
ulama dari Mekkah, Madinah, dan Minangkabau di Selatan. Raja dan masyarakat Gowa-
Tallo, di Sulawesi Selatan, memainkan peran penting sebagai pintu masuk Islam di
wilayah tersebut. Kesultanan Ternate dan Tidore di Maluku juga berperan dalam
menyebarkan Islam di Sulteng, utara, dan Papua Barat sejak abad ke-17.(Muhammad et
al.,, n.d.) Penyebaran Islam di Indonesia melalui jalur-jalur ini dilakukan oleh para
pedagang dan ulama, dan diperkuat dengan hubungan sosial dan politik antara
kerajaan-kerajaan Islam dengan masyarakat setempat.

Penyebaran Islam di Indonesia, dengan demikian, merupakan proses yang panjang
dan melibatkan berbagai jalur dan pendekatan. Islam masuk ke Indonesia dengan
metode yang damai, melalui akulturasi budaya, dan dengan pendekatan yang
menghargai tradisi lokal. Proses ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas oleh
masyarakat Indonesia, bahkan menjadi agama mayoritas yang memberikan dampak
besar dalam banyak sisi kehidupan, mulai dari budaya, bahasa, pendidikan, hingga
sistem sosial dan politik. Islam mempengaruhi aspek religius, hingga membentuk
identitas budaya Indonesia yang kaya dan beragam.(Muthia et al., 2021)

Sejarah Penyebaran Agama Islam di Indonesia

Sejarah penyebaran agama Islam di Indonesia dimulai sejak kedatangan pertama
agama ini pada abad ke-7, dan berkembang secara pesat pada abad ke-12 hingga ke-16.
Proses penyebaran Islam di Indonesia ini sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor,
termasuk perdagangan, dakwah damai, serta akulturasi budaya antara Islam dan budaya
lokal. Para pedagang Muslim yang datang ke Indonesia memainkan peran yang sangat
penting dalam menyebarkan agama Islam. la berdagang, tetapijuga berdakwah dengan
pendekatan yang cerdas dan damai. Strategi dakwah yang digunakan oleh para
pedagang ini sangat memanfaatkan adat istiadat dan bahasa setempat, yang
memungkinkannya membangun hubungan yang baik dengan masyarakat Indonesia.

Para pedagang Muslim ini menggunakan pernikahan dengan warga loka untuk
menguatkan relasi anta budaya dan menyebarkan Islam secara alami. Di samping itu,
para pedagang juga menandakan nilai Islam mengenai keadilan dan kemanusiaan
dengan membebaskan budak, yang semakin menambah simpati masyarakat terhadap
ajaran Islam. Tidak ada unsur kekerasan dalam dakwahnya yang lebih berfokus pada
pendekatan yang mengedapankan kebaikan dan kesejahteraan sosial. Para pedagang
ini bahkan menggunakan hartanya untuk membantu masyarakat, sehingga dakwah ia
diterima dengan baik oleh masyarakat setempat.

Penyebaran Islam di Indonesia melalui jalur perdagangan ini sangat berdampak
terhadap perkembangan kota-kota besar di Indonesia. Kota-kota Gresik, Malaka,
Makassar, Aceh, Patani, dan Banten berkembang menjadi pusat-pusat perdagangan
yang ramai dengan populasi yang padat, dan menjadi tempat penting bagi penyebaran
Islam. Melalui perdagangan ini, Islam berkembang sebagai agama dan sebagai bagian
integral dari kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat Indonesia.

374



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

Kedatangan Islam juga memberikan pengaruh besar terhadap perkembangan bahasa
di Indonesia. Sejak abad ke-12 hingga ke-16, Islam memicu perubahan dalam bahasa di
Nusantara. Banyak kata serapan dari bahasa Arab yang masuk ke dalam bahasa-bahasa
lokal, seperti kata “agama”, “shalat”, “iman”, dan “malaikat”, yang menjadi bagian dari
kosakata bahasa Indonesia hingga saat ini. Pengaruh ini juga terlihat dalam sistem
aksara, dimana aksara Jawi dibuat guna menulis bahasa Nusantara dengan memakai
huruf Arab. Bahasa Melayu, yang menjadi lingua franca di wilayah ini, juga berkembang
pesat seiring dengan penyebaran Islam, sehingga bahasa ini menjadi bahasa pemersatu

yang dipakai saat perdagangan dan penyebaran Islam.(Maulana et al., 2024)

Selain pengaruh bahasa, penyebaran Islam di Indonesia juga terlihat dalam aspek
budaya. Bahasa lokal di berbagai daerah, seperti Jawa, Sunda, hingga Sasak, juga
dipengaruhi oleh bahasa Arab. Hal ini terlihat dari kosakata dan istilah-istilah baru yang
digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Perkembangan bahasa ini mencerminkan
adanya proses asimilasi budaya antara budaya Islam dan budaya lokal di Indonesia.

Wali Songo yakni sembilan orang suci yang sangat dihormati di Indonesia, punya posisi
sentral dalam penyebaran Islam di Pulau Jawa. Wali Songo menyebarkan Islam melalui
dakwah hingga melalui pendekatan sosial, budaya, dan politik yang sangat efektif.
Masing-masing Wali Songo memiliki wilayah dakwah dan metode yang unik dalam
menarik simpati masyarakat.

1. Sunan Gresik, mengajarkan Islam di wilayah Gresik melalui pendekatan dagang
yang jujur dan memperkenalkan sistem pertanian yang lebih maju. Beliau juga aktif
membantu masyarakat dengan mendirikan fasilitas umum seperti tempat peribadatan
dan pendidikan.

2. Sunan Ampel, memperkuat pondasi Islam di Jawa Timur dengan membangun
pesantren pertama di Ampel. Beliau juga dikenal sebagai perintis dakwah berbasis
keluarga dan mengembangkan metode pendidikan Islam yang terstruktur.

3.  Sunan Drajat, menyampaikan ajaran Islam dengan menekankan nilai-nilai sosial,
seperti kepedulian terhadap kaum miskin dan anak yatim. Dakwahnya disampaikan
melalui tembang Jawa yang memuat pesan moral dan religius.

4.  Sunan Bonang, menyebarkan Islam dengan memanfaatkan alat musik tradisional
seperti gamelan. Ajaran beliau juga diterapkan melalui tembang “Tombo Ati”, yang
mengandung filosofi mendalam tentang kebahagiaan spiritual.

5. Sunan Kalijaga, menyampaikan Islam melalui pendekatan budaya dengan
memodifikasi wayang kulit agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. la juga dikenal sebagai
sosok yang menyebarkan ajaran Islam secara inklusif tanpa menghapus tradisi lokal.

6.  Sunan Giri, mendakwahkan Islam di kawasan pesisir dan luar Jawa dengan strategi
dakwah yang melibatkan permainan anak-anak seperti jelungan (permainan
tradisional), yang mengandung pesan keislaman. Beliau juga dikenal sebagai ulama yang
mendirikan sistem pendidikan berbasis pesantren.

7. Sunan Kudus, menyebarkan Islam dengan mendirikan Masjid Menara Kudus yang
menggabungkan unsur arsitektur Hindu-Buddha untuk menarik masyarakat lokal. Beliau
juga memperkenalkan penyembelihan hewan kurban menggunakan sapi, bukan kerbau,
untuk menghormati budaya setempat.

375



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

8. Sunan Muria, mendakwahkan Islam di pedesaan dan daerah terpencil,
memfokuskan dakwah pada kalangan petani dan nelayan. Beliau juga menggunakan
media seni seperti tembang dan permainan tradisional untuk menyampaikan pesan
agama.

9.  Sunan Gunung Jati, menyebarkan Islam di wilayah Cirebon, Banten, dan Sunda
Kelapa dengan membangun hubungan diplomatik dan politik yang kuat. Beliau juga
mendirikan Kesultanan Cirebon sebagai pusat pengembangan Islam di wilayah Jawa
bagian barat.

Melalui pendekatan yang damai, cerdas, dan akulturasi budaya, Wali Songo berhasil
menyebarkan Islam secara luas di Pulau Jawa. Wali Songo mengintegrasikan ajaran
Islam dengan budaya lokal, sehingga Islam diterima dengan mudah oleh masyarakat
setempat. Islam akhirnya menjadi agama mayoritas di Jawa dan meninggalkan warisan
budaya yang sangat kaya, yang hingga kini masih dapat dilihat dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat Indonesia, mulai dari tradisi, seni, arsitektur, hingga bahasa.

Keragaman Kebudayaan Islam di Indonesia

Islam di Indonesia memiliki karakteristik unik sebagai hasil dari proses panjang
akulturasi antara ajaran Islam dan budaya lokal. Hubungan yang erat antara agama dan
budaya ini menciptakan berbagai tradisi, seni, dan ritual yang mencerminkan keindahan
integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Hubungan agama dan budaya ini dapat
digolongkan kedalam dua pola utama: sinkretik dan akulturatif. Pola sinkretik mengacu
pada pencampuran bebas unsur-unsur agama dan budaya, seperti ritual “slametan”
yang menggabungkan doa-doa Islam dengan tradisi lokal seperti kenduri. Sementaraiitu,
pola akulturatif menunjukkan adanya penyerapan unsur-unsur budaya kedalam ajaran
agama, seperti penggunaan bahasa Arab dalam ajaran agama, seperti penggunaan
bahasa Arab dalam seni dan tradisi lokal.(Arif et al., n.d.)

Sejak awal kedatangannya, Islam menunjukkan fleksibilitas dan kemampuan untuk
merangkul keberagaman budaya setempat. Hal ini tercermin dalam tradisi seperti
‘“sekaten”, yang merupakan perayaan keagamaan dengan sentuhan budaya lokal.
Perayaan ini mengandung nilai religius hingga berfungsi sebagai sarana sosial yang
mempererat hubungan antarmasyarakat. Kemampuan Islam untuk beradaptasi dengan
budaya lokal menjadikannya agama yang mudah diterima oleh masyarakat Indonesia
dari berbagai latar belakang suku dan budaya.

Dalam bidang seni, pengaruh Islam di Indonesia sangat besar. Seni bangunan, seperti
masjid-masjid tradisional di Jawa, mencerminkan perpaduan antara arsitektur lokal dan
elemen Islam, seperti penggunaan atap berbentuk tajug (meruncing) yang khas. Seni
ukir dan kaligrafi Islam juga berkembang, terutama pada ornamen masjid, mimbar, dan
nisan. Seni musik dan tari, seperti seni gamelan yang sering digunakan dalam perayaan
keagamaan Islam, menunjukkan bagaimana Islam berintegrasi dengan seni tradisional
Indonesia.(llahi, n.d.)

Islam juga memberikan dampak signifikan pada tradisi masyarakat. Beberapa tradisi
Islam yang telah menjadi bagian dari budaya Indonesia
meliputi:(54+PENGARUH+ISLAM+462-466 (1), n.d.)

376



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

1. Tradisi Tabot atau Tabuik di Sumatra Barat dan Bengkulu, yang memperingati
‘Asyura dengan prosesi budaya.

2.  Kupatan atau Bakdo Kupat, tradisi makan ketupat setelah Idul Fitri yang
melambangkan kesucian hati.

3.  Tradisi Grebeg, seperti Grebeg Pasa-Syawal, Grebeg Besar, dan Grebeg Maulud,
yang diadakan oleh Keraton Yogyakarta dan Surakarta sebagai bentuk syukur dan
penghormatan terhadap hari besar Islam.

4.  Halal bi Halal, sebuah tradisi silaturahmi dan saling memaafkan setelah Idul Fitri.
5. Kerobok Maulid di Kutai dan Pawai Obor di Manado, yang dilakukan untuk
memperingati kelahiran Nabi Muhammad SAW.

6. Rabu Kasan di Bangka, sebuah tradisi sebelum Ramadhan yang melibatkan doa
bersama dan ziarah makam.

7. Dugderan di Semarang, sebuah festival budaya untuk menyambut bulan
Ramadhan.

8.  Budaya Tumpeng, yang hadir dalam perayaan Maulid Nabi dan acara keagamaan
lainnya.

9. Sekaten di Yogyakarta, yang menggabungkan perayaan budaya dengan dakwah
Islam.

Tradisi-tradisi ini memperkaya budaya Indonesia sekaligus menjadi simbol harmoni
antara agama dan budaya lokal. Sebagaimana diungkapkan Mujib, tradisi Islam di
Indonesia dapat dianalogikan sebagai pohon dengan akar kuat yang berlandaskan
wahyu, sementara cabang dan daunnya melambangkan keberagaman budaya yang
terus berkembang sesuai zaman.(Indarwati et al., n.d.)

Nilai-nilai Islam yang menghargai pluralitas dan keberagaman menjadi faktor kunci
dalam proses dakwah di Indonesia. Para penyebar Islam, seperti Wali Songo,
menggunakan pendekatan budaya dalam dakwahnya. Seni, musik, dan sastra lokal
digunakan sebagai media untuk memperkenalkan ajaran Islam tanpa menimbulkan
penolakan dari masyarakat. Pendekatan ini menciptakan harmoni yang berkelanjutan
dan memungkinkan Islam berkembang pesat menjadi agama mayoritas di Indonesia.

Sehingga ragam budaya Islam di Indonesia mencerminkan akulturasi yang dinamis
antara ajaran Islam dan budaya lokal. Tradisi-tradisi ini memperkaya identitas budaya
bangsa hingga menjadi bukti nyata bagaimana Islam mampu beradaptasi dan
berkembang dalam keragaman budaya yang ada. Keragaman ini adalah salah satu
keunikan yang menjadikan Indonesia sebagai negara dengan kekayaan budaya Islam
yang luar biasa.

Kesimpulan dan Saran

Dari hasil penelitian dan pembahasan diatas, terlihat bahwa sejarah masuk dan
penyebaran Islam di Indonesia merupakan perjalanan panjang yang melibatkan interaksi
perdagangan, dakwah damai, dan akulturasi budaya. Islam pertama kali masuk melalui
jalur perdagangan pada abad ke-7 hingga 8, berkembang pesat pada abad ke-12 hingga
16 melalui peran pedagang, ulama, dan kerajaan-kerajaan Islam. Pendekatan dakwah

377



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

yang toleran, seperti Wali Songo, memungkinkan Islam diterima luas oleh masyarakat
setempat tanpa menghapus tradisi lokal.

Penyebaran Islam memengaruhi aspek religius, hingga membentuk identitas
budaya melalui akulturasi. Beragam tradisi Islam di Indonesia, seperti slametan, sekaten,
dan halal bi halal, mencerminkan integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. Seni
arsitektur, musik, dan sastra juga diperkaya oleh pengaruh Islam, menghasilkan karya-
karya khas seperti masjid tradisional dan seni ukir kaligrafi. Keragaman tradisi
keagamaan Islam di Indonesia menandakan adanya harmoni antara agama dan budaya,
menjadikan Islam sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat. Pendekatan
inklusif ini berkontribusi besar pada pembentukan identitas nasional yang unik dan
pluralistik.

Daftar Pustaka

Adam, Y. F., Ramona, E., & Muhsin, I. (2023). Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi
Komparatif Akulturasi Islam dan Kebudayaan dalam Perspektif Sejarah. Muslim
Heritage, 8(1), 133—152. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5723

Amin, M. (2021). BAHASA MELAYU DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA. Journal of
Islamic Social Sciences, 2(2), 64—77. https://doi.org/10.30821/islamijah.v2i1.17080

Anisah, N., Purnama, L., Lauren Liza, L., Khoirunisa, N., & Muhammad Cheng Ho Mosque
Palembang, A.-l. (n.d.). PERAN ORANG ARAB DALAM SEJARAH PERKEMBANGAN
AGAMA ISLAM DI INDONESIA.

Arif, K. H., Widyonagoro, P., & Yusuf, M. (n.d.). SLAMETAN: SEBUAH RITUAL AKULTURASI
BUDAYA JAWA DAN ISLAM.

llahi, M. T. (n.d.). ZIARAH DAN CITA RASA ISLAM NUSANTARA: WISATA RELIGIUS DALAM
BINGKAI KEARIFAN LOKAL (LOCAL WISDOM).

Indarwati, E., Kaswati, A., & Abstrak, J. (n.d.). PERANAN SUNAN KALIJAGA DALAM
PROSES ISLAMISASI DAN PENGARUHNYA PADA BIDANG SOSIAL BUDAYA DI JAWA.

Irfan, M. (n.d.). Perkembangan Budaya Rimpu Dalam Menghadapi Modernisasi Dan
Globalisasi (Studi Dengan Menggunakan Pendekatan Fenomenologi). 6(2), 163-173.

Maksum, A. N. (n.d.). Peran Pendidikan Islami dalam Membangun Karakter Siswa Mi
Nurut Tagwa Bondowoso. In Academicus: Journal of Teaching and Learning (Vol. 2).
http://academicus.pdtii.org/index.php/acad/index

Maulana, S., Syah, H., Lambung, U., Yahya, M., Maulidan, N., & Falan, M. (2024). Agama
Islam Dan Pengaruhnya terhadap Bahasa dan Sastra Indonesia. Religion: Jurnal
Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(2). https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion

Muhammad, O. S., Hasim, R., & Abdullah, J. (n.d.). TRADISI LOKAL : RITUAL SOPIK DI
TAHANE MAKEAN PULAU HALMAHERA SELATAN.

Muhammad Saugqi Nur, & Febri Priyoyudanto. (2024). Sejarah Eksodus Masyarakat Arab
Hadrami Yaman ke Makassar. Concept: Journal of Social Humanities and Education,
3(3), 59-66. https://doi.org/10.55606/concept.v3i3.1372

Muthia, D., Lubis, R., Manik, E., & Anas, N. (2021). Strategi Pembelajaran Sejarah
Kebudayaan Islam. In Islamic Education (Vol. 1, Issue 2).

378


https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5723
https://doi.org/10.30821/islamijah.v2i1.17080
http://academicus.pdtii.org/index.php/acad/index
https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion
https://doi.org/10.55606/concept.v3i3.1372

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 370-379 elSSN: 3024-8140

Rahim, A. (2021). Kesultanan Jambi dalam Jaringan Perdagangan Antar Bangsa (1480-
1834).  Jurnal  Ilmiah  Universitas  Batanghari  Jambi,  21(3), 1432.
https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1771

Ridwan, M. (n.d.). Penguatan Diskursus Keislaman Kontemporer Untuk Mahasiswa
Perguruan Tinggi Umum.

SEJARAH+MASUKNYA+ISLAM+DAN+KERAGAMAN+KEBUDAYAAN+ISLAM+DI+INDONESIA.
(n.d.).

Ulumuddin: Jurnal limu-ilmu Keislaman. (n.d.).
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam

Ulya, I. (n.d.). Islamisasi masyarakat Nusantara: Historisitas awal Islam (abad VII-XV M) dan
peran Wali Songo di Nusantara.

Zainuri, A., & Kunci, K. (2020). INTEGRASI ISLAM DAN BUDAYA LOKAL DALAM SENI
ARSITEKTUR MASJID KUNO DI JAWA: SEBUAH TINJAUAN UMUM INTEGRATION OF
ISLAM AND LOCAL CULTURE IN THE ARCHITECTURE OF ANCIENT MOSQUE IN JAVA:
AN OVERVIEW. In Heritage: Journal of Social Studies | (Vol. 2, Issue 2).
https://doi.org/10.xxxx/xxx

379


https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1771
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam
https://doi.org/10.xxxx/xxx

