Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 560-569 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Harmoni dalam bhinneka tunggal ika: Pancasila sebagai pilar
persatuan umat beragama dan masyarakat multikultural

Nur Afifah Najma', Farah Dzakiyah?, Halawatun Nafazah3

23 Program Studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ¥240301110003@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Pancasila; agama; Pentingnya menjaga kerukunan dalam suatu wilayah apalagi dalam
masyarakat; multikultural; lingkup negara adalah sebuah keharusan yang harus dilakukan oleh
nilai masyarakat Indonesia. Apalagi masyarakat Indonesia berasal dari
berbagai macam suku, budaya, ras, agama, dan antar golongan sehingga
Keywords: menjadi suatu keunikan tersendiri. Di sinilah Pancasila hadir sebagai
Pancasila; religion; society; pedoman hidup berbangsa dan bernegara dan untuk menjadi perekat di
multicultural; value antara perbedaan yang terdapat di Indonesia. Artikel ini disusun

menggunakan metode penelitian kualitatif studi literatur yang
menghasilkan penemuan keindahan keselarasan antara Pancasila dan nilai-nilai agama, terutama dalam
lingkungan umat beragama dan masyarakat yang multikultural. Dari sila pertama yaitu ‘Ketuhanan Yang
Maha Esa’ telah menunjukkan bahwa Indonesia mengakui keberadaan Tuhan sebagai landasan spiritual
dalam kehidupan bernegara, walaupun tetap memberikan kebebasan bagi setiap warga negaranya untuk
menganut dan mempraktikkan agama mereka masing-masing. Pancasila telah membuktikan bahwa segala
nilai yang tersimpan di dalamnya sesuai dengan nilai-nilai yang terdapat pada ajaran agama. Pancasila dan
agama memanglah dua hal yang berbeda namun tidak saling bertentangan. Di sini kami akan membahas satu
contoh konflik sebagai sebuah tantangan yang terjadi di Tanah Air dan bagaimana pada akhirnya nilai-nilai
tersebutlah yang akan menjaga harmoni Bhinneka Tunggal Ika.
ABSTRACT

The importance of maintaining harmony in an area, especially within the scope of the state, is an
obligation that the people of Indonesia must carry out. Moreover, Indonesia consists of various tribes,
races, religions, and intergroups that are unique. This is where Pancasila is present as a guideline for the
life of the state and nation and becomes a glue between the differences that exist in Indonesia. This article
was compiled using a qualitative research method of literature study that discovered the beauty of
harmony between Pancasila and religious values, especially in the environment of religious people and
multicultural society. The first precept, ‘Belief in One God’, shows that Indonesia recognizes God as the
spiritual foundation of state life. However, it still provides freedom for every citizen to embrace and
practice their respective religions. Pancasila has proven that all the values contained in it follow the values
in religious teachings. Pancasila and religion are two different things but do not contradict each other.
Here we will discuss an example of conflict as a challenge that occurs in the country and how in the end
it is these values that will maintain the harmony of Bhinneka Tunggal Ika.

Pendahuluan

Keberagaman Indonesia dalam hal suku, ras, agama, budaya, bahasa, dan adat istiadat
menjadikannya salah satu negara multikultural terbesar di dunia. “Untuk masyarakat
Indonesia, keberagaman dianggap sebagai suatu takdir yang diberikan oleh Tuhan,
bukan sesuatu yang diminta, dan harus diterima, bukan ditawar” (Saifuddin, 2019). Dari
keberagaman tersebut, akan muncul keindahan seperti pelangi, yang hanya dapat

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*240301110003@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

terlihat menawan dengan variasi warna, tanpa satu warna pun keindahan itu tidak akan
terlihat. Demikian juga Indonesia yang dengan keragamannya menciptakan sesuatu
yang lebih mempesona. Dengan banyaknya keberagaman, untuk menjaga harmoni,
kerukunan, ketenteraman, dan kedamaian, ada yang disebut alat pemersatu bangsa
Indonesia, yaitu:

1) Pancasila dasar filosofi Indonesia.
2)Bhinneka Tunggal Ika motto Indonesia.
3)UUD 1945 fondasi konstitusi Indonesia.
4) Burung Garuda simbol Indonesia
5)Bendera Merah Putih bendera Indonesia.

Pancasila adalah prinsip utama dari negara Indonesia. Selain itu, Pancasila berfungsi
sebagai pedoman untuk kehidupan berbangsa dan bernegara bagi seluruh warga
Indonesia. Karena Pancasila merupakan landasan filosofis negara Indonesia, maka dapat
dikatakan bahwa Pancasila merupakan ideologi dan landasan filosofis negara, yang
berfungsi sebagai pembela bangsa dan negara Indonesia, lambang persatuan dan
kesatuan, serta pemersatu masyarakat Indonesia (Nasrullah et al., 2024). Bhinneka
Tunggal Ika berarti “meskipun berbeda tetap satu” adalah semboyan Indonesia. Keberagaman
di Indonesia dapat disatukan melalui Pancasila dan diungkapkan dengan semboyan Bhinneka
Tunggal |ka, dengan harapan bahwa keberagaman yang ada tidak akan memecah NKRI,
melainkan saling menghormati, menghargai, dan berusaha untuk toleransi demi mencapai
tujuan yang sama.

UUD 1945 atau sering disebut UUD 45 juga berperan sebagai alat pemersatu bangsa.
UUD 45 berfungsi sebagai dasar konstitusi negara Indonesia. Segala aturan hukum yang
ada di Indonesia bersumber dari UUD 45, dan setiap persoalan hukum dan negara pasti
mengacu pada UUD 45. Oleh karena itu, UUD 45 memiliki posisi yang sangat tinggi dalam
sistem pemerintahan negara ini. Setiap bangsa memiliki lambang negara yang
melambangkan karakter, kemerdekaan, dan keagungannya. Garuda Pancasila, lambang
negara Indonesia, terdiri dari sejumlah lambang yang mewakili setiap sila, yang masing-
masing memiliki makna dan tujuan yang tersurat maupun tersirat. Meskipun setiap
komponen lambang ini unik, semuanya membentuk satu kesatuan yaitu Garuda
Pancasila.Selain itu, bendera Negara Indonesia yang berwarna merah putih merupakan
simbol terakhir untuk pemersatu bangsa. Bendera merah menunjukkan keberanian dan
perjuangan, sedangkan bendera putih menunjukkan kemurnian dan keikhlasan. Oleh
karena itu, ketika keduanya digabungkan, artinya adalah berjuang untuk negara hingga
titik darah penghabisan dengan tulus.

Metode pendekatan kuantitatif dengan melakukan studi literatur digunakan dalam
menyusun artikel ini. Dimulai dengan mengumpulkan berbagai buku dan jurnal referensi
secara online untuk dianalisis satu persatu kemudian kami tarik benang merahnya.
Penentuan topik berdasarkan tema yang telah diberikan dilakukan pertama kali dengan
dilanjut oleh beberapa poin pembahasan hingga tersusunlah artikel pertama kami ini.

561



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Peran utama Pancasila di Indonesia adalah sebagai dasar negara, artinya Pancasila
merupakan ide pokok yang dikembangkan oleh para pendiri bangsa yang mencakup
nilai-nilai luhur bangsa. Hal ini telah dinyatakan dalam pembukaan UUD 1945 yang
menyatakan, “Kemudian daripada itu untuk membentuk suatu susunan negara
Indonesia yang berkedaulatan rakyat dengan berdasar kepada ketuhanan yang maha
esa, kemanusiaan yang adil dan beradab, persatuan Indonesia dan kerakyatan yang
dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan perwakilan, serta dengan
mewujudkan suatu keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.” Oleh karena itu,
Pancasila sebagai dasar negara ini memiliki kedudukan legal formal sebab dicantumkan
dalam hukum negara, khususnya pada pembukaan UUD tahun 1945 alinea ke-4
(Sugiarto, 2021).

Suatu paham yang disusun secara sistematis dan dianggap benar untuk diamalkan
dalam kehidupan sehari-hari disebut ideologi. Dengan demikian, sebagai ideologi
negara, Pancasila adalah cita-cita bersama rakyat Indonesia dalam pembangunan
nasional, khususnya mencapai suatu masyarakat yang adil dan makmur baik material
maupun spiritual berdasar Pancasila, dalam wadah Negara Kesatuan Republik Indonesia
yang bersatu, berdaulat, merdeka , dan berkedaulatan rakyat, dalam suasana
perikehidupan bangsa yang aman, tenteram, tertib, dinamis, dan dalam lingkungan
pergaulan dunia yang merdeka, bersahabat, tertib dan damai. Pancasila sebagai (Ronto,
2012).

Frasa "multikulturalisme" berakar dari kata "budaya". Meskipun terdapat banyak
definisi budaya yang berbeda di antara para ahli, dalam konteks ini, budaya dipahami
berdasarkan perannya sebagai pedoman hidup manusia. Menurut salah satu sudut
pandang, multikulturalisme merupakan gagasan yang dapat digunakan sebagai alat
atau cara untuk mengangkat derajat manusia. Perbedaan individu dan budaya dalam hal
kesetaraan diakui dan didukung oleh multikulturalisme. Menurut multikulturalisme,
semua anggota masyarakat mempunyai budaya yang sama, seperti mosaik. Semua
budaya kelompok yang lebih kecil yang bergabung untuk menghasilkan masyarakat
yang lebih besar dengan budaya yang berbentuk layaknya mosaik. Secara luas diterima
bahwa multikulturalisme adalah budaya yang didasarkan pada sejumlah konsep. "Multi"
artinya banyak, "budaya" artinya budaya, dan "isme'" artinya pemahaman atau aliran
pemikiran tertentu (Khairuddin, 2018).

Multikulturalisme tertanam dalam berbagai interaksi yang terjadi dalam banyak
struktur aktivitas manusia, seperti kehidupan sosial, bisnis, ekonomi, serta kehidupan
politik dan aktivitas masyarakat lainnya. Beragam penafsiran tentang multikulturalisme
muncul dari hubungan ini. Selain itu, perbedaan ini memengaruhi cara orang berperilaku
dan berpikir saat berinteraksi dengan masyarakat yang heterogen. Multikulturalisme
tidak dapat ditentang sebagai ideologi karena sangat penting untuk menjaga hak asasi
manusia, demokrasi, dan kesejahteraan warga negaranya (Ibrahim, 2013).

Rahmatullah berpendapat bahwa istilah Arab untuk multikulturalisme adalah
tasamuh, yang berarti sikap toleransi dan menerima keberagaman orang lain. Rasa
senasib sepenanggungan, rasa kebangsaan atau nasionalisme, cinta persatuan dan

562



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

kesatuan, pengakuan dan penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta tidak
merendahkan adat istiadat, kebangsaan, dan budaya milik orang lain merupakan empat
pengertian multikulturalisme pada kehidupan berbangsa, bermasyarakat, dan
bernegara (Iryani & Suriatie, 2021).

Dengan mengusung gagasan gotong royong, Soekarno turut andil dalam berdirinya
negara Indonesia yang majemuk. Mengenali seluruh sisi Indonesia dimungkinkan oleh
gagasan gotong royong. Asas gotong royong merupakan dasar dari pluralisme. Selain
itu, asas gotong royong menjamin bahwa semua elemen saat ini ditangani secara setara
dan menguntungkan Indonesia. Oleh karena itu, menjadikan gagasan gotong royong
sebagai dasar dapat diterima di Indonesia, negara yang majemuk dalam banyak hal.
Sebab tujuan gotong royong pula menjadi katalisator bagi tumbuhnya semangat
multikulturalisme yang menghargai keberagaman demi kemajuan bersama. Menurut
"Indonesia untuk Semua" yang dicetuskan oleh Soekarno, semua orang Indonesia
memiliki rasa memiliki dan bekerja sama untuk menciptakan Indonesia yang satu
(Asmuri, 2017).

Mpu Tantular pertama kali menggunakan istilah Bhinneka Tunggal Ika dalam kitab
Sutasoma. Hal ini memperlihatkan bagaimana Pancasila sudah menjadi representasi
subjektif masyarakat sejak jaman dulu. Dalam hal pertikaian agama, Pancasila
didasarkan pada gagasan "gotong royong" dan bukan Islam, Buddha, Hindu, atau
Kristen. Antara golongan nasionalis pimpinan Soekarno dan golongan Islam pimpinan
Muhammad Natsir yang menginginkan negara Islam sebagai dasar negara, telah terjadi
pertentangan pendapat mengenai dasar negara yang akan dijadikan dasar negara sejak
tahun 1938 hingga Republik Indonesia bersiap untuk merdeka. Pertentangan pendapat
di antara Soekarno dan Natsir mengenai agama dan negara bermula dari sebuah tulisan
Soekarno yang berjudul "Mengapa Turki Memisahkan Agama dan Negara" di tahun 1940
(Suhelmi, 2002). Golongan nasionalis menginginkan Pancasila sebagai dasar negara,
sedangkan golongan Islam menginginkan Islam. Menurut Soekarno, agama dan negara
harus dipisahkan karena agama merupakan urusan rohani sedangkan negara
merupakan urusan materi.

"Ketuhanan yang Maha Esa dengan Kewajiban Menjalankan Syariat Islam bagi
Pemeluknya" merupakan sila pertama yang diperluas tujuh kata di tanggal 22 Juni 1945,
setelah adanya kesepakatan antara golongan Islam dan golongan nasionalis. Setelah
proklamasi dibacakan pada tanggal 17 Agustus 1945, sila pertama diubah menjadi
"Ketuhanan Yang Maha Esa" dengan tujuan untuk meningkatkan persatuan nasional,
mengurangi ketegangan politik yang tinggi, dan meningkatkan harapan umat Islam
untuk memenangkan pemilihan umum enam bulan kemudian. Muhammad Hatta melobi
agar rumusan Pancasila diubah dengan mempertimbangkan tiga faktor (Thaba, 1996).

Konsep yang dikemukakan oleh Soekarno dan Natsir menunjukkan adanya perbedaan
pandangan yang mencolok, mulai dari rumitnya falsafah dasar negara hingga
pembahasan yang panjang di atas. Analisis sejarah mendukung pernyataan Soekarno
bahwa agama dan negara harus dipisahkan karena keduanya tidak dapat hidup
berdampingan. Menurut Muhammad Natsir, negara dan agama harus bekerja sama
karena Islam mencakup semua aspek kehidupan, termasuk pemerintahan dan
pengelolaan negara. Meskipun keduanya memiliki argumen yang kuat, jelas bahwa tidak

563



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

ada pergeseran atau konflik yang mengarah pada disintegrasi dalam menentukan
ideologi negara (Fathani & Qodir, 2020). Kedua tokoh nasional ini memiliki perbedaan
pendapat yang kuat yang dapat memberi kita pelajaran berharga tentang kehidupan
sosial. Umat Islam secara keseluruhan menganut Pancasila sebagai filsafat resmi setelah
diputuskan menjadi ideologi dasar negara.

Mengenai agama dan Pancasila, sebagaimana dibahas di atas, agama dan Pancasila
adalah dua entitas yang terpisah. Tapi, dua hal itu saling terkait dan harus bekerja sama.
Alasannya adalah bahwa agama berfungsi sebagai pedoman keyakinan yang ditemukan
dalam teks-teks suci, sementara Pancasila adalah dasar negara yang menguraikan
prinsip-prinsip  kehidupan bernegara sebagaimana diakui dalam kerangka
konstitusional. Secara sederhana, agama merupakan pedoman yang ditetapkan oleh
Tuhan, sedangkan Pancasila merupakan pedoman yang dibuat oleh manusia. Jadi,
meskipun agama dan Pancasila berbeda, namun ada nilai dan prinsip yang sama yang
tidak dapat dipisahkan, yaitu ajaran tentang kemanusiaan universal sebagai ciptaan
Tuhan.

Jadi Pancasila itu bukan syariat, tetapi nilai-nilainya selaras dengan syariat. Dalam hal
ini, kita dapat menemukan contoh atau bukti bahwa Pancasila dan agama hidup
berdampingan secara harmonis dan saling terkait, misalnya sila pertama yang
menyatakan “Ketuhanan Yang Maha Esa”, sila ini mencakup nilai-nilai yang berkaitan
dengan agama, sebagaimana tercantum dalam UUD pasal 28E yang bunyinya: “setiap
orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya masing-masing” dan
pasal 29 ayat (2) UUD yang menyatakan “negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut
agamanya dan kepercayaannyaitu”. Oleh sebab itu, sila pertama tersebut memiliki nilai-
nilai yang dapat diterapkan pada agama, seperti pemerintah yang memberikan
kebebasan beragama kepada warga negaranya, sehingga masyarakat di negeri ini dapat
beribadah dengan aman dan penuh rasa hormat sesuai dengan kepercayaannya. Di sisi
lain, menurut Bapak Riswadi, M.Pd. (Dosen Fakultas IImu Komputer UINSI Samarinda),
dalam situsnya terdapat beberapa istilah yang menghubungkan Pancasila dengan
agama dan masyarakat, yaitu:

a) Pancasila sebagai Landasan Agama, Sifat pertama, "Ketuhanan yang Maha Esa",
tidak terbatas pada satu agama saja, tetapi mendorong penerimaan dan
penghormatan terhadap berbagai kepercayaan. Oleh karena itu, Pancasila dalam
kaitannya dengan agama berarti menerima keberagaman dan mengakui bahwa
memeluk agama masing-masing adalah hak asasi yang harus dihormati.

b) Pancasila sebagai Jembatan Agama, Jembatan adalah penghubung, dan ketika
terdapat perbedaan yang memiliki tujuan yang sama, diperlukan jembatan. Dengan
demikian, Pancasila dapat dipandang sebagai jembatan agama.

c) Bersikap Toleran dan Saling Menghormati, Dalam masyarakat yang beragam, kita
harus saling menghormati dan menghargai serta mampu mengatasi perbedaan,
dengan memahami bahwa ajaran agama mendorong kebaikan, kedamaian, dan

564



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

kebaikan. Ini berarti kita mengakui bahwa setiap agama berkontribusi untuk
menciptakan masyarakat yang adil, sejahtera, dan harmonis.

d) Beragama dalam Kerangka Kemanusiaan, Menerapkan Pancasila dalam beragama
juga mencakup nilai-nilai kemanusiaan yang universal. Seperti yang tercermin di sila
kelima, “keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia,” hal itu mengingatkan kita
bahwa pada dasarnya ajaran agama mengajarkan empati, keadilan, dan perhatian
terhadap sesama. Dengan demikian, menerapkan Pancasila dalam beragama berarti
memasukkan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan ke dalam praktik agama.

Dulunya merupakan jajahan bangsa lain, Republik Indonesia tumbuh dan berkembang
melalui konflik yang penuh kekerasan. Suku, budaya, ras, agama, dan kekompakan
kelompok tidak diragukan lagi berkontribusi pada kemerdekaan negara ini pada
akhirnya. Tentu saja, dalam konteks ini, Pancasila—ideologi dan sikap hidup bangsa—
harus adil dan inklusif terhadap semua aspek bangsa ini. Artikel ini berfungsi sebagai
katalis untuk introspeksi di antara semua aspek masyarakat Indonesia, khususnya yang
berkaitan dengan inisiatif untuk memperkuat Pancasila sebagai identitas dan pemersatu
nasional. Realitas yang menggambarkan Pancasila sebagai ideologi dan pandangan
hidup berbangsa masih banyak berpusat pada tataran teoritis dan konseptual, dalam
arti belum menyatu dalam setiap sendi kehidupan masyarakat. Munculnya paham
radikalisme yang sangat bertentangan dengan hakikat Pancasila merupakan salah satu
tandanya.

Indonesia dulunya disebut sebagai negara yang sukses oleh Nurkholis Madijid.
Pernyataan ini tentu saja bukan tanpa dasar, melainkan merupakan produk dari keadaan
nyata yang dihadapi oleh masyarakat Indonesia sejak tahun 1945. Karena Indonesia
merupakan rumah bagi ratusan suku bangsa dan negara yang berbeda, Indonesia
dianggap mampu menumbuhkan solidaritas budaya. Beberapa perspektif masyarakat
Indonesia telah dipengaruhi oleh isu-isu internasional terkini, seperti radikalisme, yang
terbukti membahayakan kedaulatan nasional.

Realitas pendidikan di Indonesia yang kita saksikan dan kita ketahui saat ini semakin
menjauh dari nilai-nilai luhur Pancasila, menjadi salah satu faktor yang turut mendorong
perubahan global yang semakin pesat. Ketidakmanusiaan dalam dunia pendidikan
terlihat dari kekerasan guru terhadap siswa, kebijakan pendidikan yang tidak
memperhatikan kebutuhan nyata di kelas, dan berbagai masalah lain yang menimpa
dunia pendidikan Indonesia. Agar proses pendidikan di sekolah benar-benar kembali
kepada tujuan pendidikan yang berlandaskan Pancasila sebagai landasan filosofisnya,
maka masyarakat pendidikan harus mengantisipasi hal tersebut. Selain mengajarkan
dan memperkuat kemampuan kognitif siswa, para pendidik di seluruh dunia harus
mampu membantu siswa untuk mengembangkan karakter positif yang berlandaskan
nilai-nilai Pancasila agar mereka dapat mengamalkan Pancasila di tempat mereka
berada. Hal inilah yang menjadi tujuan para guru di sekolah, para dosen di perguruan
tinggi, dan tenaga kependidikan di lembaga lain yang berperan sebagai ujung tombak
pendidikan.

565



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

Pendekatan pendidikan yang lebih humanis dan penggunaan metode apresiasi
sebagai sarana efektif penanaman nilai-nilai Pancasila merupakan dua strategi yang
dapat digunakan oleh para pendidik, seperti pendidik di sekolah dasar atau menengah,
untuk membantu siswa belajar menyerap dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam
kehidupan sehari-hari. Para guru juga seyogyanya menciptakan lingkungan belajar yang
adil dan tidak melakukan diskriminasi terhadap siswa di kelas. Oleh karena itu, para
pengajar akan mampu mendidik siswanya dengan baik dan berkarakter jika kita kembali
kepada Pancasila sebagai konsep negara dan landasan sistem pendidikan nasional.
Pengembangan program pendidikan nasional yang berlandaskan pada cita-cita luhur
Pancasila juga dapat dibantu oleh unsur-unsur lain yang dikaji dari sila-sila Pancasila.

Hidup di negara dengan keragaman budaya dan agama merupakan salah satu
kebanggaan bangsa Indonesia. Keberagaman agama dan budaya selalu dijunjung tinggi
oleh negara (pluralisme). Meskipun bersikap toleran dan terlibat dalam wacana lintas
budaya dan antar agama tidak pernah lepas dari kesulitan, namun miskomunikasi sering
kali berujung pada perselisihan (Lukman Ismail et al., 2024). Salah satu konflik yang
sering terjadi saat ini adalah konflik agama. Konflik agama merupakan ketegangan atau
pertentangan yang timbul antara individu, kelompok, atau masyarakat yang memiliki
perbedaan keyakinan agama atau penafsiran terhadap ajaran agama. Konflik tersebut
dapat melibatkan berbagai aspek kehidupan, termasuk sosial, politik, dan budaya, dan
sering kali memunculkan ketegangan dan pertentangan yang mendalam. Sumber
konflik dapat beragam, termasuk perbedaan keyakinan, praktik ibadah, atau penafsiran
terhadap nilai-nilai agama. Ibadah sendiri merupakan praktik ritual dalam menjaga
hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yang tentunya membutuhkan rasa aman
(Ismail et al., 2021). Menyelesaikan konflik agama sering kali membutuhkan upaya untuk
memahami perbedaan-perbedaan tersebut dan membangun dialog yang konstruktif
untuk mencapai rekonsiliasi.

Sejauh konflik dibenarkan oleh alasan agama, orang yang bersangkutan sebenarnya
tidak setia pada iman dan agamanya. Agama dipakai, nama Tuhan dihina oleh egoisme
dan kesombongan kolektif. Kejadian semacam itu sebenarnya tidak lagi atas nama
agama, lantaran agama pada hakikatnya adalah sikap pemujaan, penyerahan diri, dan
kerendahan hati kepada yang transenden (Yunus, 2014). Agama dalam kehidupan yang
semakin modern berkembang seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi, agama sebagai jaringan sosial telah melahirkan nilai-nilai luhur, nilai-nilai
sebagai pegangan utama bagi kemanusiaan yang beradab, yang bertujuan untuk
menuju pada kondisi yang lebih dinamis. Sebab, zaman semakin berganti, gaya hidup
semakin kompleks, yang telah menggerus nilai-nilai kemanusiaan (Najib, 2005).

Tidak hanya di Bitung Sulawesi Utara, konflik antar agama juga pernah terjadi di Poso
Sulawesi Tengah, konflik ini sama halnya dengan konflik di Bitung Sulawesi Utara, konflik
yang bermula dari dua kelompok individu yang berbeda agama, karena perbedaan
agama tersebut, masyarakat kemudian menggiring konflik ini ke masalah agama. Konflik
Poso terjadi sejak tanggal 25 Desember 1998 sampai dengan 20 Desember 2001, kejadian
ini berawal dari permasalahan penduduk asli Poso yang merasa terpinggirkan dengan
kehadiran para pendatang dari luar Poso (Alganih, 2016). Berdasarkan kedua contoh di
atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa variabel politik, sosial-ekonomi, dan identitas,

566



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

serta konflik dan bahkan kesulitan sumber daya, lebih mungkin menyebabkan konflik
antar agama daripada konflik agama semata. Meningkatnya konflik agama dapat
menyebabkan kerusuhan, keresahan masyarakat, dan kemungkinan perang besar.
Meningkatnya konflik antar komunitas agama dapat membahayakan keselamatan
masyarakat dan menghambat tumbuhnya perdamaian di antara para konstituennya.
Untuk menghentikan pertikaian agar tidak semakin parah, sangat penting untuk
mempromosikan komunikasi antar agama, toleransi, dan peningkatan pemahaman.

Karena toleransi beragama sangat penting, setiap orang harus dapat menerima
bahwa perbedaan pada orang lain atau komunitas tidak perlu menjadi penyebab
kekhawatiran. Perbedaan orang lain harus dilihat sebagai kontribusi terhadap kekayaan
budaya, oleh karena itu perbedaan dapat bermanfaat jika dipertimbangkan dan
dipahami dengan saksama (Dewi et al., 2021). Pentingnya pendidikan multikultural
berada di dalam masyarakat dan harus terus dikembangkan dari usia dini hingga di
tempat kerja. Sayangnya, banyak masyarakat Indonesia yang belum menyadari hal ini,
sehingga menimbulkan konflik antar kelompok. Para guru berusaha memberikan
pendidikan karakter berbasis multikultural sebagai upaya pencegahan sejak awal.
Sistem pendidikan dapat menjadi metode belajar global yang diterapkan melalui teladan
sikap, penekanan pada disiplin, kebiasaan, menciptakan suasana kondusif, serta
integrasi dan internalisasi (Audina & Biari, 2024).

Pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam membantu membangun masyarakat
yang beragam dan demokratis dengan mengajarkan nilai-nilai toleransi, menghargai
perbedaan, dan meningkatkan kesadaran tentang pentingnya kerja sama antarbudaya
(Muzaki & Tafsir, 2018). Dengan pendidikan multikultural, individu belajar menjadi warga
negara yang inklusif, menghargai keragaman budaya, dan berinteraksi secara harmonis
dengan orang lain tanpa diskriminasi (Amin, 2018). Dengan demikian, pendidikan
multikultural dalam pendidikan Islam dapat membantu membentuk masyarakat yang
lebih terbuka, adil, dan demokratis.

Perlakuan Nabi Muhammad saw. terhadap non-muslim dilakukan dengan tanpa
diskriminasi. Beliau menunjukkan rasa hormat dan adil kepada Yahudi dan Nasrani,
termasuk anjuran untuk menjamu tamu dengan baik meskipun mereka non-muslim.
Beliau selalu memastikan bahwa hak-hak non-muslim dihormati dan dilindungi oleh
masyarakat Islam. Salah satu contoh terkenal adalah Perjanjian dengan Biara St.
Catherine di Sinai, yang menjamin hak-hak dan perlindungan bagi komunitas Kristen di
bawah pemerintahan Islam (Morrow, 2013). Perjanjian-perjanjian ini menekankan
perlindungan hak-hak Kristen, termasuk kebebasan beragama, perlindungan tempat
ibadah, dan hak untuk menjalankan ibadah mereka tanpa penggangguan.

Kesimpulan

Pancasila merupakan salah satu alat pemersatu bangsa. Yang mana posisi atau
kedudukannya mempunyai peran besar terhadap rakyat Indonesia yang beragam.
Karena keragaman suku, adat, budaya, dan agama di situlah Pancasila sebagai pedoman
kehidupan bangsa agar tetap terjalin rukun, damai, tenteram, dan nyaman baik dalam
masyarakat agamis maupun multicultural. Hendaknya dalam masyarakat multikultural

567



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

maupun agamis saling toleransi, saling menghormati, menghargai setiap perbedaan
yang mengiringi. Baik dengan menerapkan nilai-nilai Pancasila maupun ada ayat-ayat
yang menguatkannya baik dari al-Quran maupun hadits-hadits rosul. Berbagai cara pun
dapat dilakukan agar tetap terjalin rasa persaudaraan, kerukunan, kenyamanan untuk
mencapai kesatuan, seperti dengan Pendidikan multicultural yang sudah dimulai sejak
dini maupun dengan cara yang lain. Dengan demikian adanya usaha kesadaran dari
individu masing-masing akan mebuat tercapainya kesatuan, persatuan dalam suatu
negara.

Daftar Pustaka

Alganih, 1. (2016). Konflik Poso (Kajian Historis Tahun 1998-2001). Criksetra: Jurnal
Pendidikan Sejarah, 5(10), 166-174.
https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%2C5&qg=konflik+poso&btnG=
#d=gs qabs&t=1708927836713&u=%23p%3DrmKo522y83¢g)J

Amin, M. (2018). Pendidikan Multikultrual. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 09(1), 24-34.
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/5020/3342

Asmuri, A. (2017). PENDIDIKAN MULTIKULTURAL (Telaah Terhadap Sistem Pendidikan
Nasional dan Pendidikan Agama Islam). POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, 2(1),
25. https://doi.org/10.24014/potensia.v2i1.2530

Audina, D., & Biari, H. (2024). Pendidikan multikultural dalam sirah nabawiyyah :
pembelajaran untuk masyarakat majemuk Pendahuluan. 2(6), 834-845.

Dewi, L., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Penanaman Sikap Toleransi Antar Umat
Beragama di Sekolah. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 8060-8064.

Fathani, A. T., & Qodir, Z. (2020). Agama Musuh Pancasila? Studi Sejarah Dan Peran
Agama Dalam Lahirnya Pancasila. Al-Qalam, 26(1), 117.
https://doi.org/10.31969/alq.v26i1.828

Hutahaean, H. (2020). Tantangan Teologi Agama-agama: Suatu Diskursus Model. Kurios,
6(2), 255. https://doi.org/10.30995/kur.v6i2.136

Ibrahim, R. (2013). PENDIDIKAN MULTIKULTURAL: Pengertian, Prinsip, dan
Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam. Addin, 7(1), 129-154.
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Addin/article/view/573%0Ahttp://dx.doi.or
g/10.21043/addin.v7i1.573

Iryani, I., & Suriatie, M. (2021). Bimbingan Kelompok dengan Teknik Sinema Edukasi
Untuk Meningkatkan Kesadaran Multikultural Siswa Kelas XI Di SMA Isen Mulang
Palangka Raya. Jurnal Bimbingan Dan Konseling Pandohop, 1(2), 31-36.
https://doi.org/10.37304/pandohop.v1i2.3469

Ismail, L., Kaharuddin, K., & Fajrini S, N. I. (2021). Resolusi Konflik Agama Dalam Integrasi
Sosial di Kabupaten Sidenreng Rappang. Aksiologi: Jurnal Pendidikan Dan llmu
Sosial, 1(2), 77-82. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.16

Khairuddin, A. (2018). Epistemologi Pendidikan Multikultural Di Indonesia. ljtimaiyah,

568



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 560-569 elSSN: 3024-8140

2(1), 1-20.

Lukman Ismail, Yulfa Lumbaa, Novia Damayanti, Fauziah Ainun Jariah, Dahniar Nur, &
Fhiratun Afiat Muizunzilah. (2024). Meretas Jalan Damai Pandangan Terhadap
Penyelesaian Konflik Antar Agama. Aksiologi : Jurnal Pendidikan Dan llmu Sosial, 5(1), 83-90.
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.187

Morrow, J. A. (2013). The Covenants of the Prophet Muhammad with the Christians of the

World. Angelico Press, Sophia Perennis.
https://books.google.co.id/books?id=oPsungEACAAJ

Muzaki, I. A., & Tafsir, A. (2018). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islamic
Worldview. 6(1).

Najib, M. (2005). Agama dan Resolusi Konflik dalam Pilkada. Unisia, 28(58), 415-424.
https://doi.org/10.20885/unisia.vol28.iss58.art7

Nasrullah, A., Apriyanto, A., Fajrina, R. M., Santoso, R. Y., Irianto, I., Rosit, M., Hazmi, R.
M., Jumiono, A., Sepriano, S., Gustiani, W., & others. (2024). Buku Ajar Pendidikan
Pancasila  dan  Kewarganegaraan. PT. Sonpedia  Publishing Indonesia.
https://books.google.co.id/books?id=Qn8oEQAAQBAJ

Riswadi. (2023). Berpancasila dan Beragama dengan Benar. Kemenag.
https://kemenag.go.id/kolom/berpancasila-dan-beragama-dengan-benar-
tES9o#:~:text=Berpancasila dalam konteks beragama berarti menghilangkan sekat-
sekat pemisah

Ronto. (2012). Pancasila Sebagai Ideologi dan Dasar Negara. PT Balai Pustaka (Persero).
https://books.google.co.id/books?id=7RB9QDQAAQBAJ

Saifuddin, L. H. (2019). MODERASI BERAGAMA. Badan Litbang dan Diklat, Kementerian
Agama RI. https://books.google.co.id/books?id=e-iizQEACAAJ

Sugiarto, R. T. (2021). Ensiklopedi Pancasila: Sejarah Lahirnya Pancasila dan UUD 1945.
Hikam Pustaka. https://books.google.co.id/books?id=TT1IEAAAQBAJ

Suhelmi, A. (2002). Polemik negara Islam: Soekarno versus Natsir. Teraju.
https://books.google.co.id/books?id=xcRWAAAAMAAJ

Thaba, A. A. (1996). Islam dan negara dalam politik Orde Baru. Gema Insani Press.
https://books.google.co.id/books?id=8rkxAAAAMAA)J

Yunus, F. M. (2014). Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya
(Religious Conflicts in Indonesia Problems and Solutions to Solve them). Substantia :
Jurnal llimu-llmu Ushuluddin, 16(2), 217-228.

569



