
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 560-569      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Harmoni dalam bhinneka tunggal ika: Pancasila sebagai pilar 
persatuan umat beragama dan masyarakat multikultural 

 

Nur Afifah Najma1, Farah Dzakiyah2, Halawatun Nafazah3 
1,2,3, Program Studi Bahasa dan Sastra Arab,  Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *240301110003@student.uin-malang.ac.id   
 
 

A B S T R A K 

Pentingnya menjaga kerukunan dalam suatu wilayah apalagi dalam 
lingkup negara adalah sebuah keharusan yang harus dilakukan oleh 
masyarakat Indonesia. Apalagi masyarakat Indonesia berasal dari 
berbagai macam suku, budaya, ras, agama, dan antar golongan sehingga  
menjadi suatu keunikan tersendiri. Di sinilah Pancasila hadir sebagai 
pedoman hidup berbangsa dan bernegara dan untuk menjadi perekat di 
antara perbedaan yang terdapat di Indonesia. Artikel ini disusun 
menggunakan metode penelitian kualitatif studi literatur yang 

menghasilkan penemuan keindahan keselarasan antara Pancasila dan nilai-nilai agama, terutama dalam 
lingkungan umat beragama dan masyarakat yang multikultural. Dari sila pertama yaitu ‘Ketuhanan Yang 
Maha Esa’ telah menunjukkan bahwa Indonesia mengakui keberadaan Tuhan sebagai landasan spiritual 
dalam kehidupan bernegara, walaupun tetap memberikan kebebasan bagi setiap warga negaranya untuk 
menganut dan mempraktikkan agama mereka masing-masing. Pancasila telah membuktikan bahwa segala 
nilai yang tersimpan di dalamnya sesuai dengan nilai-nilai yang terdapat pada ajaran agama. Pancasila dan 
agama memanglah dua hal yang berbeda namun tidak saling bertentangan. Di sini kami akan membahas satu 
contoh konflik sebagai  sebuah tantangan yang terjadi di Tanah Air dan bagaimana pada akhirnya nilai-nilai 
tersebutlah yang akan menjaga harmoni Bhinneka Tunggal Ika. 
A B S T R A C T 

The importance of maintaining harmony in an area, especially within the scope of the state, is an 
obligation that the people of Indonesia must carry out. Moreover, Indonesia consists of various tribes, 
races, religions, and intergroups that are unique. This is where Pancasila is present as a guideline for the 
life of the state and nation and becomes a glue between the differences that exist in Indonesia. This article 
was compiled using a qualitative research method of literature study that discovered the beauty of 
harmony between Pancasila and religious values, especially in the environment of religious people and 
multicultural society. The first precept, ‘Belief in One God’, shows that Indonesia recognizes God as the 
spiritual foundation of state life. However, it still provides freedom for every citizen to embrace and 
practice their respective religions. Pancasila has proven that all the values contained in it follow the values 
in religious teachings. Pancasila and religion are two different things but do not contradict each other. 
Here we will discuss an example of conflict as a challenge that occurs in the country and how in the end 
it is these values that will maintain the harmony of Bhinneka Tunggal Ika. 

Pendahuluan  

Keberagaman Indonesia dalam hal suku, ras, agama, budaya, bahasa, dan adat istiadat 
menjadikannya salah satu negara multikultural terbesar di dunia. “Untuk masyarakat 
Indonesia, keberagaman dianggap sebagai suatu takdir yang diberikan oleh Tuhan, 
bukan sesuatu yang diminta, dan harus diterima, bukan ditawar” (Saifuddin, 2019). Dari 
keberagaman tersebut, akan muncul keindahan seperti pelangi, yang hanya dapat 

Kata Kunci: 
Pancasila; agama; 
masyarakat; multikultural; 
nilai 
 
Keywords: 
Pancasila; religion; society; 
multicultural; value 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*240301110003@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

561 
 

terlihat menawan dengan variasi warna, tanpa satu warna pun keindahan itu tidak akan 
terlihat. Demikian juga Indonesia yang dengan keragamannya menciptakan sesuatu 
yang lebih mempesona. Dengan banyaknya keberagaman, untuk menjaga harmoni, 
kerukunan, ketenteraman, dan kedamaian, ada yang disebut alat pemersatu bangsa 
Indonesia, yaitu: 

1) Pancasila dasar filosofi Indonesia. 
2) Bhinneka Tunggal Ika motto Indonesia. 
3) UUD 1945 fondasi konstitusi Indonesia. 
4)  Burung Garuda simbol Indonesia 
5) Bendera Merah Putih bendera Indonesia. 

Pancasila adalah prinsip utama dari negara Indonesia. Selain itu, Pancasila berfungsi 
sebagai pedoman untuk kehidupan berbangsa dan bernegara bagi seluruh warga 
Indonesia. Karena Pancasila merupakan landasan filosofis negara Indonesia, maka dapat 
dikatakan bahwa Pancasila merupakan ideologi dan landasan filosofis negara, yang 
berfungsi sebagai pembela bangsa dan negara Indonesia, lambang persatuan dan 
kesatuan, serta pemersatu masyarakat Indonesia (Nasrullah et al., 2024). Bhinneka 
Tunggal Ika berarti “meskipun berbeda tetap satu” adalah semboyan Indonesia. Keberagaman 
di Indonesia dapat disatukan melalui Pancasila dan diungkapkan dengan semboyan Bhinneka 
Tunggal Ika, dengan harapan bahwa keberagaman yang ada tidak akan memecah NKRI, 
melainkan saling menghormati, menghargai, dan berusaha untuk toleransi demi mencapai 
tujuan yang sama. 

UUD 1945 atau sering disebut UUD 45 juga berperan sebagai alat pemersatu bangsa. 
UUD 45 berfungsi sebagai dasar konstitusi negara Indonesia. Segala aturan hukum yang 
ada di Indonesia bersumber dari UUD 45, dan setiap persoalan hukum dan negara pasti 
mengacu pada UUD 45. Oleh karena itu, UUD 45 memiliki posisi yang sangat tinggi dalam 
sistem pemerintahan negara ini. Setiap bangsa memiliki lambang negara yang 
melambangkan karakter, kemerdekaan, dan keagungannya. Garuda Pancasila, lambang 
negara Indonesia, terdiri dari sejumlah lambang yang mewakili setiap sila, yang masing-
masing memiliki makna dan tujuan yang tersurat maupun tersirat. Meskipun setiap 
komponen lambang ini unik, semuanya membentuk satu kesatuan yaitu Garuda 
Pancasila.Selain itu, bendera Negara Indonesia yang berwarna merah putih merupakan 
simbol terakhir untuk pemersatu bangsa. Bendera merah menunjukkan keberanian dan 
perjuangan, sedangkan bendera putih menunjukkan kemurnian dan keikhlasan. Oleh 
karena itu, ketika keduanya digabungkan, artinya adalah berjuang untuk negara hingga 
titik darah penghabisan dengan tulus.  

Metode pendekatan kuantitatif dengan melakukan studi literatur digunakan dalam 
menyusun artikel ini. Dimulai dengan mengumpulkan berbagai buku dan jurnal referensi 
secara online untuk dianalisis satu persatu kemudian kami tarik benang merahnya. 
Penentuan topik berdasarkan tema yang telah diberikan dilakukan pertama kali dengan 
dilanjut oleh beberapa poin pembahasan hingga tersusunlah artikel pertama kami ini.  

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

562 
 

Pembahasan  

Peran utama Pancasila di Indonesia adalah sebagai dasar negara, artinya Pancasila 
merupakan ide pokok yang dikembangkan oleh para pendiri bangsa yang mencakup 
nilai-nilai luhur bangsa. Hal ini telah dinyatakan dalam pembukaan UUD 1945 yang 
menyatakan, “Kemudian daripada itu untuk membentuk suatu susunan negara 
Indonesia yang berkedaulatan rakyat dengan berdasar kepada ketuhanan yang maha 
esa, kemanusiaan yang adil dan beradab, persatuan Indonesia dan kerakyatan yang 
dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan perwakilan, serta dengan 
mewujudkan suatu keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.” Oleh karena itu, 
Pancasila sebagai dasar negara ini memiliki kedudukan legal formal sebab dicantumkan 
dalam hukum negara, khususnya pada pembukaan UUD tahun 1945 alinea ke-4 
(Sugiarto, 2021). 

Suatu paham yang disusun secara sistematis dan dianggap benar untuk diamalkan 
dalam kehidupan sehari-hari disebut ideologi. Dengan demikian, sebagai ideologi 
negara, Pancasila adalah cita-cita bersama rakyat Indonesia dalam pembangunan 
nasional, khususnya mencapai suatu masyarakat yang adil dan makmur baik material 
maupun spiritual berdasar Pancasila, dalam wadah Negara Kesatuan Republik Indonesia 
yang bersatu, berdaulat, merdeka , dan berkedaulatan rakyat, dalam suasana 
perikehidupan bangsa yang aman, tenteram, tertib, dinamis, dan dalam lingkungan 
pergaulan dunia yang merdeka, bersahabat, tertib dan damai. Pancasila sebagai (Ronto, 
2012). 

Frasa "multikulturalisme" berakar dari kata "budaya". Meskipun terdapat banyak 
definisi budaya yang berbeda di antara para ahli, dalam konteks ini, budaya dipahami 
berdasarkan perannya sebagai pedoman hidup manusia. Menurut salah satu sudut 
pandang, multikulturalisme merupakan gagasan yang dapat digunakan sebagai alat 
atau cara untuk mengangkat derajat manusia. Perbedaan individu dan budaya dalam hal 
kesetaraan diakui dan didukung oleh multikulturalisme. Menurut multikulturalisme, 
semua anggota masyarakat mempunyai budaya yang sama, seperti mosaik. Semua 
budaya kelompok yang lebih kecil yang bergabung untuk menghasilkan masyarakat 
yang lebih besar dengan budaya yang berbentuk layaknya mosaik. Secara luas diterima 
bahwa multikulturalisme adalah budaya yang didasarkan pada sejumlah konsep. "Multi" 
artinya banyak, "budaya" artinya budaya, dan "isme" artinya pemahaman atau aliran 
pemikiran tertentu (Khairuddin, 2018). 

Multikulturalisme tertanam dalam berbagai interaksi yang terjadi dalam banyak 
struktur aktivitas manusia, seperti kehidupan sosial, bisnis, ekonomi, serta kehidupan 
politik dan aktivitas masyarakat lainnya. Beragam penafsiran tentang multikulturalisme 
muncul dari hubungan ini. Selain itu, perbedaan ini memengaruhi cara orang berperilaku 
dan berpikir saat berinteraksi dengan masyarakat yang heterogen. Multikulturalisme 
tidak dapat ditentang sebagai ideologi karena sangat penting untuk menjaga hak asasi 
manusia, demokrasi, dan kesejahteraan warga negaranya (Ibrahim, 2013). 

Rahmatullah berpendapat bahwa istilah Arab untuk multikulturalisme adalah 
tasamuh, yang berarti sikap toleransi dan menerima keberagaman orang lain. Rasa 
senasib sepenanggungan, rasa kebangsaan atau nasionalisme, cinta persatuan dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

563 
 

kesatuan, pengakuan dan penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta tidak 
merendahkan adat istiadat, kebangsaan, dan budaya milik orang lain merupakan empat 
pengertian multikulturalisme pada kehidupan berbangsa, bermasyarakat, dan 
bernegara (Iryani & Suriatie, 2021). 

Dengan mengusung gagasan gotong royong, Soekarno turut andil dalam berdirinya 
negara Indonesia yang majemuk. Mengenali seluruh sisi Indonesia dimungkinkan oleh 
gagasan gotong royong. Asas gotong royong merupakan dasar dari pluralisme. Selain 
itu, asas gotong royong menjamin bahwa semua elemen saat ini ditangani secara setara 
dan menguntungkan Indonesia. Oleh karena itu, menjadikan gagasan gotong royong 
sebagai dasar dapat diterima di Indonesia, negara yang majemuk dalam banyak hal. 
Sebab tujuan gotong royong pula menjadi katalisator bagi tumbuhnya semangat 
multikulturalisme yang menghargai keberagaman demi kemajuan bersama. Menurut 
"Indonesia untuk Semua" yang dicetuskan oleh Soekarno, semua orang Indonesia 
memiliki rasa memiliki dan bekerja sama untuk menciptakan Indonesia yang satu 
(Asmuri, 2017). 

Mpu Tantular pertama kali menggunakan istilah Bhinneka Tunggal Ika dalam kitab 
Sutasoma. Hal ini memperlihatkan bagaimana Pancasila sudah menjadi representasi 
subjektif masyarakat sejak jaman dulu. Dalam hal pertikaian agama, Pancasila 
didasarkan pada gagasan "gotong royong" dan bukan Islam, Buddha, Hindu, atau 
Kristen. Antara golongan nasionalis pimpinan Soekarno dan golongan Islam pimpinan 
Muhammad Natsir yang menginginkan negara Islam sebagai dasar negara, telah terjadi 
pertentangan pendapat mengenai dasar negara yang akan dijadikan dasar negara sejak 
tahun 1938 hingga Republik Indonesia bersiap untuk merdeka. Pertentangan pendapat 
di antara Soekarno dan Natsir mengenai agama dan negara bermula dari sebuah tulisan 
Soekarno yang berjudul "Mengapa Turki Memisahkan Agama dan Negara" di tahun 1940 
(Suhelmi, 2002). Golongan nasionalis menginginkan Pancasila sebagai dasar negara, 
sedangkan golongan Islam menginginkan Islam. Menurut Soekarno, agama dan negara 
harus dipisahkan karena agama merupakan urusan rohani sedangkan negara 
merupakan urusan materi. 

"Ketuhanan yang Maha Esa dengan Kewajiban Menjalankan Syariat Islam bagi 
Pemeluknya" merupakan sila pertama yang diperluas tujuh kata di tanggal 22 Juni 1945, 
setelah adanya kesepakatan antara golongan Islam dan golongan nasionalis. Setelah 
proklamasi dibacakan pada tanggal 17 Agustus 1945, sila pertama diubah menjadi 
"Ketuhanan Yang Maha Esa" dengan tujuan untuk meningkatkan persatuan nasional, 
mengurangi ketegangan politik yang tinggi, dan meningkatkan harapan umat Islam 
untuk memenangkan pemilihan umum enam bulan kemudian. Muhammad Hatta melobi 
agar rumusan Pancasila diubah dengan mempertimbangkan tiga faktor (Thaba, 1996). 

Konsep yang dikemukakan oleh Soekarno dan Natsir menunjukkan adanya perbedaan 
pandangan yang mencolok, mulai dari rumitnya falsafah dasar negara hingga 
pembahasan yang panjang di atas. Analisis sejarah mendukung pernyataan Soekarno 
bahwa agama dan negara harus dipisahkan karena keduanya tidak dapat hidup 
berdampingan. Menurut Muhammad Natsir, negara dan agama harus bekerja sama 
karena Islam mencakup semua aspek kehidupan, termasuk pemerintahan dan 
pengelolaan negara. Meskipun keduanya memiliki argumen yang kuat, jelas bahwa tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

564 
 

ada pergeseran atau konflik yang mengarah pada disintegrasi dalam menentukan 
ideologi negara (Fathani & Qodir, 2020). Kedua tokoh nasional ini memiliki perbedaan 
pendapat yang kuat yang dapat memberi kita pelajaran berharga tentang kehidupan 
sosial. Umat Islam secara keseluruhan menganut Pancasila sebagai filsafat resmi setelah 
diputuskan menjadi ideologi dasar negara. 

Mengenai agama dan Pancasila, sebagaimana dibahas di atas, agama dan Pancasila 
adalah dua entitas yang terpisah. Tapi, dua hal itu saling terkait dan harus bekerja sama. 
Alasannya adalah bahwa agama berfungsi sebagai pedoman keyakinan yang ditemukan 
dalam teks-teks suci, sementara Pancasila adalah dasar negara yang menguraikan 
prinsip-prinsip kehidupan bernegara sebagaimana diakui dalam kerangka 
konstitusional. Secara sederhana, agama merupakan pedoman yang ditetapkan oleh 
Tuhan, sedangkan Pancasila merupakan pedoman yang dibuat oleh manusia. Jadi, 
meskipun agama dan Pancasila berbeda, namun ada nilai dan prinsip yang sama yang 
tidak dapat dipisahkan, yaitu ajaran tentang kemanusiaan universal sebagai ciptaan 
Tuhan. 

Jadi Pancasila itu bukan syariat, tetapi nilai-nilainya selaras dengan syariat. Dalam hal 
ini, kita dapat menemukan contoh atau bukti bahwa Pancasila dan agama hidup 
berdampingan secara harmonis dan saling terkait, misalnya sila pertama yang 
menyatakan “Ketuhanan Yang Maha Esa”, sila ini mencakup nilai-nilai yang berkaitan 
dengan agama, sebagaimana tercantum dalam UUD pasal 28E yang bunyinya: “setiap 
orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya masing-masing” dan 
pasal 29 ayat (2) UUD yang menyatakan “negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap 
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut 
agamanya dan kepercayaannya itu”. Oleh sebab itu, sila pertama tersebut memiliki nilai-
nilai yang dapat diterapkan pada agama, seperti pemerintah yang memberikan 
kebebasan beragama kepada warga negaranya, sehingga masyarakat di negeri ini dapat 
beribadah dengan aman dan penuh rasa hormat sesuai dengan kepercayaannya. Di sisi 
lain, menurut Bapak Riswadi, M.Pd. (Dosen Fakultas Ilmu Komputer UINSI Samarinda), 
dalam situsnya terdapat beberapa istilah yang menghubungkan Pancasila dengan 
agama dan masyarakat, yaitu: 

a) Pancasila sebagai Landasan Agama, Sifat pertama, "Ketuhanan yang Maha Esa", 

tidak terbatas pada satu agama saja, tetapi mendorong penerimaan dan 

penghormatan terhadap berbagai kepercayaan. Oleh karena itu, Pancasila dalam 

kaitannya dengan agama berarti menerima keberagaman dan mengakui bahwa 

memeluk agama masing-masing adalah hak asasi yang harus dihormati. 

b) Pancasila sebagai Jembatan Agama, Jembatan adalah penghubung, dan ketika 

terdapat perbedaan yang memiliki tujuan yang sama, diperlukan jembatan. Dengan 

demikian, Pancasila dapat dipandang sebagai jembatan agama. 

c) Bersikap Toleran dan Saling Menghormati, Dalam masyarakat yang beragam, kita 

harus saling menghormati dan menghargai serta mampu mengatasi perbedaan, 

dengan memahami bahwa ajaran agama mendorong kebaikan, kedamaian, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

565 
 

kebaikan. Ini berarti kita mengakui bahwa setiap agama berkontribusi untuk 

menciptakan masyarakat yang adil, sejahtera, dan harmonis. 

d) Beragama dalam Kerangka Kemanusiaan, Menerapkan Pancasila dalam beragama 

juga mencakup nilai-nilai kemanusiaan yang universal. Seperti yang tercermin di sila 

kelima, “keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia,” hal itu mengingatkan kita 

bahwa pada dasarnya ajaran agama mengajarkan empati, keadilan, dan perhatian 

terhadap sesama. Dengan demikian, menerapkan Pancasila dalam beragama berarti 

memasukkan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan ke dalam praktik agama. 

Dulunya merupakan jajahan bangsa lain, Republik Indonesia tumbuh dan berkembang 
melalui konflik yang penuh kekerasan. Suku, budaya, ras, agama, dan kekompakan 
kelompok tidak diragukan lagi berkontribusi pada kemerdekaan negara ini pada 
akhirnya. Tentu saja, dalam konteks ini, Pancasila—ideologi dan sikap hidup bangsa—
harus adil dan inklusif terhadap semua aspek bangsa ini. Artikel ini berfungsi sebagai 
katalis untuk introspeksi di antara semua aspek masyarakat Indonesia, khususnya yang 
berkaitan dengan inisiatif untuk memperkuat Pancasila sebagai identitas dan pemersatu 
nasional. Realitas yang menggambarkan Pancasila sebagai ideologi dan pandangan 
hidup berbangsa masih banyak berpusat pada tataran teoritis dan konseptual, dalam 
arti belum menyatu dalam setiap sendi kehidupan masyarakat. Munculnya paham 
radikalisme yang sangat bertentangan dengan hakikat Pancasila merupakan salah satu 
tandanya. 

Indonesia dulunya disebut sebagai negara yang sukses oleh Nurkholis Madjid. 
Pernyataan ini tentu saja bukan tanpa dasar, melainkan merupakan produk dari keadaan 
nyata yang dihadapi oleh masyarakat Indonesia sejak tahun 1945. Karena Indonesia 
merupakan rumah bagi ratusan suku bangsa dan negara yang berbeda, Indonesia 
dianggap mampu menumbuhkan solidaritas budaya. Beberapa perspektif masyarakat 
Indonesia telah dipengaruhi oleh isu-isu internasional terkini, seperti radikalisme, yang 
terbukti membahayakan kedaulatan nasional. 

Realitas pendidikan di Indonesia yang kita saksikan dan kita ketahui saat ini semakin 
menjauh dari nilai-nilai luhur Pancasila, menjadi salah satu faktor yang turut mendorong 
perubahan global yang semakin pesat. Ketidakmanusiaan dalam dunia pendidikan 
terlihat dari kekerasan guru terhadap siswa, kebijakan pendidikan yang tidak 
memperhatikan kebutuhan nyata di kelas, dan berbagai masalah lain yang menimpa 
dunia pendidikan Indonesia. Agar proses pendidikan di sekolah benar-benar kembali 
kepada tujuan pendidikan yang berlandaskan Pancasila sebagai landasan filosofisnya, 
maka masyarakat pendidikan harus mengantisipasi hal tersebut. Selain mengajarkan 
dan memperkuat kemampuan kognitif siswa, para pendidik di seluruh dunia harus 
mampu membantu siswa untuk mengembangkan karakter positif yang berlandaskan 
nilai-nilai Pancasila agar mereka dapat mengamalkan Pancasila di tempat mereka 
berada. Hal inilah yang menjadi tujuan para guru di sekolah, para dosen di perguruan 
tinggi, dan tenaga kependidikan di lembaga lain yang berperan sebagai ujung tombak 
pendidikan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

566 
 

Pendekatan pendidikan yang lebih humanis dan penggunaan metode apresiasi 
sebagai sarana efektif penanaman nilai-nilai Pancasila merupakan dua strategi yang 
dapat digunakan oleh para pendidik, seperti pendidik di sekolah dasar atau menengah, 
untuk membantu siswa belajar menyerap dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam 
kehidupan sehari-hari. Para guru juga seyogyanya menciptakan lingkungan belajar yang 
adil dan tidak melakukan diskriminasi terhadap siswa di kelas. Oleh karena itu, para 
pengajar akan mampu mendidik siswanya dengan baik dan berkarakter jika kita kembali 
kepada Pancasila sebagai konsep negara dan landasan sistem pendidikan nasional. 
Pengembangan program pendidikan nasional yang berlandaskan pada cita-cita luhur 
Pancasila juga dapat dibantu oleh unsur-unsur lain yang dikaji dari sila-sila Pancasila. 

Hidup di negara dengan keragaman budaya dan agama merupakan salah satu 
kebanggaan bangsa Indonesia. Keberagaman agama dan budaya selalu dijunjung tinggi 
oleh negara (pluralisme). Meskipun bersikap toleran dan terlibat dalam wacana lintas 
budaya dan antar agama tidak pernah lepas dari kesulitan, namun miskomunikasi sering 
kali berujung pada perselisihan (Lukman Ismail et al., 2024). Salah satu konflik yang 
sering terjadi saat ini adalah konflik agama. Konflik agama merupakan ketegangan atau 
pertentangan yang timbul antara individu, kelompok, atau masyarakat yang memiliki 
perbedaan keyakinan agama atau penafsiran terhadap ajaran agama. Konflik tersebut 
dapat melibatkan berbagai aspek kehidupan, termasuk sosial, politik, dan budaya, dan 
sering kali memunculkan ketegangan dan pertentangan yang mendalam. Sumber 
konflik dapat beragam, termasuk perbedaan keyakinan, praktik ibadah, atau penafsiran 
terhadap nilai-nilai agama. Ibadah sendiri merupakan praktik ritual dalam menjaga 
hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yang tentunya membutuhkan rasa aman 
(Ismail et al., 2021). Menyelesaikan konflik agama sering kali membutuhkan upaya untuk 
memahami perbedaan-perbedaan tersebut dan membangun dialog yang konstruktif 
untuk mencapai rekonsiliasi. 

Sejauh konflik dibenarkan oleh alasan agama, orang yang bersangkutan sebenarnya 
tidak setia pada iman dan agamanya. Agama dipakai, nama Tuhan dihina oleh egoisme 
dan kesombongan kolektif. Kejadian semacam itu sebenarnya tidak lagi atas nama 
agama, lantaran agama pada hakikatnya adalah sikap pemujaan, penyerahan diri, dan 
kerendahan hati kepada yang transenden (Yunus, 2014). Agama dalam kehidupan yang 
semakin modern berkembang seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi, agama sebagai jaringan sosial telah melahirkan nilai-nilai luhur, nilai-nilai 
sebagai pegangan utama bagi kemanusiaan yang beradab, yang bertujuan untuk 
menuju pada kondisi yang lebih dinamis. Sebab, zaman semakin berganti, gaya hidup 
semakin kompleks, yang telah menggerus nilai-nilai kemanusiaan (Najib, 2005). 

Tidak hanya di Bitung Sulawesi Utara, konflik antar agama juga pernah terjadi di Poso 
Sulawesi Tengah, konflik ini sama halnya dengan konflik di Bitung Sulawesi Utara, konflik 
yang bermula dari dua kelompok individu yang berbeda agama, karena perbedaan 
agama tersebut, masyarakat kemudian menggiring konflik ini ke masalah agama. Konflik 
Poso terjadi sejak tanggal 25 Desember 1998 sampai dengan 20 Desember 2001, kejadian 
ini berawal dari permasalahan penduduk asli Poso yang merasa terpinggirkan dengan 
kehadiran para pendatang dari luar Poso  (Alganih, 2016). Berdasarkan kedua contoh di 
atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa variabel politik, sosial-ekonomi, dan identitas, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

567 
 

serta konflik dan bahkan kesulitan sumber daya, lebih mungkin menyebabkan konflik 
antar agama daripada konflik agama semata. Meningkatnya konflik agama dapat 
menyebabkan kerusuhan, keresahan masyarakat, dan kemungkinan perang besar. 
Meningkatnya konflik antar komunitas agama dapat membahayakan keselamatan 
masyarakat dan menghambat tumbuhnya perdamaian di antara para konstituennya. 
Untuk menghentikan pertikaian agar tidak semakin parah, sangat penting untuk 
mempromosikan komunikasi antar agama, toleransi, dan peningkatan pemahaman. 

Karena toleransi beragama sangat penting, setiap orang harus dapat menerima 
bahwa perbedaan pada orang lain atau komunitas tidak perlu menjadi penyebab 
kekhawatiran. Perbedaan orang lain harus dilihat sebagai kontribusi terhadap kekayaan 
budaya, oleh karena itu perbedaan dapat bermanfaat jika dipertimbangkan dan 
dipahami dengan saksama (Dewi et al., 2021). Pentingnya pendidikan multikultural 
berada di dalam masyarakat dan harus terus dikembangkan dari usia dini hingga di 
tempat kerja. Sayangnya, banyak masyarakat Indonesia yang belum menyadari hal ini, 
sehingga menimbulkan konflik antar kelompok. Para guru berusaha memberikan 
pendidikan karakter berbasis multikultural sebagai upaya pencegahan sejak awal. 
Sistem pendidikan dapat menjadi metode belajar global yang diterapkan melalui teladan 
sikap, penekanan pada disiplin, kebiasaan, menciptakan suasana kondusif, serta 
integrasi dan internalisasi (Audina & Biari, 2024). 

Pendidikan multikultural dalam pendidikan Islam membantu membangun masyarakat 
yang beragam dan demokratis dengan mengajarkan nilai-nilai toleransi, menghargai 
perbedaan, dan meningkatkan kesadaran tentang pentingnya kerja sama antarbudaya 
(Muzaki & Tafsir, 2018). Dengan pendidikan multikultural, individu belajar menjadi warga 
negara yang inklusif, menghargai keragaman budaya, dan berinteraksi secara harmonis 
dengan orang lain tanpa diskriminasi (Amin, 2018). Dengan demikian, pendidikan 
multikultural dalam pendidikan Islam dapat membantu membentuk masyarakat yang 
lebih terbuka, adil, dan demokratis. 

Perlakuan Nabi Muhammad saw. terhadap non-muslim dilakukan dengan tanpa 
diskriminasi. Beliau menunjukkan rasa hormat dan adil kepada Yahudi dan Nasrani, 
termasuk anjuran untuk menjamu tamu dengan baik meskipun mereka non-muslim. 
Beliau selalu memastikan bahwa hak-hak non-muslim dihormati dan dilindungi oleh 
masyarakat Islam. Salah satu contoh terkenal adalah Perjanjian dengan Biara St. 
Catherine di Sinai, yang menjamin hak-hak dan perlindungan bagi komunitas Kristen di 
bawah pemerintahan Islam (Morrow, 2013). Perjanjian-perjanjian ini menekankan 
perlindungan hak-hak Kristen, termasuk kebebasan beragama, perlindungan tempat 
ibadah, dan hak untuk menjalankan ibadah mereka tanpa penggangguan. 

Kesimpulan  

Pancasila merupakan salah satu alat pemersatu bangsa. Yang mana posisi atau 
kedudukannya mempunyai peran besar terhadap rakyat Indonesia yang beragam. 
Karena keragaman suku, adat, budaya, dan agama di situlah Pancasila sebagai pedoman 
kehidupan bangsa agar tetap terjalin  rukun, damai, tenteram, dan nyaman baik dalam 
masyarakat agamis maupun multicultural. Hendaknya dalam masyarakat multikultural 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

568 
 

maupun agamis saling toleransi, saling menghormati, menghargai setiap perbedaan 
yang  mengiringi. Baik dengan menerapkan nilai-nilai Pancasila maupun ada ayat-ayat 
yang menguatkannya baik dari al-Quran maupun hadits-hadits rosul. Berbagai cara pun 
dapat dilakukan agar tetap terjalin rasa persaudaraan, kerukunan, kenyamanan untuk 
mencapai kesatuan, seperti dengan Pendidikan multicultural yang sudah dimulai sejak 
dini maupun dengan cara yang lain. Dengan demikian adanya usaha kesadaran dari 
individu masing-masing akan mebuat tercapainya kesatuan, persatuan dalam suatu 
negara. 

Daftar Pustaka 

Alganih, I. (2016). Konflik Poso (Kajian Historis Tahun 1998-2001). Criksetra: Jurnal 
Pendidikan Sejarah, 5(10), 166–174. 
https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%2C5&q=konflik+poso&btnG=
#d=gs_qabs&t=1708927836713&u=%23p%3DrmK05ZZy83gJ 

Amin, M. (2018). Pendidikan Multikultrual. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 09(1), 24–34. 
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/5020/3342 

Asmuri, A. (2017). PENDIDIKAN MULTIKULTURAL (Telaah Terhadap Sistem Pendidikan 
Nasional dan Pendidikan Agama Islam). POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, 2(1), 
25. https://doi.org/10.24014/potensia.v2i1.2530 

Audina, D., & Biari, H. (2024). Pendidikan multikultural dalam sirah nabawiyyah : 
pembelajaran untuk masyarakat majemuk Pendahuluan. 2(6), 834–845. 

Dewi, L., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Penanaman Sikap Toleransi Antar Umat 
Beragama di Sekolah. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 8060–8064. 

Fathani, A. T., & Qodir, Z. (2020). Agama Musuh Pancasila? Studi Sejarah Dan Peran 
Agama Dalam Lahirnya Pancasila. Al-Qalam, 26(1), 117. 
https://doi.org/10.31969/alq.v26i1.828 

Hutahaean, H. (2020). Tantangan Teologi Agama-agama: Suatu Diskursus Model. Kurios, 
6(2), 255. https://doi.org/10.30995/kur.v6i2.136 

Ibrahim, R. (2013). PENDIDIKAN MULTIKULTURAL: Pengertian, Prinsip, dan 
Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam. Addin, 7(1), 129–154. 
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Addin/article/view/573%0Ahttp://dx.doi.or
g/10.21043/addin.v7i1.573 

Iryani, I., & Suriatie, M. (2021). Bimbingan Kelompok dengan Teknik Sinema Edukasi 
Untuk Meningkatkan Kesadaran Multikultural Siswa Kelas XI Di SMA Isen Mulang 
Palangka Raya. Jurnal Bimbingan Dan Konseling Pandohop, 1(2), 31–36. 
https://doi.org/10.37304/pandohop.v1i2.3469 

Ismail, L., Kaharuddin, K., & Fajrini S, N. I. (2021). Resolusi Konflik Agama Dalam Integrasi 
Sosial di Kabupaten Sidenreng Rappang. Aksiologi : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu 
Sosial, 1(2), 77–82. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.16 

Khairuddin, A. (2018). Epistemologi Pendidikan Multikultural Di Indonesia. Ijtimaiyah, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 560-569   eISSN: 3024-8140 

569 
 

2(1), 1–20. 

Lukman Ismail, Yulfa Lumbaa, Novia Damayanti, Fauziah Ainun Jariah, Dahniar Nur, & 
Fhiratun Afiat Muizunzilah. (2024). Meretas Jalan Damai Pandangan Terhadap 
Penyelesaian Konflik Antar Agama. Aksiologi : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 5(1), 83–90. 

https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.187 

Morrow, J. A. (2013). The Covenants of the Prophet Muhammad with the Christians of the 
World. Angelico Press, Sophia Perennis. 
https://books.google.co.id/books?id=oPsungEACAAJ 

Muzaki, I. A., & Tafsir, A. (2018). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islamic 
Worldview. 6(1). 

Najib, M. (2005). Agama dan Resolusi Konflik dalam Pilkada. Unisia, 28(58), 415–424. 
https://doi.org/10.20885/unisia.vol28.iss58.art7 

Nasrullah, A., Apriyanto, A., Fajrina, R. M., Santoso, R. Y., Irianto, I., Rosit, M., Hazmi, R. 
M., Jumiono, A., Sepriano, S., Gustiani, W., & others. (2024). Buku Ajar Pendidikan 
Pancasila dan Kewarganegaraan. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 
https://books.google.co.id/books?id=Qn8oEQAAQBAJ 

Riswadi. (2023). Berpancasila dan Beragama dengan Benar. Kemenag. 
https://kemenag.go.id/kolom/berpancasila-dan-beragama-dengan-benar-
tES9o#:~:text=Berpancasila dalam konteks beragama berarti menghilangkan sekat-
sekat pemisah 

Ronto. (2012). Pancasila Sebagai Ideologi dan Dasar Negara. PT Balai Pustaka (Persero). 
https://books.google.co.id/books?id=7RB9DQAAQBAJ 

Saifuddin, L. H. (2019). MODERASI BERAGAMA. Badan Litbang dan Diklat, Kementerian 
Agama RI. https://books.google.co.id/books?id=e-iizQEACAAJ 

Sugiarto, R. T. (2021). Ensiklopedi Pancasila: Sejarah Lahirnya Pancasila dan UUD 1945. 
Hikam Pustaka. https://books.google.co.id/books?id=TT1lEAAAQBAJ 

Suhelmi, A. (2002). Polemik negara Islam: Soekarno versus Natsir. Teraju. 
https://books.google.co.id/books?id=xcRwAAAAMAAJ 

Thaba, A. A. (1996). Islam dan negara dalam politik Orde Baru. Gema Insani Press. 
https://books.google.co.id/books?id=8rkxAAAAMAAJ 

Yunus, F. M. (2014). Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya 
(Religious Conflicts in Indonesia Problems and Solutions to Solve them). Substantia : 
Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 16(2), 217–228. 

 


