
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)      eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 642-652      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

  

 
  

  
 

A B S T R A K 

Thuruqu at-tafasir adalah metode-metode yang digunakan oleh para 
ulama untuk memahami Al-Qur’an sebagai pedoman hidup sesuai 
perintah Allah SWT. Metode ini bertujuan mendekatkan manusia 
kepada keridhaan-Nya. Metode tafsir yang dibahas meliputi tafsir 
tahlili (analitis), ijmali (global), muqoron (perbandingan), dan 
maudhu’i (tematik). Penelitian ini menggunakan metode deskriptif 
kualitatif melalui studi kepustakaan terhadap buku, jurnal, dan 
artikel yang relevan. Tafsir tahlili menjelaskan secara mendalam 
kandungan dan sebab turunnya ayat, cocok untuk analisis mendalam. 
Tafsir ijmali memberikan penjelasan global, ideal bagi pemula. Tafsir 

muqoron membandingkan ayat dengan pendapat para mufassir, baik dari kalangan salaf maupun khalaf. 
Tafsir maudhu’i memfokuskan pada tema tertentu dengan mendatangkan ayat-ayat dan penjelasan terkait. 
Setiap metode memiliki keunggulan dan kekurangan, namun saling melengkapi dalam menjelaskan ayat-ayat 
Al-Qur’an, serta memperkaya khazanah keilmuan islam.  
A B S T R A C T 

Thuruqu at-tafasir are methods used by scholars to understand the Al-Qur'an as a guide to life according 
to the commands of Allah SWT. This method aims to bring humans closer to His pleasure. Tafsir methods 
discussed include tahlili (analytical), ijmali (global), muqoron (comparative), and maudhu'i (thematic) 
interpretations. This research uses a qualitative descriptive method through literature study of relevant 
books, journals and articles. Tafsir tahlili explains in depth the content and reasons for the revelation of 
the verse, suitable for in-depth analysis. Tafsir ijmali provides global explanations, ideal for beginners. 
Tafsir muqoron compares verses with the opinions of mufassir, both from the Salaf and Khalaf circles. 
Tafsir Maudhu'i focuses on a particular theme by presenting related verses and explanations. Each 
method has advantages and disadvantages, but complements each other in explaining the verses of the 
Koran, as well as enriching the treasures of Islamic scholarship. 

Pendahuluan 

Al-Qur'an sebagai kitab suci sekaligus panduan hidup bagi umat Islam hadir sebagai 
sumber solusi atas berbagai persoalan kehidupan. Keluasan pengetahuan dan 
ketepatan informasi di dalamnya menjadikannya tak pernah habis untuk terus dikaji dan 
dipelajari. Dengan mempelajari dan mengamalkan kandungannya, manusia dapat 
menjadi individu yang unggul, memperoleh keselamatan di dunia hingga akhirat. Salah 
satu fungsi penting Al-Qur'an adalah sebagai petunjuk bagi seluruh manusia, baik 
muslim maupun non-muslim, sehingga memberikan dampak besar dalam perubahan 
kehidupan(Sudirman, 2007) . Para ulama, yang mendedikasikan hidup mereka untuk 
mengkaji Al-Qur'an, menjadi bukti nyata akan keluasan wawasan yang terkandung 
dalam kitab ini. Untuk memahami kandungan Al-Qur'an, dibutuhkan pendekatan yang 
sistematis, termasuk dalam kajian tentang metode-metode tafsir atau turuq at-tafsir. 
Metode-metode ini dirancang oleh para ulama untuk memastikan bahwa penafsiran Al-
Qur'an dilakukan secara benar dan bertanggung jawab. Adapun metode tafsir yang 
umum dikenal di antaranya adalah metode tahlili, ijmali, muqoran, dan maudhu’i. 

Kata Kunci: 
Metode, Tafsir, Tahlili, Ijmali, 
Muqoron, Maudhu’i. 
 
Keywords: 
Method, Tafsir, Tahlili, Ijmali, 
Muqoron, Maudhu’i. 
 

Metode-metode tafsir yang ditempuh para ulama

Muhammad Farhan Athallah
Program Studi Pendiddikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: muhfarhanat69@gmail.com

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
muhfarhanat69@gmail.com%20


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

643 
 

Pemahaman yang mendalam terhadap metode-metode ini sangat penting untuk 
menjaga kesucian Al-Qur'an dari kesalahan interpretasi. 

Dalam diskursus penelitian ini penulis akan membahas pengertian, kelebihan, 
kekurangan, serta contoh dari setiap metode tafsir tersebut. Untuk mencapai tujuan ini, 
digunakan metode penelitian deskriptif kualitatif. Metode ini memungkinkan penulis 
menjelaskan metode-metode tafsir yang ditempuh oleh para ulama secara 
komprehensif. Proses penelitian difokuskan pada analisis kepustakaan (library research) 
dengan mengkaji berbagai sumber yang relevan, seperti buku, artikel, dan jurnal ilmiah. 
Pendekatan ini bertujuan untuk memperoleh referensi yang akurat dan mendalam 
sehingga mampu memperkaya wawasan pembaca tentang turuq at-tafsir dan menjaga 
kemurnian penafsiran Al-Qur'an. 

Pembahasan 

Definisi Metode -metode Tafsir (tahlili, ijmali, muqoran, dan maudhu’i) 

a) Tahlili 

Untuk memahami definisi metode tafsir tahlili, langkah awalnya adalah mengetahui 
arti secara bahasa dari metode yaitu berarti cara, jalan yang ditempuh seseorang untuk 
mencapai sesuatu yang diinginkan. Dan tafsir memiliki makna al-bayan(penjelasan) dan 
al-kasyfu(penyingkap). Dalam hal ini imam al-Zarkasyi menuturkan bahwa perangkat 
yang perlu digunakan untuk memahami al-qur’an ialah ilmu tafsir yang berguna untuk 
menjelaskan ayat, hukum dan hikmah yang ada didalamnya(Rokim, 2017). Berdasarkan 
penjelasan diatas tafsir tahlili merupakan mengupas, menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an 
dari berbagai aspeknya terlebih maknanya, mulai dari ayat dan surat sesuai dengan 
urutan dalam Al Qur’an. Untuk mencari kandungan ayat, menjelaskan apa yang dapat 
diistimbatkan ayat serta menjabarkan kaitan antara ayat-ayat dan hubungannya dengan 
surat sebelum dan sesudahnya(Elhany, 2018). 

b) Ijmali 

Dari segi bahasa kata ijmali diartikan sebagai sesuatu yang umum atau global, 
sehingga dapat diketahui dengan mudah bahwasanya tafsir ijmali adalah metode tafsir 
yang menjelaskan secara global terkait ayat-ayat al-Qur'an. Adapun secara istilah 
metode ijmali adalah cara mengungkapkan isi Al-Qur'an melalui pembahasan umum 
(global), tidak mengkaji terlalu dalam, hanya menjelaskan sebagian dari penjelasan yang 
luas. Al-Farmawiy mengemukakan tafsir ijmali adalah metode tafsir ayat-ayat Al-Quran 
dengan menjelaskan makna-maknanya secara global, hal itu dengan cara dimana 
seorang mufassir membahas ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan tertib bacaan dan 
susunan yang ada dalam mushaf(Yahya & Yusuf, 2022).  

c) Muqoron 

Kata muqoron dalam bahasa arab berasal dari kosa kata  مقارنة -يقارن -قارن  yang berarti 
membandingkan (komparatif). Metode muqaran berdsarkan yang dikemukakan oleh 
Abd al-Hayy al Farmawi merupakan penafsiran Al Qur’an melalui proses pengumpulan 
beberapa ayat, kemudian memahami, memperhatikan lebih lanjut, kemudian 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

644 
 

melakukan perbandingan  dari  pendapat para mufassir mengenai ayat–ayat tersebut, 
mulai dari kalangan ‘ulma salaf sampai salaf, menggunakan tafsir bi al-ra’yi maupun al-
ma’tsur. Metode tafsir ini juga membantu dalam hal membandingkan ayat al-qur’an 
dalam merespon sebuah permasalahan, dan membandingkan anatara ayat al-qur’an 
dengan hadis nabi. Berdasarkan penjelasan tersebut bahwa dalam tafsir muqoron ini 
mencakup fokus untuk membandingkan satu ayat dengan ayat lainnya, 
membandingkan ayat al-qur’an dengan hadis. 

d) Maudhu’i 

Metode tafsir maudhu’i atau menurut Muhammad Baqir al-Shadr  adalah metode 
tafsir yang berfokus untuk mengumpulkan ayat-ayat al-qur’an sebagai cara untuk 
mendatangkan sebuah jawaban atas suatu topik permasalahan, membahasnya mulai 
berdasarkan masa turunnya suatu ayat atau tidak terikat dengan susunan urutan mushaf 
saat ini, memperhatikan sebab turunnya ayat, kemudian memperhatikan ayat yang 
dikaji berdasarkan penjelasan, keterangan, serta relevansinya dengan ayat-ayat yang 
lain, kemudian barulah diistimbatkannya suatu hukum. Berdasarkan penjelasan tersebut 
dapat diketahui bahwa metode tafsir maudhu’i adalah metode yang fokus menjelaskan 
ayat al-qur’an mengenai suatu tema tertentu, yang disertai dengan melihat urutan 
turunnya ayat, asbabun nuzulnya, serta disertai dengan pegetahuan dari suatu bidang 
keilmuan yang adapat dibenarkan terkait tema yang selaras, sehingga dengan proses 
tersebut memudahkan untuk menjelaskan suatu tema tertentu, karena suatu ayat 
diperlukan untuk dibahas secara maudhu’I agar mendapatkan penjelasan yang lebih 
mendalam(Yamani, 2015). 

Kelebihan dan Kekurangan Metode-metode Tafsir (Tahlili, Ijmali, Muqoran, dan 
Maudhu’i) 

a. Tahlili     

Adapun mengenai kelebihan dan kekurangan metode tafsir tahlili sebagaimana yang 
dikemukakan oleh Faizal Amin adalah: 

1. Membahas banyak hal mulai dari sejarah, latar belakang turunnya ayat, 
hubungannya dengan ayat lain, serta isi kandungannya 

2. Membahas beragam ide, gagasan, karena mufasir memiliki keleluasaan untuk 
menuangkan pemikiran-pemikirannya hingga melahirkan karya tafsir yang 
berjilid-jilid. 

3. Memuat berbagai macam ide dari para mufasir karena bahasa yang digunakan 
komprehensif dan banyak informasi yang terkandung di dalamnya. 

Adapun kekurangannya adalah: 

1. Menciptakan hasil penafsiran yang subjektif, dikarenakan terbukanya celah 
untuk menafsirkan secara luas. Ini dikhawatirkan dapat menafsirkan berdasarkan 
hawa nafsu. 

2. Ditemukannya israilliyat karena tidak adanya pembatasan sumber materi yang 
akan dikemukakan dalam tafsirnya(Ainun et al., 2023).  

b. Ijmali 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

645 
 

Diantara kelebihan metode tafsir tahlili adalah:  

1. Memudahkan bagi para pemula dalam memahami al-qur’an karena 
penjelasannya yang ringkas dan jelas. 

2. Menggunakan bahasa yang ringkas, padat, sehingga tidak membosankan 
kepada para membaca. 

Adapun untuk kelemahannya adalah: 

1. Tidak terdapat tempat untuk memberikan analisis lebih dalam, karena tafsir 
yang memakai metode ijmali tidak menyediakan tempat untuk 
mengemukakan uraian dan pembahasan yang dapat memuaskan 
pemahaman terhadap suatu ayat. 

2. Menjadikan petunjuk al-Qur’an bersifat terpecah-pecah, namun sebenarnya 
tidak.  Karena al-Qur’an merupakan satu-kesatuan yang utuh. 

c. Muqoron 

Diantara kelebihan metode tafsir muqoron adalah:  

1. Mendatangkan penjelasan yang luas. 
2. Membuka pintu untuk selalu bersikap toleran terhadap pendapat orang lain.  
3. Tafsir dengan metode muqaran ini amat berguna bagi mereka yang ingin 

mengetahui berbagai pendapat tentang suatu ayat.  
4. Dengan menggunakan metode muqaran ini, maka mufassir didorong untuk 

mengkaji berbagai ayat dan hadis-hadis serta pendapat-pendapat para 
mufassir yang lain. 

Adapun kelemahannya adalah: 

1. Kurang cocok bagi pemula. 
2. Kurang tepat untuk menyelesaikan masalah kontemporer. 
3. Menimbulkan kesan pengulangan pendapat para mufassir. 

d. Maudhu’i 

Menurut Ali Hasan Al-Aridh diantara kelebihan metode tafsir maudhu’i adalah: 

1. Memudahkan untuk menyelesaikan suatu permasalahan  karena melalui 
proses pengumpulan ayat-ayat tersebar diberbagai surat dalam Al-Qur’an 
yang berbicara tentang satu tema, ayat yang satu menafsirkan ayat yang lain, 
sehingga lebih dapat menghindarkan mufasir dari kesalahan.  

2. Dengan menghimpun ayat-ayat, seorang pengkaji dapat menemukan 
relevansi dari hubungan ayat-ayat itu.  

3. Menafsirkan ayat dengan ayat adalah merupakan satu cara terbaik dalam 
menafsirkan suatu persoalan, untuk dapat diselesaikan.  
 
 
 
 

Contoh Metode Tafsir (Tahlili, Ijmali, Muqoron, dan Maudhu’i). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

646 
 

a. Tahlili 

 Salah satu kitab tafsir yang menggunakan metode tahlili ialah tafsir Al-Munir. 
Dibawah ini akan dijelaskan contoh metode tafsir tahlili dalam kitab tafsir Al-Munir karya 
Wahbah Zuhaili versi surah al-fatihah: 

1. Surah al-Fatihah adalah surah makiyyah yang berjumlah tujuh ayat.  
2. Mufasir menjelaskan arti ayat dari surah al-Fatihah  
3. Mufassir mencantumkan perbedaaan bacaan atau qira’at yang ada dalam surah 

al-Fatihah. 

Lafadz Imam Qira’at Imam Qira’at Imam Qira’at Imam Qira’at  Imam Qira’at 

 مَالِكِ   مَالِكِ مَالِكِ  
Bacaan ‘Ashim, Al-Kisa’i, ‘Ubay, Ibnu Mas’ud, Ibnu ‘Abas. Bacaan ‘Ashim, Al-Kisa’i, ‘Ubay, Ibnu Mas’ud, Ibnu ‘Abas. 

 مَلِكِ   مَلِكِ  
bacaan Zaid bin Tsabit, Abu Darda, Ibnu Umar, dan sahabat serta tabi’in lainnya.b Bacaan Zaid bin Tsabit, Abu Darda, Ibnu Umar, dan 

sahabat serta tabi’in lainnya. 

رَاطَ    الص ِ
bacaan jumhur bacaan jumhur 

Bacaan jumhur 

رَطَ     bacaan Qunbul Bacaan Qunbul لس ِ

 عَليَْهِمْ  
bacaan jumhur Bacaan jumhur 

 عَليَْهُمْ  
bacaan Hamzah Bacaan Hamzah 

 
4. Menjelaskan isi kandungan surah al-Fatihah. Didalamnya dijelaskan bahwa surah 

al-Fatihah berisi tentang akidah, ibadah, iman, permohonan pertolongan serta 
agar selalu diberikan jalan yang lurus.  

5. Nama-nama surah al-Fatihah. Adapun diantara nama lain dari surah al-fatihah 
adalah surah ash-shalah, al-hamdu, fatihatul kitab, ummul kitab, ummul qur’an, 
al-mastani, al-qur’an al-azhim, asy-syifa, ar-ruqyah, al-asas, al-wafiyah, dan al-
kafiyah.  

6. Keutamaan surah al-Fatihah. Salah satu hadis yang mengungkap keutamaan 
surah al-Fatihah yaitu dalam riwayat, “sungguh aku akan mengajarimu sebuah 
surah yang paling agung, yaitu alhamdu lillahi rabbil ‘alamin, yang maksudnya 
adalah as-sab’ul matsani al-Qur’an al-‘azhim yang diberikan kepadaku.  

7. Menjelasan i’rab lafadz. Huruf ba pada lafadz بسم الله  merupakan ba bermakna 
ilhaq, namun ada pula yang berpendapat bahwa maknanya yaitu sebagai 
isti’anah. Menurut madzhab Bashrah, susunan dari jar dan majrur menjadi khabar 
yang mubtada’nya dibuang, yaitu ابتدات بسم الله  

8. Penjelasan balaghah. Wahbah al-Zuhaili menerangkan bahwa lafadz  َالَْحَمْدُلِِل 
merupakan susunan kalimah khabariyyah. Namun jika ditinjau dari maknanya 
mengindikasikan kepada kalimah insyaiyyah. Pujian yang dimaksud pada lafadz 
tersebut yaitu pujian yang hanya ditujukan hanya kepada Allah Swt.  

9. Mufradat bahasa arab. Lafaz  ُالَْحَمْد   berarti bahwa pujian yang diucapkan penuh 
rasa suka dan kerelaan. Berbeda dengan kata asy-syukru yang merupakan 
ungkapan atas suatu imbalan atau karunia.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

647 
 

10. Perbedaan pendapat dalam mengucapkan amin. Mengucapkan amin lebih utama 
dalam madzhab Hanafi dan Maliki, hal ini berdasarkan surah Al-A’raf ayat 55 agar 
berdo’a dengan kerendahan diri dan suara yang lembut. Dalam penjelasan 
madzhab Syafi’i dan Hanbali dikatakan bahwa bacaan amin lebih baik dibunyikan 
pada shalat yang mengencangkan suara dan dilirihkan pada shalat yang 
melirihkan suara, hal demikian sesuai dengan yang dicontohkan oleh Rasulullah 
SAW.  

11. Tafsir dan penjelasan. Didalamnya menerangkan bahwa semua kegiatan yang 
hendak dilakukan seharusnya diawali dengan basmalah yang merupakan bentuk 
permohonan hamba kepada Tuhannya agar dapat menolong dengan kemuliaan 
nama-Nya.  

12. Menjelaskan fikih kehidupan. Surah al-Fatihah membahas permasalahan 
hubungan seorang hamba dengan Tuhannya, serta cara untuk mendekatkan diri 
kepada-Nya, dan menyinggung agar manusia dalam berkehidupan harus 
mengikuti jalan yang lurus dan tidak menyimpang. 
 

b. Ijmali 

Salah satu contoh kitab tafsir yang menggunakan metode ijmali ialah kitab tafsir jalalain, 
yang dikarang oleh Imam Jalaluddin Muhammad bin Ahmad Al-Mahalli dan Imam 
Jalaluddin As-Suyuthi. Berikut adalah sedikit naskah dari tafsir jalalain dalam surah al-
fatihah yang penafsirannya secara ijmali(global): 

حِيمِ  نِ ٱلره حۡم َٰ ِ ٱلره  بِسۡمِ ٱللَّه

 َٰ ٰ السهابِع ة }صِر  ل ةِ إنْ ك ان تْ مِنْه ا و  يهة س بْع آي ات باِلْب سْم  ك ِ ة م  ة الْف اتِح  ا ف السهابِع ة  ⁠سُور  إِنْ ل مْ ت كُنْ مِنْه  { إل ى آخِره ا و  ط  ٱلهذِين 

ا ق بْل }إِيهاك  ن عۡبدُُ{ مُن اسِبًا ل هُ بِ  ا قُولُوا لِي كُون  م  له  يُق دهر فيِ أ وه غۡضُوبِ{ إل ى آخِره ا و  ك وْنهِ ا من مقول العباد ﴿بِسۡمِ }غ يۡرِ ٱلۡم 

حِيمِ  نِ ٱلره َـٰ حۡم  ِ ٱلره ﴾ ۝١ٱللَّه  

مِ  الِك لِج  ضْمُونِه ا ع ل ى أ نههُ ت ع ال ى م  ب رِيهة قُصِد  بِه ا الثهن اء ع ل ى اللَّه بمِ  ِ﴾ جُمْل ة خ  مۡدُ لِلَّه لْق أ وْ مُسْت حِق  لِِ نْ  ﴿ٱلۡح  مْد مِنْ الْخ  يعِ الْح 

ل مِين   َـٰ ِ ٱلۡع  ب  ٍّ ﴿ر  ق  عْبُود بِح  ه ع ل م ع ل ى الْم  اللَّ  دوُهُ و  اب  ۝٢ي حْم  الدهو  ئِك ة و  لَ  الْم  الْجِن  و  نْس و  لْق مِنْ الِْْ مِيع الْخ  الِك ج  ﴾ أ يْ م 

مْع غ ل ب  فيِ ج  ع ال م الْجِن  إل ى غ يْر ذ لِك و  نْس و  كلُ  مِنْه ا يُطْل ق ع ل يْهِ ع ال م يُق ال ع ال م الِْْ غ يْرهمْ و  النُّون أوُليِ الْعِلْ و  م  ه بِالْي اءِ و 

ة ع ل ى مُوجِده ع ل ى غ يْر م  ة لِِ نههُ ع لَ  م  هُو  مِنْ الْع لَ  همْ و   

حِيمِ  } نِ ٱلره حۡم َٰ  { ٱلره

حِيمِ  نِ ٱلره َـٰ حۡم  اد ة الخير لِهله۝٣﴿ٱلره هِي  إر  ة و  حْم  ﴾ أ يْ ذِي الره  

ينِ  } لِكِ ي وۡمِ ٱلد ِ  { م َٰ

ينِ  لِكِ ي وۡمِ ٱلد ِ ِ ت ع ال  ۝٤﴿م  دٍّ إلَه لِلَّه كْرِ لِِ نههُ لَ  مُلْك ظ اهِرًا فِيهِ لِِ ح  خُص  بِالذ ِ ة و  هُو  ي وْم الْقِي ام  اء و  ز  نْ الْمُلْك ﴾ أ يْ الْج  ى بدِ لِيلِ لِم 

وْصُوف بذِ لِك  ة أ وْ هُو  م  الِك الِْ مْر كلُ ه فيِ ي وْم الْقِي ام  عْن اهُ م  لِكِ{ ف م  َـٰ أ  }م  نْ ق ر  م  ِ و  حه وُقُوعه  الْي وْم لِلَّه د ائِمًا ك غ افرِِ الذهنْب ف ص 

عْرِف ةِ   صِف ة لِم 

إِيهاك  ن سۡت عِينُ  }  { إِيهاك  ن عۡبدُُ و 

إِيهاك  ن سۡت عِينُ  ﴾ أ يْ ن خُص ك بِالْعِب اد ةِ من توحيد وغيره ونطلب المعونه على العبادة وغيرها ۝٥﴿إِيهاك  ن عۡبدُُ و   

ط  ٱلۡمُسۡت قِيم   } ر َٰ  { ٱهۡدِن ا ٱلص ِ

َٰ ٰ ر  يُبْد ل منه ۝٦ط  ٱلۡمُسۡت قِيم  ⁠﴿ٱهۡدِن ا ٱلص ِ ﴾ أ يْ أ رْشِدْن ا إل يْهِ و   



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

648 
 

الٓ ِين   } لَ  ٱلضه غۡضُوبِ ع ل يۡهِمۡ و  ط  ٱلهذِين  أ نۡع مۡت  ع ل يۡهِمۡ غ يۡرِ ٱلۡم   { صِر َٰ

َٰ ٰ همُْ الْي هُ ⁠﴿صِر  غۡضُوبِ ع ل يۡهِمۡ﴾ و  يُبْد ل مِنْ الذين بصلته ﴿غ يۡرِ ٱلۡم  اۤل ِين  ط  ٱلهذِين  أ نۡع مۡت  ع ل يۡهِمۡ﴾ بِالْهِد اي ةِ و  غ يْر ﴿ٱلضه ﴾ و  لَ  ود ﴿و 

إِ ۝٧ ابِ و  و  ه أ عْل م بِالصه اللَّ  ى و  ار  لَ  ن ص  نُكْت ة الْب د ل إف اد ة أ نه المهتدين ليسوا يهودا و  ى و  ار  همُْ النهص  آب ﴾ و  الْم  رْجِع و  ل يْهِ الْم 

ع ل ى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا دائما أبدا وحسبنا الله ونعم الوكيل ولَ حول ولَ ق د و  مه لهى اللَّه ع ل ى س ي دِن ا مُح  ص  وة إلَ و 

 بالله العلي العظيم

Ada beberapa poin penting yang perlu diketahui dari penafsiran tersebut:  
1. Pertama, Bisa dilihat di dalam kitab aslinya bahwa satu cetakan tafsir al-Jalalain 

semua urutan tafsirnya mengikuti pedoman mushaf Al-Qur’an. Sebagaimana 
susunan-susunan metode tahlili mengikuti mushaf usmani. Tetapi dalam metode 
ijmali mufassir mengambil maksud dan tujuan ayat ayat global secara ringkas 

2. Kedua, menjelaskan ayatnya secara garis besar saja dengan menambahkan kata-
kata atau kalimat penghubung, sehingga memberikan kemudahan dalam 
memahaminya. Peletakkan pola kata-kata yang menjadi maksud ayatnya 
biasanya yang sudah diakui jumhur ulama atau yang sudah difahami banyak 
orang. Bisa dilihat bahwa lafadz  ِ مْدلُِلَّه  dijelaskan secara garis besar saja, beliau ا لْح 
menjelaskannya dengan ilmu balaghah dengan istilah kalam khabari, dimana 
maknanya menginformasikan bahwa  ِ مْدلُِلَّه  yaitu pujian الث ن اءُ  itu dimaknai dengan ا لْح 
untuk Allah dengan makna kandungannya bahwa Allah pemilik semua pujian 
yang diungkapkan oleh seluruh makhluknya. Beliau juga menjelaskan ayatnya 
dengan ilmu nahwu dan shorf, seperti belia menjelaskan lafadz Allah, beliau 
menyebutkan bahwa lafadz Allah asalnya adalah isim alam. Kemudian lafaz      ِ ب  ر 

ل مِين   َـٰ  tidak jauh berbeda dengan lafadz sebelumnya, dimaknai bahwa Allah  ٱلۡع 
memiliki semua makhluk, mulai dari bangsa manusia, jin, malaikat, hewan-hewan 
melata dan lain lain, yang dimana semua makhluk itu di sebut alam. Lalu 
dijelaskan juga lafadz al-‘Alamin berupa bentuk jamak dari lafadz ‘alam dengan 
memakai huruf ya dan nun, Untuk menekankan bahwa alam ini merupakan 
tanda, dan tanda itu ada yang menciptakannya yaitu Allah. Lafadz   ِحِيم ٱلره نِ  َـٰ حۡم   ٱلره
ditafsirkan sebagai yang memiliki kasih sayang. Kasih sayang tersebut 
menghendaki kebaikan bagi orang-orang yg menerimanya.  

3. Ketiga, menafsirkan dengan mengutip ayat lain secara ringkas. Pada lafadz   ِلِك م 
ين ٱلد ِ زاءُ   ditafsirkan sebagai ي وۡمِ   yaitu pembalasan pada hari kiamat, yang  الج 
kemudian beliau mengutip ayat lain untuk menafsirkan yaum al-Din dengan Q. S 
Al-Mukmin: 16 “Kepunyaan siapakah kerajaan pada hari kiamat, kepunyaan 
Allahlah yang Maha Esa lagi Maha mengalahkan”. Kemudian beliau juga 
mengungkapkan qiroatnya untuk bisa diambil maknanya, bagi seseorang yang 
membaca “Maaliki” maka maknanya memiliki semua perkara yang ada di hari 
kiamat atau zat yang mempunyai sifat kekal. Dan ayat-ayat berikutnya ditafsirkan 
secara ringkas seperti lafadz    ُن سۡت عِين إِيهاك   و  ن عۡبدُُ   ditafsirkan dengan ungkapan  إِيهاك  
“Kami hanya beribadah kepada-Mu dan kami meminta tolong hanya kepada”. 
Ungkapan tersebut sama maksudnya sesuai ayat. Lafadz   َٰ ٰ ر  ٱلص ِ ٱلۡمُسۡت قِيم  ⁠ٱهۡدِن ا  ط     
ditafsirkan dengan lafadz   أ رْشِدْن ا  yang maknanya sama saja untuk meminta  أ يْ 
petunjuk. Lafadz َٰ ٰ ط  ٱلهذِين  أ نۡع مۡت  ع ل يۡهِمۡ﴾  ⁠﴿صِر   ditafsirkan sebagai petunjuk. Lafadz       ِغ يۡر
ع ل يۡهِمۡ  غۡضُوبِ  لَ      ditafsirkan sebagai orang-orang yahudi. Lafadz  ٱلۡم   ditafsirkan  و 
dengan lafadz  غ يْر الٓ ِين    yang artinya sama-sama menegasikan (bukan). Lafadz  و    ٱلضه
ditafsirkan sebagai orang nasrani. Semua penafsiran beliau mudah difahami 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

649 
 

karena maknanya mirip dengan ayat-ayat Al-Qur’an. Dan arti tafsir perkatanya 
masih global yang maknanya disepakati jumhur ulama atau maknanya sudah 
dikenal di kalangan banyak orang. Tafsir yang mengedepankan mufradat maka 
tafsir tersebut disebut tafsir ijmali(Ghoni & Fauji, 2022). 

c. Muqoron 

  Salah satu jalan yang ditempuh dalam metode tafsir muqoron ialah 
membandingkan ayat dengan ayat. Berikut contohnya:  

Tokoh mufassir Indonesia yang dikenal dengan Quraish Shihab mempraktikkan 
penggunaan metode muqâran dengan membandingkan dua ayat yang mirip secara 
redaksional, yaitu ayat 126 Surat Ali `Imrân dengan ayat 10 Surat al-Anfâl .     

 

ِ ٱلۡ  ا ٱلنهصۡرُ إِلَه مِنۡ عِندِ ٱللَّه م  ىِٕنه قلُُوبكُمُ بِهِۗۦ و  لِت طۡم  ىَٰ ل كمُۡ و  ُ إِلَه بُشۡر  ع ل هُ ٱللَّه ا ج  م  كِيمِ و  ع زِيزِ ٱلۡح    

[Surat Ali 'Imran: 126] 

Artinya: "Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan itu) melainkan sebagai 
kabar gembira bagi kamu, dan agar tenteram hati kamu karenanya. Dan kemenangan 
itu hanyalah bersumber dari Allah Yang Maha Perkasa labi Maha Bijaksana".(Al-Imran 
126) 

ِۚۡ إِنه ٱ } ا ٱلنهصۡرُ إِلَه مِنۡ عِندِ ٱللَّه م  ىِٕنه بِهۦِ قلُُوبُكمُۡۚۡ و  لِت طۡم  ىَٰ و  ُ إِلَه بُشۡر  ع ل هُ ٱللَّه ا ج  م  كِيمٌ و  للَّه  ع زِيزٌ ح   } 

[Surat Al-Anfal: 10] 

Artinya: "Allah tidak menjadikannya (pemberian bantuan itu) melainkan sebagai kabar 
gembira dan agar hatimu karenanya menjadi tenteram. Dan kemenangan itu hanyalah 
bersumber dari sisi Allah. Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana".(Al-
Anfal 10)  

 Perbedaan antara ayat pertama dan ayat kedua adalah: Pertama, dalam surat Ali 
'Imrân dinyatakan    ُۡل كم ىَٰ    .ل كمُۡ  sedangkan dalam surat al-Anfâl tidak disebutkan kata  بُشۡر 
Kedua, dalam surat Ali 'Imran dinyatakan     ِىِٕنه قلُُوبُكمُ بِه لِت طۡم    بِهِ   yakni menempatkan kata  و 
setelah  ُقلُُوبكُم  sedang dalam surah al-Anfâl kata  ِبِه  diletakkan sebelum ُقلُُوبُكم  Ketiga, surah 
Ali 'Imrân ditutup dengan 

كِيمِ  ِ ٱلۡع زِيزِ ٱلۡح  ا ٱلنهصۡرُ إِلَه مِنۡ عِندِ ٱللَّه م     و 

tidak menggunakan kata  انه sedangkan dalam surah al-Anfâl ditutup dengan 
menggunakan   انه  yang berarti "sesungguhnya".  ٌكِيم ح  ع زِيزٌ  ٱللَّه    pada ayat al-Anfâl   إِنه 
disepakati oleh ulama sebagai ayat yang menerangkan tentang turunnya malaikat ketika 
terjadi Perang Badar. Sedangkan ayat Ali 'Imran diturunkan dalam konteks janji turunnya 
malaikat dalam Perang Uhud. Dalam perang tersebut malaikat tidak jadi turun karena 
umat islam tidak bersabar sehingga tidak mencapai syarat kesabaran dan ketakwaan 
yang ditetapkan Allah ketika menyampaikan janji itu seperti ayat ali imron 125.  
  Adanya perbedaan redaksi memberi informasi akan perbedaan kondisi kejiwaan 
dan mukhothab lawan bicara yaitu dalam hal ini kaum muslim. Saat Perang Badar, kaum 
muslim sangat khawatir karena kurangnya jumlah pasukan dan perlengkapan alat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

650 
 

perang. Berbeda dengan Perang Uhud, jumlah mereka lebih banyak sekitar 700 orang, 
sehingga semangat berkobar terlebih dibumbui dengan keyakinan akan turunnya 
bantuan malaikat sebagaimana pada Perang Badar. Tidak ditemukannya kata  ُۡل كم  pada 
ayat kedua mengisyaratkan kegembiraan yang tidak hanya dirasakan oleh pasukan 
Badar, tapi semua kaum muslimin karena bukankah kemenangan pada perang itu 
merupakan poros utama kemenangan Islam di masa datang? Di ayat pertama, 
penggunaan kata     ُۡل كم menunjukkan bahwa berita gembira hanya ditujukan kepada yang 
hadir saja, itupun dengan syarat-syarat. Diawali dengan kata   ِبِه atas  ُقلُُوبُكم  pada surat al-
Anfâl adalah dalam rangka untuk mendahulukan berita yang menggembirakan untuk 
menunjukkan penekanan serta perhatian besar terhadap berita dan janji itu. Berbeda 
dengan surat Ali 'Imrân, konteks ayat itu tidak lagi memerlukan penekanan karena 
bukankah sebelumnya hal itu sudah pernah terjadi pada Perang Badar? Itu pula 
sebabnya dalam surat Ali 'Imrân tidak dipakai kata inna yang berguna sebagai penguat 
karena, sekali lagi, ia tidak diperlukan. 

d. Maudhu’i 

Tafsir maudhu’i atau tafsir tematik ialah tafsir yang berfokus pada suatu topik 
kemudian dihadirkan ayat-ayat atau penjelasan yang berkaitan tentang topik tersebut, 
salah satu diantara topik tersebut ialah sabar. Berikut ini contoh tafsir maudhu’i dengan 
topik sabar. Secara bahasa صبر dapat berarti tabah hati, menahan, menanggung, 
mencegah, sedangkan secara istilah sabar dapat berarti mencegah dalam kesempitan, 
memlihara diri dari kehendak akal dan syara dan dari hal yang menuntut untuk 
memeliharanya, bisa diartikan pula sabar adalah menahan diri(nafsu) dari keluh kesah, 
meninggalkan keluhan atau pengaduan pada selain Allah.  Adapun menurut beberapa 
ulama sabar adalah:  

1. As-Sayyid al-Jurjani dalam kitab “At-Ta‟rifat. Sabar bisa berarti menahan diri 
untuk tidak mengeluh karena musibah atau derita yang menimpanya, kecuali 
hanya kepada Allah Swt.  

2. Abdul Qodir Isa dalam kitab “Haqa‟iq „an al-Tashawuf” mengutip Dzunnun Al 
Mishri. Sabar artinya menjauhi perbuatan-perbuatan yang menyalahi perintah 
Allah, tenang ketika tertimpa musibah atau bencana dan menampakkan rasa 
kaya diri ketika dalam keadaan fakir. 

3. Abdul Mustaqim. Sabar adalah sifat yang aktif, bukan pasif, sabar juga 
merupakan sifat yang positif , sehingga kata sabar harus digunakan untuk 
konteks yang positif. sebagai contoh: seseorang mahasiswa yang dengan tekun 
dan giat belajar selama kuliah demi meraih cita-citanya, ia dapat dikatakan 
sebagai mahasiswa yang sabar. Lebih lanjut, Abdul Mustaqim, mengutip ayat Al-
Quran Q.S Al-Baqarah: 177 untuk menguatkan pendapatnya:  

الْ  ِ و  ن  باِللَّه م  نْ اَٰ كِنه الْبرِه م  لَٰ غْرِبِ و  الْم  شْرِقِ و  لُّوْا وُجُوْه كمُْ قبِ ل  الْم  ا نْ توُ  ت ى  ۞ ل يْس  الْبرِه اَٰ ن  ۚۡ و  النهبيِ ّٖ بِ و  الْكِتَٰ ىِٕك ةِ و 
لَٰۤ الْم  خِرِ و  ي وْمِ الََْٰ

الْم   ى و  مَٰ الْي تَٰ ى و  ى حُب ِهّٖ ذ وِى الْقرُْبَٰ ال  ع لَٰ الْمُوْفُوْن  الْم  وة  ۚۡ و  كَٰ ت ى الزه اَٰ وة  و  لَٰ ا ق ام  الصه ق ابِۚۡ و  فىِ الر ِ اۤىِٕلِيْن  و  السه ابْن  السهبِيْلِِۙ و  كِيْن  و   سَٰ

ىِٕك  الهذِيْن  ص  
حِيْن  الْب أسِْۗ اوُلَٰۤ اۤءِ و  ره الضه برِِيْن  فىِ الْب أسْ اۤءِ و  الصه ىِٕك  همُُ الْمُتهقُوْن  د قُ بِع هْدِهِمْ اذِ ا ع اه دوُْا ۚۡ و 

اوُلَٰۤ  وْا ۗو 

Artinya: “Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat, 
melainkan kebajikan itu ialah (kebajikan) orang yang beriman kepada Allah, hari Akhir, 
malaikat-malaikat, kitab suci, dan nabi-nabi; memberikan harta yang dicintainya kepada 
kerabat, anak yatim, orang miskin, musafir, peminta-minta, dan (memerdekakan) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

651 
 

hamba sahaya; melaksanakan salat; menunaikan zakat; menepati janji apabila berjanji; 
sabar dalam kemelaratan, penderitaan, dan pada masa peperangan. Mereka itulah 
orang-orang yang benar dan mereka itulah orang-orang yang bertakwa.” 

Dan dikutip juga ayat:  

شِعِيْن ِۙ  ةٌ اِلَه ع ل ى الْخَٰ ا ل ك بِيْر  اِنهه  وةِ ۗ و  لَٰ الصه بْرِ و  اسْت عِيْنُوْا بِالصه  و 

45. Mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan salat. Sesungguhnya (salat) 
itu benar-benar berat, kecuali bagi orang-orang yang khusyuk. 

Ayat pertama menunjukkan bahwa orang yang sabar adalah orang yang benar benar 
dalam keimanannya,dan ayat kedua adalah menunjukkan sabar sebagai etika ketika 
meminta pertolongan kepada Allah. 

Diantara kosa kata yang semakna dengan sabar adalah  ٌعِفهة yang diartikan sebagai 
sampainya pada sesuatu keadaan dimana jiwa telah menahan dan/atau mengalahkan 
nafsu, mencegah dan/atau menahan terhadap segala sesuatu yang tidak halal atau 
sesuatu yang tidak baik, meninggalkan hawa nafsu yang hina, mensucikan jiwa raga”. 
Salah satu ayat yang menyebutkan tentang kata ini adalah:    ْومن كان غنيًّا ف لْي سْت عْفِف     

Artinya: “Barangsiapa (di antara pemelihara itu) mampu, maka hendaklah dia menahan 
diri (dari memakan harta anak yatim itu)” (Ani-Nisa’:6). Kemudian kata hilm yang berasal 
dari kosa kata   لُم حِلْمًا-يحْلمُُ -ح    yang berarti memelihara diri dari tabiat terhadap bangkitnya 
kemarahan.  Dan kosa kata yang serupa dengan makna sabar adalah     ق ن ع ةً -ق ن عًا-ي قْن عُ -ق ن ع و    
yang memiliki arti  ُل ه ق سهم   ا  بِم  ضِي    yang bermakna menerima denga napa yang telah ر 
diberikannya(Ulum, 2021). 

Kesimpulan  

Metode-metode tafsir yang ditempuh para ‘ulama merupakan jalan untuk memahami 
ayat-ayat al-qur’an. Metode-metode tafsir disini ada empat macam yaitu metode tafsir 
tahlili yang fokusnya pada menganalisis suatu ayat, metode tafsir ijmali yang 
menjelaskan secara global maksud dari ayat tersebut, kemudian ada metode tafsir 
muqoron yaitu metode yang fokusnya dalam membandingkan ayat dengan ayat, dan 
terakhir adalah metode tafsir maudhu’i yang metodemya ialah membahas suatu tema 
tertentu kemudian mendatangkan ayat-ayat serta penjelasan para mufassir terkait 
suatu tema yang dibahas, sehingga metode ini sangat efektif dalam hal menemukan 
jawaban atas tema yang diangkat. 

Daftar Pustaka 

Ainun, I. N., Aisyiyyah, L., & Yunus, B. M. (2023). Metode Tafsir Tahlili dalam Menafsirkan 
Al-Qur’an: Analisis pada Tafsir Al-Munir. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 3(1), 33–42. 
https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.21788 

Amelia, A., Luna, A. M., & Hasanah, N. (2023). Manfaat Shalat Subuh Terhadap 
Kesehatan: Analisis Kesejahteraan Fisik Dan Mental Dalam Perspektif Agama Islam. 
Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1(6), 1038–1046. 

Elhany, H. (2018). METODE TAFSIR TAHLILI DAN MAUDHU’I. Ath Thariq Jurnal Dakwah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 642-652   eISSN: 3024-8140 

652 
 

Dan Komunikasi, 2(1), 288. https://doi.org/10.32332/ath_thariq.v2i1.1078 

Ghoni, A., & Fauji, H. (2022). Tafsir Ijmali pada Q.S Al-Fatihah dalam Tafsir Al-Jalalain. 
Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 5(2), 161–168. 
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v5i2.18324 

Rokim, S. (2017). Mengenal Metode Tafsir Tahlili. Al - Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 
Tafsir, 2(03), 41–56. https://doi.org/10.30868/at.v2i03.194 

SAYOGA, N. R. A. DINAMIKA PENAFSIRAN QURAISH SHIHAB (ANALISIS TAFSIR TULIS 
AL-MISBAH DAN TAFSIR LISAN CHANNEL YOUTUBE NAJWA SHIHAB) SKRIPSI. 
http://repository.uin-malang.ac.id/7957/ 

Sudirman. (2007). Corak Dan Metode Penafsiran Al-Quran. Al-Mawarid, 8(1), 263–284. 

Ulum, K. (2021). Sabar Dalam Al-Quran: Kajian Tafsir Maudhu’I. Al-Bayan, 4(1). 

Yahya, A., & Yusuf, K. M. (2022). METODE TAFSIR (AL-TAFSIR AL-TAHLILI, AL-IJMALI, AL-
MUQARAN DAN AL-MAWDU’I). P A L A P A Jurnal Studi Keislaman Dan Ilmu 
Pendidikan, 10, 1–13. 

Yamani, M. T. (2015). Memahami Al-Qur ’ an Dengan Metode Tafsir Maudhu’i. Jurnal PAI, 
1(2), 273–291. 

  

 


