
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 50-66      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Ontologi dan epistmologi proses dialektika wahyu 
(akulturasi dan negosiasi) dimensi teosentris dan 
antroposentris 

 

Aminah Rahma Sari1*, Fathur Rahman2   
1,2 Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: *fathur2002098@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 

Studi ini mengkaji dimensi ontologis dan epistemologis dalam 
proses dialektika wahyu, dengan fokus pada dinamika akulturasi 
dan negosiasi antara aspek teosentris dan antroposentris. 
Penelitian ini mengungkapkan bahwa secara ontologis, wahyu 
memiliki karakteristik ganda yang menyatukan dimensi 
transenden dan imanen melalui proses dialektis yang kompleks. 
Secara epistemologis, pemahaman wahyu melibatkan integrasi 
antara metode pengetahuan ilahiah dan rasionalitas manusiawi. 
Melalui analisis mendalam, studi ini menunjukkan bahwa proses 
akulturasi terjadi ketika pesan-pesan wahyu berinteraksi dengan 
sistem pengetahuan dan budaya manusia, sementara negosiasi 
berlangsung dalam upaya mencari titik temu antara idealitas 

wahyu dengan realitas kehidupan. Hasil penelitian mengindikasikan bahwa dialektika ini menghasilkan 
pemahaman wahyu yang dinamis dan kontekstual, namun tetap mempertahankan substansi 
fundamentalnya. Studi ini berkontribusi pada pengembangan kerangka teoretis untuk memahami 
kompleksitas hubungan antara wahyu, interpretasi, dan implementasinya dalam konteks kontemporer, 
sambil menyoroti pentingnya pendekatan integratif dalam kajian wahyu yang memadukan perspektif 
teologis dan antropologis. 

A B S T R A C T 

This study examines the ontological and epistemological dimensions in the dialectical process of 
revelation, focusing on the dynamics of acculturation and negotiation between theocentric and 
anthropocentric aspects. This research reveals that ontologically, revelation has dual characteristics that 
unite transcendent and immanent dimensions through a complex dialectical process. Epistemologically, 
understanding revelation involves integrating divine knowledge methods and human rationality. Through 
in-depth analysis, this study demonstrates that the acculturation process occurs when revelatory 
messages interact with human knowledge systems and culture, while negotiation takes place in an effort 
to find common ground between the ideality of revelation and life's reality. The research results indicate 
that this dialectic produces a dynamic and contextual understanding of revelation while maintaining its 
fundamental substance. This study contributes to the development of a theoretical framework for 
understanding the complex relationship between revelation, interpretation, and its implementation in 
contemporary contexts, while highlighting the importance of an integrative approach in revelation 
studies that combines theological and anthropological perspectives.  

 

 

Kata Kunci: 
Ontologi, epistemology, dialektika 
wahyu, teosentris, antroposentris, 
akulturasi 
 
Keywords: 
ontology, epistemology, 
dialectics of revelation, 
theocentric, anthropocentric, 
acculturation  
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

51 
 

Pendahuluan 

Wahyu, sebagai manifestasi komunikasi antara Yang Transenden dan manusia, telah 
menjadi fokus kajian teologis dan filosofis selama berabad-abad. (Sumbulah, 
2010)Proses dialektika wahyu, yang melibatkan akulturasi dan negosiasi antara dimensi 
teoretis (ilahiah) dan antroposentris (manusiawi), merupakan fenomena kompleks yang 
memerlukan pemahaman mendalam dari perspektif ontologis dan epistemologis. 
Ontologi dalam konteks ini berkaitan dengan hakikat keberadaan wahyu itu sendiri, 
sementara epistemologi berfokus pada bagaimana pengetahuan tentang wahyu 
diperoleh dan divalidasi dalam konteks manusia sebagai penerima.(Sumbulah, 2010) 
Kompleksitas ini semakin terlihat ketika kita mempertimbangkan bahwa wahyu, sebagai 
pesan ilahiah, harus menembus batas-batas pemahaman manusia yang terbatas. Proses 
ini melibatkan tidak hanya transfer informasi, tetapi juga transformasi makna yang 
disesuaikan dengan kapasitas kognitif dan konteks kultural penerimanya (Juwaini, 
2010). Dengan demikian, dialektika wahyu menjadi arena di mana yang sakral dan 
profan, yang universal dan partikular, serta yang abadi dan temporal berinteraksi dalam 
suatu dinamika yang terusmenerus. 

 Penelitian terdahulu mengenai topik ini telah menghasilkan berbagai perspektif dan 
pendekatan. Sarjana seperti Fazlur Rahman dengan konsep "double movement"-
nya(Umair & Said, 2023) dan Nasr Hamid Abu Zayd dengan teori interpretasi 
kontekstualnya telah memberikan kontribusi signifikan dalam memahami proses 
dialektika wahyu (Rachman, 2018) . Studi-studi ini umumnya berfokus pada aspek 
hermeneutis dan historis dari pewahyuan, namun masih terdapat celah dalam eksplorasi 
mendalam tentang dimensi ontologis dan epistemologis dari proses akulturasi dan 
negosiasi wahyu dalam konteks yang lebih luas. Selain itu, pemikir seperti Mohammed 
Arkoun dengan pendekatan dekonstruksinya (Hasib, 2017) dan Khaled Abou El Fadl 
dengan konsep "negotiating text"-nya (Syarifuddin, 2015) juga telah memperkaya 
diskursus ini. Mereka mengajukan pertanyaan-pertanyaan kritis tentang bagaimana teks 
suci berinteraksi dengan realitas manusia yang dinamis dan bagaimana otoritas 
interpretasi dibentuk dalam komunitas keagamaan. Namun, meskipun studi-studi ini 
telah membuka jalan bagi pemahaman yang lebih nuansa tentang wahyu, masih ada 
kebutuhan untuk mengintegrasikan berbagai perspektif ini ke dalam suatu kerangka 
ontologis dan epistemologis yang lebih koheren dan komprehensif. 

 Kajian ini bertujuan untuk meneliti secara mendalam fondasi ontologis dan 
epistemologis dari proses dialektika wahyu, dengan fokus khusus pada dinamika 
akulturasi dan negosiasi antara dimensi teoretis dan antroposentris. Melalui analisis 
filosofis dan teologis yang komprehensif, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana 
wahyu sebagai entitas transenden berinteraksi dengan realitas manusia yang terbatas, 
serta bagaimana pengetahuan tentang proses ini dibentuk dan divalidasi dalam konteks 
keilmuan Islam. Lebih spesifik, kajian ini akan menyelidiki bagaimana konsep-konsep 
ontologis seperti esensi dan eksistensi wahyu dapat dipahami dalam kerangka 
pemikiran Islam klasik dan kontemporer. Selain itu, akan ditelaah pula bagaimana 
epistemologi Islam, yang meliputi wahyu, akal, dan pengalaman, berperan dalam proses 
pemahaman dan interpretasi wahyu. Penelitian ini juga akan mempertimbangkan 
implikasi dari berbagai pendekatan hermeneutis dalam studi AlQuran dan bagaimana 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

52 
 

pendekatan-pendekatan ini dapat direkonsiliasi dengan pemahaman tradisional tentang 
wahyu dalam Islam  

Signifikansi kajian ini terletak pada potensinya untuk memperdalam pemahaman kita 
tentang nature wahyu dan proses pewahyuan dalam konteks yang lebih luas. Dengan 
mengintegrasikan perspektif ontologis dan epistemologis, penelitian ini diharapkan 
dapat memberikan wawasan baru tentang bagaimana wahyu dipahami, 
diinterpretasikan, dan diaplikasikan dalam kehidupan manusia. Lebih jauh, kajian ini 
dapat berkontribusi pada pengembangan metodologi yang lebih komprehensif dalam 
studi Islam, terutama dalam menghadapi tantangan modernitas dan pluralitas 
interpretasi keagamaan. Pemahaman yang lebih mendalam tentang proses dialektika 
wahyu dapat membantu dalam menjembatani kesenjangan antara tradisi dan 
modernitas, serta antara universalitas pesan wahyu dan partikularitas konteks manusia. 
Hal ini pada gilirannya dapat memberikan landasan yang lebih kokoh untuk dialog 
antaragama dan antarbudaya, serta untuk pengembangan teologi Islam yang lebih 
responsif terhadap isu-isu kontemporer. Selain itu, kajian ini juga berpotensi untuk 
memberikan kontribusi pada diskursus filosofis yang lebih luas tentang hubungan 
antara yang transenden dan yang imanen, serta tentang batas-batas dan kemungkinan 
pengetahuan manusia dalam memahami realitas ultimate. 

Pembahasan   

Ontologi Dialektika Wahyu dalam Dimensi Teosentris dan Antroposentris  

Dalam panorama wacana filosofis dan teologis yang luas dan beraneka ragam, 
Ontologi Dialektika Wahyu mengemuka sebagai suatu paradigma yang distingtif dan 
komprehensif (Dewi, 2021).  Pendekatan ini tidak hanya menawarkan perspektif baru 
dalam memahami hakikat realitas, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan penghubung 
antara dua dimensi yang kerap dipandang terpisah dan bahkan kontradiktif: dimensi 
ilahiah dan dimensi manusiawi (Sabil, 2014).  Ontologi Dialektika Wahyu berupaya untuk 
memahami esensi keberadaan melalui prisma yang kompleks namun harmonis, di mana 
wahyu dan realitas manusia tidak dipersepsikan sebagai entitas yang terisolasi, 
melainkan sebagai dua aspek yang saling berintegrasi dan mempengaruhi dalam suatu 
dinamika kosmik yang rumit namun indah (Sumbulah, 2010).  Paradigma ini 
mengundang kita untuk melampaui perspektif dikotomis, dan sebaliknya memandang 
realitas sebagai suatu kesatuan yang holistik di mana yang transenden dan yang imanen, 
yang absolut dan yang relatif, yang abadi dan yang temporal, semuanya memiliki 
signifikansi dan makna dalam membentuk tapestri eksistensi yang kaya dan 
multidimensional. 

 Dalam dimensi teosentrisnya, Ontologi Dialektika Wahyu menempatkan Tuhan 
sebagai pusat dan sumber dari segala eksistensi (Fatah & Karim, 2021). Paradigma ini 
mengajak kita untuk memahami realitas bukan sebagai entitas yang terpisah dari Tuhan, 
melainkan sebagai manifestasi langsung dari kehendak dan sifat-sifat ilahiah (Fajriah, 
2018).  Dalam perspektif ini, setiap aspek realitas, dari yang paling mikroskopis hingga 
yang paling makroskopis, dari yang paling sederhana hingga yang paling kompleks, 
dipandang sebagai cerminan dari keagungan dan kebesaran Tuhan (M. I. Sholeh, 2019). 
Wahyu, dalam konteks ini, tidak dipahami secara sempit sebagai sekadar komunikasi 
verbal atau tekstual dari Tuhan kepada manusia, melainkan diperluas maknanya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

53 
 

mencakup seluruh eksistensi itu sendiri (A. Rahman, 2018) .Dengan kata lain, seluruh 
alam semesta, dengan segala hukum dan fenomenanya, dipandang sebagai 'kitab 
terbuka' yang mengungkapkan kehadiran dan kehendak Tuhan. Pemahaman ini 
membawa implikasi mendalam bagi bagaimana kita memandang pencarian 
pengetahuan dan kebenaran. Setiap upaya untuk memahami realitas, baik melalui 
penyelidikan ilmiah, perenungan filosofis, maupun pengalaman mistis, pada hakikatnya 
adalah upaya untuk 'membaca' dan memahami 'bahasa' Tuhan yang tertulis dalam 
realitas. 

 Sementara itu, dimensi antroposentris dalam Ontologi Dialektika Wahyu 
memberikan pengakuan terhadap peran sentral manusia sebagai 'pembaca' dan 
penafsir wahyu dalam pengertiannya yang luas (Huda, 2016). Manusia, dengan segala 
kemampuan kognitif, emosional, dan spiritualnya, dipandang sebagai entitas yang unik 
yang mampu menjembatani dunia material dan spiritual. Dalam paradigma ini, eksistensi 
manusia tidak dipahami secara pasif sebagai penerima wahyu semata, melainkan 
sebagai partisipan aktif dalam proses mengungkap, menafsirkan, dan merealisasikan 
makna wahyu dalam konteks realitas konkret (Abdillah, 2014). Pendekatan 
antroposentris ini menekankan bahwa pemahaman tentang wahyu tidak bisa 
dilepaskan dari konteks kemanusiaan dengan segala kompleksitasnya. Pengalaman 
hidup, latar belakang budaya, struktur bahasa, dan kerangka kognitif manusia, 
semuanya memainkan peran yang sangat penting dalam bagaimana wahyu 
diinterpretasikan dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari (Fatah & Karim, 
2021). Implikasi dari pemahaman ini adalah bahwa makna wahyu bukanlah sesuatu yang 
statis dan kaku, melainkan sesuatu yang dinamis dan terus berevolusi seiring dengan 
perkembangan pemahaman dan pengalaman manusia. 

 Lebih jauh lagi, dimensi antroposentris dalam Ontologi Dialektika Wahyu juga 
mengakui dan menghargai potensi kreatif manusia dalam konteks pemahaman dan 
aktualisasi wahyu (Roibin, 2015). Manusia tidak hanya dipandang sebagai penerima pasif 
atau interpreter wahyu, tetapi juga sebagai 'co-creator' yang memiliki kapasitas untuk 
merealisasikan dan bahkan 'melanjutkan' pesan-pesan wahyu melalui tindakantindakan 
kreatif dan transformatif dalam realitas sehari-hari (Hasib, 2017).  Pemahaman ini 
membuka ruang bagi suatu spiritualitas yang aktif dan terlibat, di mana setiap individu 
dipandang memiliki potensi dan tanggung jawab untuk menghadirkan nilai-nilai ilahiah 
dalam setiap aspek kehidupannya. Ini bukan berarti manusia 'menciptakan' kebenaran, 
melainkan bahwa manusia, melalui kreativitas dan tindakannya, berpartisipasi dalam 
proses pengungkapan dan aktualisasi kebenaran yang sudah ada dalam realitas ilahiah 
(Mudhiah, 2015).  Dengan demikian, kehidupan manusia itu sendiri menjadi semacam 
'teks hidup' yang terus-menerus mengungkapkan dan merealisasikan potensipotensi 
wahyu dalam konteks ruang dan waktu.  

Ontologi Dialektika Wahyu tidak memandang dimensi teosentris dan 
antroposentris sebagai dua kutub yang bertentangan atau terpisah, melainkan sebagai 
dua aspek yang saling melengkapi dan saling memperkaya dalam upaya memahami 
realitas secara utuh (Soekarba, 2006). Dialektika antara kedua dimensi ini menciptakan 
suatu dinamika yang kompleks namun produktif, di mana transendensi Tuhan dan 
imanensi pengalaman manusia bertemu dan berinteraksi dalam suatu tarian kosmik 
yang terusmenerus (Roibin, 2009). Paradigma ini mengakui bahwa sementara Tuhan 
adalah sumber utama dari segala keberadaan dan makna, pemahaman dan aktualisasi 
makna tersebut tidak bisa dipisahkan dari konteks kemanusiaan dengan segala 
keterbatasan dan potensinya (F. Rahman, 1996). Dalam perspektif ini, wahyu dipahami 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

54 
 

sebagai semacam 'undangan' dari yang ilahiah kepada yang manusiawi untuk 
berpartisipasi dalam proses kreatif mengungkap dan merealisasikan potensi-potensi 
keberadaan yang tak terbatas (Irfan & Roibin, 2008). Ini menciptakan suatu ruang di 
mana yang absolut dan yang relatif, yang eternal dan yang temporal, yang universal dan 
yang partikular, semuanya memiliki tempat dan peran dalam membentuk tapestri 
realitas yang kaya dan multidimensi. 

 Pendekatan dialektis dalam Ontologi Dialektika Wahyu juga membuka ruang 
untuk memahami dan merangkul paradoks-paradoks eksistensial yang sering kita 
hadapi dalam kehidupan dan pemikiran kita (Mudhiah, 2015).  Pertanyaan-pertanyaan 
klasik seperti bagaimana memahami kebebasan manusia dalam konteks kemahatahuan 
Tuhan, atau bagaimana mendamaikan keabadian dan kemutlakan wahyu dengan 
temporalitas dan relativitas interpretasi manusia, tidak lagi dipandang sebagai dilema 
yang harus diselesaikan secara simplistik dengan memilih salah satu sisi. Sebaliknya, 
paradoksparadoks ini dilihat sebagai cerminan dari kompleksitas realitas itu sendiri, 
sebagai undangan untuk memasuki pemahaman yang lebih dalam dan kaya tentang 
hakikat keberadaan (Fatah & Karim, 2021). Alih-alih berusaha menyelesaikan 
ketegangan-ketegangan ini secara artificial, Ontologi Dialektika Wahyu mengajak kita 
untuk merangkul kompleksitas ini sebagai bagian integral dari keberadaan itu sendiri, 
sebagai sumber kreativitas dan pertumbuhan yang tak habis-habisnya dalam perjalanan 
spiritual dan intelektual kita. 

 Pemahaman ontologis yang ditawarkan oleh Dialektika Wahyu memiliki implikasi 
yang mendalam dan luas bagi berbagai aspek kehidupan dan pemikiran manusia, mulai 
dari bagaimana kita memandang pengetahuan dan kebenaran, hingga bagaimana kita 
memahami etika dan menjalani kehidupan spiritual (Roibin, 2009). Dalam konteks 
epistemologi, pendekatan ini mendorong suatu pandangan yang holistik dan integratif 
terhadap pencarian kebenaran. Metode-metode ilmiah, refleksi filosofis, dan 
pengalaman spiritual tidak lagi dipandang sebagai domain-domain yang terpisah atau 
bahkan bertentangan, melainkan sebagai jalur-jalur yang saling melengkapi dan 
memperkaya dalam upaya memahami realitas secara lebih utuh. Ini membuka 
kemungkinan bagi dialog yang lebih produktif antara sains, filsafat, dan agama, di mana 
masing-masing bidang dapat saling berkontribusi dalam memperdalam pemahaman kita 
tentang realitas tanpa harus kehilangan integritas metodologisnya masing-masing 
(Soekarba, 2006).Dalam paradigma ini, pencarian kebenaran bukan lagi sekadar upaya 
intelektual yang kering, melainkan suatu petualangan yang melibatkan seluruh dimensi 
kemanusiaan kita - intelektual, emosional, dan spiritual.  

Dalam ranah etika, Ontologi Dialektika Wahyu mengimplikasikan suatu 
pendekatan yang menyeimbangkan antara prinsip-prinsip universal yang berakar pada 
realitas ilahiah dan pertimbangan-pertimbangan kontekstual yang memperhitungkan 
kompleksitas situasi manusia (Ibnu Ali et al., 2023).  Ini mendorong perkembangan suatu 
etika yang dinamis namun tetap berakar, fleksibel namun tidak kehilangan arah. Di satu 
sisi, pengakuan terhadap dimensi teosentris menjamin adanya landasan moral yang 
kokoh dan universal, mencegah kita jatuh ke dalam relativisme etis yang ekstrem. Di sisi 
lain, penghargaan terhadap dimensi antroposentris memungkinkan aplikasi prinsip-
prinsip etis tersebut secara fleksibel dan kontekstual, mempertimbangkan kompleksitas 
situasi manusia yang konkret (Sumbulah, 2010). Hasilnya adalah suatu etika yang mampu 
memberikan panduan yang jelas tanpa menjadi kaku atau dogmatis, yang mampu 
merespon dinamika perubahan sosial dan cultural tanpa kehilangan akar spiritualnya. 
Dalam paradigma ini, kehidupan etis tidak lagi dipahami sebagai sekadar kepatuhan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

55 
 

terhadap serangkaian aturan eksternal, melainkan sebagai proses kreatif di mana nilai-
nilai ilahiah terus-menerus direalisasikan dan diaktualisasikan dalam konteks kehidupan 
sehari-hari yang dinamis. 

 Dalam ranah spiritualitas, Ontologi Dialektika Wahyu menawarkan suatu 
pendekatan yang melampaui dikotomi tradisional antara spiritualitas yang 'melarikan 
diri dari dunia' dan spiritualitas yang 'tenggelam dalam dunia' (Roibin, 2015). Sebaliknya, 
ia mengundang kita untuk memahami perjalanan spiritual sebagai suatu engagement 
yang lebih dalam dan autentik dengan realitas dalam segala dimensinya. Ini adalah 
spiritualitas yang merangkul baik transendensi maupun imanensi, yang mampu 
menemukan yang sakral dalam yang profan, dan yang melihat setiap momen kehidupan 
sebagai kesempatan untuk merealisasikan yang ilahiah dalam yang manusiawi (Dewi, 
2021) . Dalam paradigma ini, praktik-praktik spiritual seperti meditasi, doa, atau ritual 
tidak dipahami sebagai pelarian dari realitas sehari-hari, melainkan sebagai sarana untuk 
memperdalam keterlibatan kita dengan realitas tersebut. Setiap aspek kehidupan, mulai 
dari relasi interpersonal hingga aktivitas profesional, dari apresiasi terhadap keindahan 
alam hingga keterlibatan dalam isu-isu sosial, semuanya dipandang sebagai arena di 
mana yang spiritual dapat dimanifestasikan dan direalisasikan (Roibin, 2009). Hasilnya 
adalah suatu spiritualitas yang integral dan transformatif, yang tidak hanya mengubah 
individu tetapi juga memiliki potensi untuk mentransformasi masyarakat dan dunia.   

Dengan demikian, Ontologi Dialektika Wahyu membuka jalan bagi suatu 
pemahaman yang lebih kaya, nuansir, dan integratif tentang hakikat keberadaan. Ini 
adalah suatu pandangan yang mengakui baik keagungan misteri ilahiah maupun 
kedalaman dan kompleksitas pengalaman manusia, yang merangkul baik universalitas 
prinsip-prinsip spiritual maupun partikularitas manifestasi-manifestasinya dalam 
konteks ruang dan waktu. Lebih dari sekadar teori filosofis atau teologis, Ontologi 
Dialektika Wahyu adalah undangan untuk hidup dalam ketegangan kreatif antara yang 
tak terbatas dan yang terbatas, yang abadi dan yang sementara. Ini adalah panggilan 
untuk terus-menerus terlibat dalam proses dialektis mengungkap dan merealisasikan 
potensi-potensi keberadaan yang tak terbatas, baik dalam diri kita sendiri maupun 
dalam dunia di sekitar kita. Dalam paradigma ini, kehidupan itu sendiri menjadi suatu 
perjalanan spiritual yang tak pernah berakhir, di mana setiap momen membawa potensi 
untuk penemuan, transformasi, dan realisasi diri yang lebih dalam. Ini adalah suatu 
perspektif yang tidak hanya memperkaya pemahaman teoretis kita tentang realitas, 
tetapi juga memiliki potensi untuk mentransformasi cara kita hidup, berpikir, dan 
berinteraksi dengan dunia di sekitar kita.  

 Epistemologi Dialektika Wahyu dalam Dimensi Teosentris dan 
Antroposentris  

Dalam konstelasi pemikiran epistemologis kontemporer, Dialektika Wahyu muncul 
sebagai suatu paradigma yang menawarkan sintesis unik antara dimensi teosentris dan 
antroposentris dalam proses akuisisi dan validasi pengetahuan (Ibad & Khalim, 2022).  
Paradigma ini tidak hanya berupaya menjembatani jurang konseptual antara wahyu 
ilahiah dan rasionalitas manusiawi, tetapi juga menawarkan kerangka kerja 
komprehensif untuk memahami kompleksitas interaksi antara yang transenden dan 
yang imanen dalam konteks pencarian kebenaran (Mujahidin, 2013). Alih-alih 
memposisikan otoritas wahyu dan otonomi nalar manusia sebagai dua kutub yang saling 
bertentangan, Epistemologi Dialektika Wahyu mengajukan suatu model dinamis di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

56 
 

mana kedua elemen tersebut dipandang sebagai aspek-aspek yang saling melengkapi 
dan memperkaya dalam proses kognitif yang berkelanjutan (Dewi, 2021). Pendekatan ini 
mengakui bahwa sementara wahyu dapat dipahami sebagai sumber pengetahuan yang 
fundamental dan otoritatif, interpretasi dan aplikasinya tidak dapat dilepaskan dari 
konteks kemanusiaan dengan segala kompleksitas dan dinamikanya (Roibin, 2009).  
Dengan demikian, epistemologi ini membuka ruang bagi suatu pemahaman yang lebih 
nuansir dan kontekstual tentang hakikat, sumber, dan batasan-batasan pengetahuan 
manusia, sekaligus mengafirmasi adanya dimensi transenden yang melampaui kapasitas 
kognitif manusia yang terbatas.  

Dalam dimensi teosentrisnya, Epistemologi Dialektika Wahyu mengakui dan 
menegaskan signifikansi wahyu sebagai sumber pengetahuan yang fundamental dan 
transformative (M. I. Sholeh, 2019). Namun, berbeda dengan pendekatan-pendekatan 
tradisional yang cenderung memahami wahyu secara sempit sebagai serangkaian 
proposisi doktrinal atau narasi historis yang terkodifikasi dalam teks-teks suci, 
paradigma ini menawarkan konsepsi yang lebih luas dan dinamis tentang wahyu (A. 
Rahman, 2018). Dalam perspektif ini, wahyu dipahami sebagai manifestasi 
multidimensional dari kehadiran dan kehendak ilahi yang terartikulasi tidak hanya 
melalui medium linguistik, tetapi juga melalui seluruh spektrum realitas fenomenal 
(Juwaini, 2010). Alam semesta dengan segala hukum dan misterinya sejarah manusia 
dengan segala kompleksitas dan paradoksnya, bahkan struktur kesadaran manusia itu 
sendiri, semuanya dipandang sebagai modalitas-modalitas di mana yang ilahi 
mengungkapkan diri dan mengkomunikasikan kebenaran (Mudhiah, 2015). Konsepsi 
yang holistik ini memiliki implikasi epistemologis yang mendalam, mengatasi dikotomi 
tradisional antara pengetahuan sakral dan sekular, antara wahyu dan(Mujahidin, 2013) 
nalar, dan membuka jalan bagi suatu pendekatan integratif terhadap pencarian 
kebenaran . Dalam paradigma ini, setiap upaya untuk memahami realitas, baik melalui 
metodemetode saintifik, eksplorasi filosofis, maupun kontemplasi spiritual, pada 
hakikatnya dipahami sebagai partisipasi dalam proses 'membaca' dan menginterpretasi 
'teks' multidimensional yang tertulis dalam fabrik realitas itu sendiri.  

Namun, Epistemologi Dialektika Wahyu tidak berhenti pada afirmasi terhadap dimensi 
teosentris semata. Dengan keseimbangan yang cermat, ia juga memberikan pengakuan 
yang substansial terhadap dimensi antroposentris dalam proses epistemic (Soekarba, 
2006). Dimensi ini mengakui dan mengafirmasi peran krusial dari subjektivitas manusia, 
dengan segala potensi dan limitasinya, dalam proses interpretasi dan aktualisasi wahyu. 
Paradigma ini berargumen bahwa meskipun wahyu, dalam esensinya, mungkin bersifat 
sempurna dan komprehensif, persepsi dan pemahaman manusia terhadapnya selalu 
bersifat perspektival, terkondisi oleh berbagai faktor historis, kultural, linguistik, dan 
psikologis. Kapasitas kognitif manusia yang terbatas, kerangka konseptual yang 
dibentuk oleh latar belakang kultural, pengalaman hidup yang unik, bahkan bias-bias 
psikologis yang tak terhindarkan, semuanya berperan dalam membentuk bagaimana 
wahyu diresepsi, diinterpretasi, dan diartikulasikan .  Pengakuan terhadap dimensi 
antroposentris ini bukan dimaksudkan untuk merelativasi kebenaran wahyu, melainkan 
untuk membuka ruang bagi suatu epistemologi yang lebih reflektif dan dinamis . Ia 
mengundang kita untuk mengakui bahwa pemahaman kita terhadap kebenaran bukan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

57 
 

sesuatu yang statis atau final, melainkan suatu proses yang terus berkembang, seiring 
dengan evolusi kesadaran individu dan kolektif manusia.  

Interaksi dialektis antara dimensi teosentris dan antroposentris dalam Epistemologi 
Dialektika Wahyu menciptakan suatu dinamika yang kompleks namun produktif dalam 
proses pencarian dan validasi pengetahuan (Ibad & Khalim, 2022). Di satu sisi, 
pengakuan terhadap otoritas dan universalitas wahyu memberikan fondasi yang kokoh 
dan orientasi yang jelas bagi upaya pencarian kebenaran, mencegah jatuh ke dalam 
relativisme epistemologis yang radikal. Wahyu, dalam pengertian ini, berfungsi sebagai 
semacam 'horison ontologis' yang membingkai dan mengarahkan pencarian 
pengetahuan, menyediakan prinsip-prinsip fundamental dan kriteria evaluatif yang 
melampaui kontingensi historis dan kultural (Syarifuddin, 2015). Di sisi lain, kesadaran 
akan keterbatasan dan kondisionalitas pemahaman manusia mendorong sikap 
kerendahan hati intelektual, keterbukaan terhadap revisi dan reinterpretasi, serta 
apresiasi terhadap pluralitas perspektif (Irfan & Roibin, 2008). Kesadaran ini 
mengundang kita untuk memahami proses epistemik bukan sebagai akumulasi 
informasi yang linear dan mekanis, melainkan sebagai suatu 'hermeneutika spiral' yang 
terus-menerus, di mana setiap pencapaian pemahaman baru membuka horison-horison 
baru untuk eksplorasi lebih lanjut.  

Dalam paradigma Epistemologi Dialektika Wahyu, proses perolehan pengetahuan 
dipahami sebagai suatu aktivitas yang melibatkan totalitas eksistensi manusia. Ia bukan 
sekadar operasi intelektual yang abstrak dan terisolasi, melainkan suatu engagement 
holistik yang melibatkan dimensi kognitif, afektif, volitif, dan bahkan somatik dari 
keberadaan manusia (Fatah & Karim, 2021). Intuisi, empati, dan pengalaman langsung 
dipandang sebagai moda-moda epistemik yang tidak kurang legitimnya dibandingkan 
dengan analisis logis dan observasi empiris. Lebih dari itu, paradigma ini mengajukan 
bahwa pencarian pengetahuan yang sejati tidak dapat dipisahkan dari transformasi 
eksistensial pencari itu sendiri (Mujahidin, 2013). Mengetahui, dalam pengertian ini, 
bukan sekadar tentang mengakumulasi informasi atau mengonstruksi teori, tetapi juga 
tentang menjadi - suatu proses di mana subjek yang mengetahui mengalami 
transformasi ontologis melalui encounternya dengan objek pengetahuan (Roibin, 2010).  
Implikasinya, epistemologi tidak lagi dipahami sebagai disiplin yang terpisah dari etika 
dan spiritualitas, melainkan sebagai aspek integral dari suatu praxis eksistensial yang 
komprehensif. 

 Epistemologi Dialektika Wahyu juga menawarkan pendekatan yang distingtif 
terhadap persoalan validasi pengetahuan. Alih-alih mengandalkan kriteria tunggal 
seperti koherensi logis, korenspondensi empiris, atau konsensus intersubjektif, ia 
mengajukan suatu model validasi yang multidimensional dan integrative (Anwar, 2018).  
Dalam model ini, validitas suatu klaim pengetahuan dinilai tidak hanya berdasarkan 
konsistensinya dengan prinsip-prinsip fundanmental yang diderivasi dari wahyu atau 
akurasi prediktifnya dalam domain empiris, tetapi juga berdasarkan koherensinya 
dengan totalitas pengalaman manusia, implikasi etisnya, resonansi eksistensialnya, dan 
efektivitasnya dalam meningkatkan kualitas kehidupan manusia dan relasinya dengan 
yang transenden (Ibnu Ali et al., 2023). Pendekatan ini mengakui bahwa kebenaran sejati 
harus 'bekerja' tidak hanya di level intelektual dan pragmatis, tetapi juga di level 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

58 
 

eksistensial dan spiritual (A. Sholeh, 2014). Dengan kata lain, kebenaran yang sejati 
adalah kebenaran yang tidak hanya dapat dipikirkan dan diverifikasi, tetapi juga dapat 
dihidupi dan ditransformasikan menjadi kebijaksanaan praktis. 

 Paradigma epistemologis ini memiliki implikasi yang luas dan mendalam bagi berbagai 
bidang pengetahuan dan praktik. Dalam konteks studi agama, misalnya, ia mendorong 
suatu hermeneutika yang dinamis dan kontekstual, yang tetap setia pada spirit wahyu 
namun responsif terhadap realitas kontemporer (Alfitri, 2002) . Pendekatan ini 
membuka jalan bagi dialog yang lebih produktif antara tradisi dan modernitas, antara 
ortodoksi dan ortopraksis, memungkinkan tradisi-tradisi keagamaan untuk tetap 
relevan dan vital dalam menghadapi tantangan-tantangan zaman tanpa kehilangan 
identitas esensialnya (Safandi, 2019).  Dalam ranah sains, Epistemologi Dialektika Wahyu 
menawarkan kerangka konseptual untuk memahami kompleksitas relasi antara sains 
dan spiritualitas. Alih-alih memposisikan keduanya sebagai domain-domain yang 
terpisah atau bahkan antagonistik, paradigma ini mengajukan bahwa keduanya dapat 
dipahami sebagai moda-moda komplementer dalam upaya manusia untuk memahami 
dan merespon misteri eksistensi (Setiawan, 2013). Ini membuka kemungkinan bagi 
dialog yang lebih konstruktif antara perspektif ilmiah dan spiritual, mengakui bahwa 
keduanya dapat saling memperkaya dalam upaya memahami realitas secara lebih 
komprehensif. 

 Dalam bidang etika, Epistemologi Dialektika Wahyu menawarkan suatu pendekatan 
yang berupaya menyintesiskan universalisme etis yang berakar pada prinsip-prinsip 
wahyu dengan sensitivitas kontekstual yang mengakui kompleksitas situasi manusia. 
Hasilnya adalah suatu etika yang dinamis namun berakar, fleksibel namun tidak 
kehilangan orientasi (Roibin, 2015). Di satu sisi, pengakuan terhadap dimensi teosentris 
menjamin adanya fondasi moral yang kokoh dan universal, mencegah kita jatuh ke 
dalam relativisme etis yang ekstrem. Di sisi lain, apresiasi terhadap dimensi 
antroposentris memungkinkan aplikasi prinsip-prinsip etis tersebut secara fleksibel dan 
kontekstual, responsif terhadap nuansa dan kompleksitas situasi konkret (Anwar, 2018). 
Pendekatan ini memungkinkan kita untuk mengembangkan suatu etika yang cukup 
robust untuk memberikan panduan yang jelas, namun cukup nuansir untuk menghindari 
simplifikasi problematik atas dilema-dilema moral yang kompleks.  

Lebih jauh lagi, Epistemologi Dialektika Wahyu memiliki implikasi yang signifikan bagi 
pemahaman kita tentang peran dan tanggung jawab manusia dalam proses pencarian 
dan aktualisasi kebenaran (A. Sholeh, 2014). Dalam paradigma ini, manusia tidak 
dipandang sebagai penerima pasif wahyu atau pengamat netral realitas, melainkan 
sebagai partisipan aktif dan ko-kreator dalam proses mengungkap dan merealisasikan 
potensi-potensi kebenaran yang terkandung dalam wahyu (Syarifuddin, 2015). Setiap 
individu, dengan keunikan pengalaman dan perspektifnya, dipandang memiliki 
kontribusi potensial dalam memperkaya pemahaman kolektif kita tentang kebenaran. 
Ini mendorong suatu etos keilmuan dan spiritual yang menghargai keragaman 
perspektif, mendorong dialog lintas disiplin, budaya, dan tradisi keagamaan, sambil 
tetap mengakui adanya prinsipprinsip universal yang mendasari dan menyatukan 
keragaman tersebut (Baihaqi, 2021).  Dalam konteks ini, pencarian kebenaran dipahami 
bukan sebagai proyek individual yang terisolasi, melainkan sebagai upaya kolektif yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

59 
 

melibatkan dialog dan pertukaran perspektif yang terus-menerus dalam konteks 
komunitas interpretasi yang lebih luas.  

Namun, penting untuk dicatat bahwa Epistemologi Dialektika Wahyu juga 
menghadirkan tantangan-tantangan tersendiri yang tidak mudah diatasi. Salah satu 
tantangan utama adalah bagaimana menjaga keseimbangan yang tepat antara 
penghormatan terhadap otoritas wahyu dan pengakuan terhadap otonomi nalar 
manusia. Terlalu condong ke arah yang pertama dapat mengarah pada dogmatisme dan 
obskurantisme, sementara terlalu berat ke arah yang kedua dapat berujung pada 
relativisme dan skeptisisme. Tantangan lainnya adalah bagaimana mengelola potensi 
konflik antara berbagai interpretasi yang mungkin sama-sama mengklaim otoritas 
wahyu (M. I. Sholeh, 2019).Dalam konteks pluralisme religius dan intelektual 
kontemporer, ini bukan hanya persoalan teoretis, tetapi memiliki implikasi praktis yang 
signifikan bagi koeksistensi dan dialog antar komunitas iman dan pemikiran (Fatah & 
Karim, 2021). Lebih jauh lagi, ada pertanyaan-pertanyaan epistemologis yang mendalam 
tentang bagaimana kita dapat memastikan bahwa interpretasi kita terhadap wahyu 
tidak terdistorsi oleh bias-bias subjektif atau kepentingan-kepentingan partisan, atau 
bagaimana kita dapat mengidentifikasi dan mengoreksi kesalahan-kesalahan 
interpretasi tanpa jatuh ke dalam skeptisisme radikal. 

 Dalam menghadapi tantangan-tantangan ini, Epistemologi Dialektika Wahyu 
menekankan pentingnya kultivasi kebijaksanaan praktis (phronesis) dan 
pengembangan komunitas interpretasi yang kritis dan reflektif (Hamdani, 2016).  
Kebijaksanaan praktis, dalam konteks ini, dipahami sebagai kapasitas untuk menimbang 
dan menyeimbangkan berbagai pertimbangan yang kompleks, untuk mengenali pola-
pola dan hubungan-hubungan yang subtle, dan untuk membuat penilaian yang tepat 
dalam situasi-situasi yang ambiguas dan multifaset (Ibad & Khalim, 2022). Sementara itu, 
komunitas interpretasi berfungsi tidak hanya sebagai forum untuk berbagi wawasan 
dan pengalaman, tetapi juga sebagai mekanisme checks and balances (Mudhiah, 2015). 

 Dapat juga di bahasakan lebih sederhana bahwa epistemologi Dialektika Wahyu 
adalah cara memahami pengetahuan yang menggabungkan dua sudut pandang 
penting: sudut pandang Tuhan (teosentris) dan sudut pandang manusia 
(antroposentris). Cara berpikir ini mencoba menyatukan pemahaman kita tentang 
wahyu atau pesan dari Tuhan dengan pengalaman dan pemikiran manusia. Tujuannya 
adalah menciptakan pemahaman yang lebih lengkap dan seimbang tentang kebenaran 
dan realitas. Dalam pendekatan ini, kita tidak hanya bergantung pada apa yang dianggap 
sebagai kebenaran mutlak dari Tuhan, tetapi juga mempertimbangkan bagaimana 
manusia memahami dan menerapkan kebenaran itu dalam kehidupan sehari-hari.  

Dimensi teosentris dalam Epistemologi Dialektika Wahyu berfokus pada peran wahyu 
atau petunjuk dari Tuhan sebagai sumber utama pengetahuan. Ini didasarkan pada 
keyakinan bahwa ada kebenaran-kebenaran mutlak yang berasal dari Tuhan, yang 
diturunkan kepada manusia melalui berbagai cara, seperti kitab suci, nabi-nabi, atau 
pengalaman spiritual. Dalam pandangan ini, pengetahuan yang berasal dari Tuhan 
dianggap sebagai kebenaran tertinggi dan tidak dapat dibantah. Namun, pendekatan ini  
juga mengakui bahwa pemahaman manusia terhadap wahyu ini bisa berbeda-beda dan 
berkembang seiring waktu. Oleh karena itu, meskipun wahyu dianggap sebagai sumber 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

60 
 

kebenaran utama, cara manusia menafsirkan dan menerapkannya dalam kehidupan 
sehari-hari juga menjadi bagian penting dari proses memperoleh pengetahuan.  

Di sisi lain, dimensi antroposentris dalam Epistemologi Dialektika Wahyu memberikan 
perhatian pada peran manusia dalam memahami dan menafsirkan wahyu. Pendekatan 
ini mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan berpikir, bernalar, dan mengalami 
yang unik. Pengalaman hidup, budaya, pendidikan, dan kondisi sosial seseorang dapat 
mempengaruhi bagaimana mereka memahami dan menerapkan ajaranajaran yang 
dianggap berasal dari Tuhan. Dimensi antroposentris ini juga mengakui bahwa 
pengetahuan manusia terus berkembang melalui penelitian, penemuan ilmiah, dan 
pemikiran filosofis. Dalam konteks ini, wahyu tidak dilihat sebagai sesuatu yang kaku 
dan tidak berubah, tetapi sebagai panduan yang dapat ditafsirkan dan diterapkan secara 
berbeda sesuai dengan konteks dan kebutuhan manusia yang berubah-ubah.  

Dialektika antara dimensi teosentris dan antroposentris menciptakan suatu dinamika 
yang menarik dalam cara kita memahami dan mencari pengetahuan. Di satu sisi, kita 
menghormati dan menjunjung tinggi wahyu sebagai sumber kebenaran utama. Di sisi 
lain, kita juga mengakui peran penting manusia dalam menafsirkan, memahami, dan 
menerapkan wahyu tersebut dalam konteks kehidupan yang nyata (M. I. Sholeh, 2019).  
Proses dialektika ini menghasilkan pemahaman yang lebih kaya dan mendalam tentang 
kebenaran, yang tidak hanya bersifat abstrak atau teoritis, tetapi juga praktis dan 
relevan dengan kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan ini, kita dapat menghindari 
ekstremisme dalam pemikiran keagamaan, di mana seseorang hanya bergantung pada 
penafsiran harfiah wahyu tanpa mempertimbangkan konteks dan realitas manusia.  

Dalam praktiknya, Epistemologi Dialektika Wahyu mendorong kita untuk terus 
menerus melakukan refleksi dan dialog antara pemahaman kita tentang wahyu dan 
pengalaman hidup kita sebagai manusia. Ini berarti kita perlu terbuka terhadap berbagai 
interpretasi dan pemahaman, sambil tetap menjaga integritas dan esensi dari 
ajaranajaran yang kita yakini berasal dari Tuhan (Juwaini, 2010). Pendekatan ini juga 
mendorong kita untuk menggunakan akal, logika, dan pengetahuan ilmiah dalam 
memahami dan menerapkan ajaran-ajaran agama (Mujahidin, 2013).  Dengan demikian, 
kita dapat mengembangkan pemahaman yang lebih holistik dan seimbang tentang 
kehidupan, yang menghargai baik dimensi spiritual maupun rasional dari keberadaan 
manusia. 

 Epistemologi Dialektika Wahyu juga memiliki implikasi penting dalam konteks 
masyarakat yang beragam dan multikultural. Dengan mengakui bahwa pemahaman 
manusia terhadap wahyu dapat bervariasi, pendekatan ini mendorong sikap toleransi 
dan saling menghormati antar umat beragama dan antar kelompok dengan interpretasi 
yang berbeda dalam satu agama. Ini tidak berarti bahwa semua interpretasi dianggap 
sama benarnya, tetapi lebih pada pengakuan bahwa manusia memiliki keterbatasan 
dalam memahami kebenaran mutlak. Sikap ini dapat membantu mengurangi konflik dan 
ketegangan yang sering muncul akibat perbedaan pemahaman keagamaan, sambil 
tetap mempertahankan keyakinan pada kebenaran wahyu  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

61 
 

Akulturasi dan Negosiasi dalam Proses Dialektika Wahyu dalam Dimensi 
Teosentris dan Antroposentris 

Pada dasarnya islam dan budaya menyatu secara perlahan. Saat Al-Quran turun, ajaran 
islam secara otomatis melakukan penyesuaian dengan tradisi dan budaya Arab (Ibnu Ali 
et al., 2023).Beberapa ayat yang turun dan memiliki asbabun nuzul sejatinya merupakan 
bentuk sosialisasi Al-Qur’an yang membumi di tengah budaya masyarakat dan jawaban 
bagi dinamika permasalahan manusia yang tidak hanya berlaku di masa itu tetapi hingga 
di masa yang akan mendatang.  

Agama islam yang berinteraksi dengan budaya lokal tentu akan saling memengaruhi. 
Dalam memahami agama, perangkat ilmu sosial juga sangat diperlukan. Karena, 
perubahan-perubahan dalam masyarakat tentu tidak lepas dari sesuatu yang ia fahami 
sebagai pedoman hidupnya, dalam konteks ini yakni memahami Al-Qur’an. Imam Ibnul 
Qayyim Alal-Jauziyah dalam bukunya I’lam al-Muawaqqi’in An Rabbil Alamin, 
menegaskan bahwa dalam hukum Islam setidaknya ada lima hal yang amat penting 
menajadi pijakan dalam menetapkan suatu hukum yaitu; waktu, tempat, niat, situasi 
(ahwal), dan adat istiadat (Sulsel, 2019).  

Pada dasarnya, nilai al-Qur’an merupakan hal yang universal dan bisa diterapkan 
dalam semua budaya yang ada. Agama memerlukan sisyem simbol atau dengan kata 
lain, membutuhkan kebudayaan sebagai ruang. Dalam salah satu perspektif sosial, 
Budaya lokal yang ada pada masyarakat disini ditempatkan sebagai tradisi kecil, 
sedangkan islam sebagai tradisi besar. Tradisi kecil disini tidak dipossisikan sebagai hal 
yang harus ditundukkan atau mengalah dengan islam, karena unsur ini telah tumbuh 
dalam masyarakat. Sehingga interaksi ini akan melahirkan sebuah ekspresi atau warna 
islam yang beragam, karena islam fleksibel menempati ruang-ruang budaya yang ada.  

Diantara interaksi antara wahyu yang turun kepada manusia yang memiliki 
kebudayaan terjadi sebuah akulturasi. Menyimpukan definisi akulturasi dari beberapa 
tokoh sosial dapat ditarik sebuah benang merah bahwa akulturasi adalah perpaduan 
antara dua budaya yang memunculkan sebuah budaya baru tanpa menghilangkan ciri 
khas keduanya (P, 2022). Hal ini juga terjadi dalam interaksi antara dialektika wahyu 
dengan budaya yang ada dalam kehidupan manusia. Dialektika yang terjadi dalam 
bingkai akulturasi adalah agama dapat memberi sebuah spirit atau menjadi jiwa dalam 
budaya tersebut dan budaya memberikan sebuah kekayaan dalam agama. Ketika 
keduanya menerima dan saling berkolaborasi sehingga memunculkan hal baru tanpa 
menghilangkan ciri khas disinilah akulturasi terjadi.  

Persebaran islam di nusantara yang disebarkan oleh para ulama terdahulu seperti 
muballigh india yang membawa islam ke tanah air, para wali songo dan ulama ulama 
yang lain telah melalui proses akomodasi dan akulturasi budaya antara islam dengan 
budaya lokal. Dalam hal ini, tentu diantara kedua budaya bersikap saling terbuka dan 
menjinakkan diri. Bisa jadi, ajaran puritan islam itu kemudian di jinakkan agar bisa 
berakulturasi dengan budaya setempat. Sehingga, beberapa budaya hasil akulturasi itu 
akan memunculkan berbagai corak dan warna.  

Dari paradigma inilah, masih dalam kerangka akulturasi, lahir apa yang kemudian apa 
yang dikenal sebagai local genius (Muqoyyidin, 1970). Di sini local genius bisa diartikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

62 
 

sebagai kemampuan menyerap sambil mengadakan seleksi dan pengolahan aktif 
terhadap pengaruh kebudayaan asing, sehingga dapat dicapai suatu ciptaan baru yang 
unik, yang tidak terdapat di wilayah bangsa yang membawa pengaruh budayanya. Pada 
sisi lain, secara implisit local genius dapat dirinci karakteristiknya, yakni: mampu 
bertahan terhadap dunia luar; mempunyai kemamapuan megakomodasi unsur-unsur 
dunia luar; mempunyai kemampuan mengintegrasi unsur budaya luar ke dalam budaya 
asli; dan memiliki kemampuan mengendalikan dan memberikan arah pada 
perkembangan budaya selanjutnya (Poespowardojo, 1986).  

Dalam proses dialog antara islam dengan tradisi masyarakat pasti mengalami sebuah 
proses negosiasi local (Isfiyatun, 2017).  Dalam hal ini negosiasi kreatifnya adalah tidak 
berpandangan bahwa kekayaan di nusantara tidak dibunuh habis hingga menggganti 
dengan budaya arab dimana islam diturunkan. Akan tetapi bagaimana menerima dan 
memodifikasi menjadi budaya baru yang dapat diterima oleh masyarakat selama masih 
ada di dalam jalur islam. Dalam masyarakat, setiap masing-masig tradisi memiliki cara 
negosiasi yang berbeda, dan tidak dalam rangka saling mengubah akan tetapi 
menempatkan kedua budaya tersebut dalam posisi yang sederajat dan sama. Yakni 
membuat sebuah harmoni antara budaya asing dengan yang lokal.  

Negosiasi antara islam dengan budaya lokal dapat terjadi karena memiliki potensi 
yang relevan diantara kedua nilai masing-masing tersebut dan dapat saling menjaga 
kelangsungannya. Proses negosiasi islam di nusantara memiliki skema saling 
mempengaruhi . Islam memengaruhi tradisi untuk mampu menurunkan sesuatu yang 
dapat menjadi selaras dengan islam, baik bentuk ritual kesenian maupun norma yang 
kemudian diisi dengan sesuatu yang selaras dengan inti ajaran islam, tanpa mengubah 
wadahnya. Sehingga lahirlah tradisi islam lokal.  

Begitu juga dengan islam yang dipengaruhi oleh budaya. Hal ini budaya dapat menjadi 
sesuatu yang asalnya bukan ciri khas islam menjadi budaya yang dikenal lahir dari islam. 
Seperti arsitektur bangunan masjid. Dalam proses negosiasi yang terjadi dalam 
masyarakat juga ada yang bersifat tetap berdiri masing-masing, tidak melebur secara 
ideologis. Misalnya dalam bertahan hidup, masyarakat pedesaan masih menggunakan 
perhitungan bintang yang merujuk pada dewa atau roh tetapi di sisi lain mereka 
engimani akidah islam. Hanya saja cara bertahan hidupnya berasal dari tradisi.  

Dimensi Antroposentris dan Teologis dalam Dialektika Wahyu (Akulturasi 
dan Negosiasi)  

Wahyu merupakan doktrin utama dalam ontologi dan epistemologi islam. Wahyu 
sebagai pembimbing manusia dari segala keterbatasannya memberikan petunjuk dan 
informasi universal yang bersifat global. Adapun budaya merupakan perwujudan dari 
akal dan batin dari manusia itu sendiri. Kehadiran agama islam, yang berasal dari luar 
manusia (dari Allah SWT.) tentu mengalami sebuah interaksi dengan apa yang terjadi 
pada manusia khususnya pada proses sosial. Proses pemerimaan, penolakan atau 
pembaharuan sebuah budaya ini mengalami dinamika selama kurang lebih 23 tahun 
yang mencakup dakwah nabi.  

Kehadiran agama dalam sebuah masyarakat yang mengalami berbagai proses 
interaksi, diantaranya akulturasi dan negosiasi di dalamnya dapat dilihat dari berbagai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

63 
 

dimensi. Teosentris dan antroposentris merupakan dua hal yang dapat melihat 
bagaimana dinamika dialektika wahyu dapat terjadi. Teosentris, merupakan pandangan-
pandangan yang melontarkan bahwa Tuhan sebagai segala kekuatan dan kekuasaan 
atas hambanya sebagai manusia. (Haq, 2020) Akan tetapi, dalam pembahasan 
bagaimana dialektika wahyu dalam bingkai akulturasi dan negosiasi, secara dimensi 
teosentris, dialektika wahyu dengan budaya manusia pada dasarnya terletak pada 
ajaran tauhid yang akan berimplikasi baik pada kehidupan manusia sendiri secara 
horizontal. Wahyu yang bersumber dari Tuhan sepatutnya di taati oleh kita sebagai 
hamba-Nya. Karena pada dasarnya memang diciptakan untuk beribadah. Akan tetapi, 
bagaimana ibadah itu bisa dilaksanakan maka budaya menjadi akomodasi dalam 
pelaksanaan syariat-syariat agama tersebut.  

Dalam perspektif penulis, Wahyu yang diturunkan kepada manusia sebagai sebuah 
aturan pada dasarnya dalam proses negosiasi dan akulturasi tidak diilustrasikan sebagai 
sesuatu yang bisa di tawar layaknya seorang penjual dan pembeli. Akan tetapi ketetapan 
Tuhan yang diturunkan dalam bentuk wahyu yang kemudian diakomodasikan melalui 
budaya yang telah muncul dalam masyarakat Karena antara agama dengan budaya 
mengalami polarisasi.  

Ketika berbicara mengenai negosiasi dialektika wahyu dengan budaya nusantara, 
salah satu contoh yang dapat diambil adalah bagaimana para walisongo dapat 
membawa ajaran islam di tanah jawa. Seperti gamelan yang awalnya sangat kental 
dengan ajaran hindu buddha dapat menjadi media untuk syiar islam dengan mengganti 
syair-syair atau tembangnya. dalam proses pribumisasi islam atau negosiasi yang ada di 
dalamnya tentu memiliki beberapa prinsip. Yakni memahami bahwa islam adalah ajaran 
yang terkait zaman dan konteks, progresif dan tidak mengancam dan membebaskan 
segala permasalahan sosial. Tentu hal ini meghasilkan sesuatu yang berbeda ketika 
ajaran islam dibawa degan pendekatan pemurnian seperyi peristiwa perang padri, 
misalnya.  

Sehingga dari hal tersebut sisi antroposentris dalam dialektika wahyu ini sebenarnya 
memiliki nilai progresif bagi manusia, dalam pengembangan akal dan budaya, 
menghasilkan sesuatu yang baru tanpa melupakan ajaran sebelumnya dan saling 
menguntungkan. Agama dapat terlaksana dan tersyiarkan, budayapun dapat 
berkembang.Peradaban manusia akan semakin maju dan kreatif memanfaatkan budaya 
yang berkembang, terlebih dalam masa modernisasi.   

Kesimpulan dan Saran 

Proses dialektika wahyu melibatkan dimensi teosentris dan antroposentris yang saling 
berkelindan dalam dinamika akulturasi dan negosiasi yang kompleks. Secara ontologis, 
wahyu memiliki hakikat ganda - sebagai pesan ilahiah yang transenden (teosentris) 
sekaligus fenomena yang termanifestasi dalam konteks kemanusiaan (antroposentris). 
Proses dialektis ini menghasilkan pemahaman wahyu yang lebih kaya dan mendalam, di 
mana aspek ketuhanan dan kemanusiaan tidak dipandang sebagai dikotomi yang 
bertentangan, melainkan sebagai dua dimensi yang saling melengkapi dan 
memperkaya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

64 
 

Secara epistemologis, pemahaman wahyu memerlukan pendekatan integratif yang 
memadukan metode pengetahuan ilahiah (revelation) dengan metode pengetahuan 
manusiawi (reason). Proses akulturasi terjadi ketika pesan-pesan wahyu berinteraksi 
dengan sistem pengetahuan, nilai, dan budaya manusia, menciptakan sintesis-sintesis 
baru yang bermakna. Sementara itu, negosiasi berlangsung dalam upaya mencari titik 
temu antara idealitas wahyu dengan realitas kehidupan manusia, antara yang universal 
dengan yang partikular, serta antara yang absolut dengan yang relatif. Dialektika ini 
menghasilkan pemahaman wahyu yang dinamis dan kontekstual, namun tetap menjaga 
substansi dan nilai-nilai fundamentalnya. Proses ini memungkinkan wahyu untuk tetap 
relevan dan bermakna dalam berbagai konteks ruang dan waktu, sambil tetap 
mempertahankan otentisitas pesannya. Hal ini menunjukkan bahwa wahyu bukan 
sekadar teks yang statis, melainkan living guidance yang terus berinteraksi secara 
dinamis dengan realitas kehidupan manusia melalui proses-proses interpretatif yang 
berkelanjutan. 

Untuk pengembangan kajian lebih lanjut, diperlukan penelitian yang lebih mendalam 
tentang mekanisme dan dinamika proses dialektika wahyu dalam berbagai konteks 
sosial-budaya kontemporer. Para peneliti dan akademisi perlu mengembangkan 
metodologi yang lebih komprehensif untuk memahami interaksi antara dimensi 
teosentris dan antroposentris dalam interpretasi wahyu. Selain itu, penting untuk 
membangun dialog yang lebih intensif antara tradisi pemikiran keagamaan dengan 
berbagai disiplin ilmu modern untuk memperkaya pemahaman tentang proses 
akulturasi dan negosiasi wahyu. Pengembangan kerangka teoretis yang lebih 
sophisticated juga diperlukan untuk menganalisis kompleksitas hubungan antara 
wahyu, interpretasi, dan implementasinya dalam kehidupan konkret masyarakat 
kontemporer.Teks utama dalam font 12, spasi tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6 
poin. Setiap awal paragraph menggunakan first line. Teks utama dalam font 12, spasi 
tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6 poin. Setiap awal paragraph menggunakan first 
line. Teks utama dalam font 12, spasi tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6 poin. Setiap 
awal paragraph menggunakan first line. 

 

Daftar Pustaka  

Abdillah, J. (2014). Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme : Telaah Ayat-Ayat 
Berwawasan Lingkungan. In Kalam (Vol. 8, Issue 1). 

Alfitri, A. (2002). Studi Quran Kontemporer : Telaah Atas Hermeneuitik Quran Nashr 
Hamid Abu Zayd. Millah, 2(1), 50–66. https://doi.org/10.20885/millah.vol2.iss1.art4 

Anwar, A. (2018). Menelaah Pola Komunikasi Dalam Dialektika Al-Qur’an Dan 
Implementasinya Dalam Berdakwah Multikultural. At-Tafkir, 11(2), 1–17. 
https://doi.org/10.32505/at.v11i2.732 

Baihaqi, N. N. (2021). Hermeneutika Khaled Abou El Fadl; Analisis dan Kritik Tipologi 
Islam Moderat dan Islam Puritan. Tajdid, 28(2), 212–232. https://riset-
iaid.net/index.php/tajdid/article/view/722%0Ahttps://riset-
iaid.net/index.php/tajdid/article/download/722/629 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

65 
 

Dewi, R. S. (2021). Ilmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi. 
CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 7(2), 177–183. 

Fajriah, I. A. (2018). Corak Teosentrisme dan Antroposentrisme Dalam Pemahaman Tauhid 
di Pondok Pesantren Attauhidiyyah Cikura Bojong Kabupaten Tegal (Vol. 3, Issue 2). 

Fatah, A., & Karim, A. (2021). Pardigma Tafsir Amali : dari Teosentris ke Antroposentris. 
Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 15(2), 313. 
https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v15i2.12891 

Hamdani, F. (2016). Teori Interpretasi Nashr Hamid Abu Zayd. Farabi, 13, 32. 
Haq, A. F. (2020). Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hasan Hanafi. 6(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.53429/spiritualis.v6i2.132 
Hasib, K. (2017). Analisis Kritis terhadap Epistemologi Studi al-Qur’an Mohammed 

Arkoun. Al-Rasῑkh, 6(1), 93–114. https://doi.org/10.38073/rasikh.v6i1.26 
Huda, M. D. (2016). Pendekatan Antropologis dalam Studi Islam. Didaktika Religia, 4(2), 

139–162. https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p139-162.2016 
Ibad, M., & Khalim, A. D. N. (2022). Epistemologi Ibnu Rusyd (Telaah Relasi Wahyu dan 

Rasio). AN NUR: Jurnal Studi Islam, 14(1), 80–92. 
https://doi.org/10.37252/annur.v14i1.226 

Ibnu Ali, Moh. Soheh, & Mujiburrohman. (2023). Dialektika Islam dan Budaya dalam 
Pendekatan Teologis-Historis dan Filosofis. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 
11(1), 79–98. https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.275 

Irfan, M., & Roibin, R. (2008). ISLAM: antara Idealita dan Realita. El-HARAKAH 
(TERAKREDITASI), 1(3), 7. https://doi.org/10.18860/el.v1i3.4693 

Isfiyatun. (2017). Tradisi Islam Dan Tradisi Lokal Dalam Perayaan Nadran Di Desa Dadap, 
Kecamatan Juntinyuat, Kabupaten Indramayu. YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama Dan 
Kemanusiaan, 2. https://doi.org/https://doi.org/10.24235/jy.v3i2.5477. 

Juwaini. (2010). Konsep Wahyu (Suatu Analis Pemikiran Filosofis). Substantia, 12(1), 167–
184. 

Mudhiah, K. (2015). Konsep Wahyu Al-Qur’an dalam Perspektif Nasr Hamid abu Zaid. 
Hermeneutik, 9(1), 91–93. 

Mujahidin, A. (2013). Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu. 
Ulumuna, 17(1), 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008
.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Muqoyyidin, A. W. (1970). Dialektika Islam Dan Budaya Lokal Jawa. IBDA` : Jurnal Kajian 
Islam Dan Budaya, 11(1), 1–18. https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.64 

P, V. K. M. (2022). Definisi Akulturasi menurut Para Ahli. Kompas. 
https://www.kompas.com/skola/read/2022/12/19/090000669/7-definisi-akulturasi-
menurut-para-ahli, 

Rachman, T. (2018). Nasr Hamid Abu Zayd dan Teori Interpretasinya. Angewandte 
Chemie International Edition, 6(11), 951–952., 6(11), 10–27. 

Rahman, A. (2018). Hakikat Wahyu Menurut Perspektif Para Ulama. Jurnal Ulunnuha, 
6(1), 71–78. 

Rahman, F. (1996). Tema Pokok al-Qur’an. Pustaka. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 50-66   eISSN: 3024-8140 

66 
 

Roibin. (2009). Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. UIN Malang Press. 
Roibin. (2010). Agama dan Mitos: Dari Imajinasi Kreatif Menuju Realitas yang Dinamis. El 

Harakah, 12(2), 85–97. https://doi.org/https://doi.org/10.18860/el.v0i0.445 
Roibin, R. (2015). Dialektika Agama Dan Budaya Dalam Tradisi Selamatan Pernikahan 

Adat Jawa Di Ngajum, Malang. El-HARAKAH (TERAKREDITASI), 15(1), 34. 
https://doi.org/10.18860/el.v15i1.2671 

Sabil, J. (2014). Masalah Ontologi Dalam Kajian Keislaman. Jurnal Ilmiah Islam Futura, 
13(2), 142. https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.67 

Safandi, A. (2019). Pendekatan Hermeneutika Tafsir M. Quraish Shihab Dalam Surat Al-
Kafirun. In Iain Palu Sulawesi Tengah. IAIN Palu. 

Setiawan, B. (2013). Al-Qur’an Sebagai Teks Terbuka (Meneguhkan Nilai Kemanusiaan 
Dalam Al-Qur’an). Humanika, 13(1), 65–66. https://doi.org/10.21831/hum.v13i1.3321 

Sholeh, A. (2014). Pemahaman Konsep Tasamuh (Toleransi) Siswa Dalam Ajaran Islam. 
J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 101–132. 
https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362 

Sholeh, M. I. (2019). Dialektika Antara Akal dan Wahyu Dalam Aqidah dan Filsafat Islam: 
Harmoni Atau Konflik. Putih, 11(1), 1–14. 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008
.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Soekarba, S. R. (2006). Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Mohammed Arkoun. 
Wacana, Journal of the Humanities of Indonesia, 8(1), 78. 
https://doi.org/10.17510/wjhi.v8i1.248 

Sulsel, K. A. (2019). Memahami Akulturasi Islam. 
https://sulsel.kemenag.go.id/daerah/memahami-akulturasi-islam-Ebufg 

Sumbulah, U. (2010). Telaah Ontologis & Epistemologis Terhadap Al-Qur’an: Sebuah Kajian 
Awal. Sharia Faculty State Islamic University Maulana Malik Ibrahim Malang. 
https://syariah.uin-malang.ac.id/telaah-ontologis-a-epistemologis-terhadap-al-quran-
sebuah-kajian-awal62/ 

Syarifuddin. (2015). Hermeneutika Khaled Abou El Fadl. Subtantia, 17(2), 231–244. 
Umair, M., & Said, H. A. (2023). Fazlur Rahman dan Teori Double Movement: Definisi dan 

Aplikasi. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 71–81. 
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26 

 


