Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 50-66 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Ontologi dan epistmologi proses dialektika wahyu
(akulturasi dan negosiasi) dimensi teosentris dan
antroposentris

Aminah Rahma Sari'*, Fathur Rahman?

2 Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: *fathur2002098@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Ontologi, epistemology, dialektika Studi ini mengkaji dimensi ontologis dan epistemologis dalam
wahyu, teosentris, antroposentris, proses dialektika wahyu, dengan fokus pada dinamika akulturasi
akulturasi dan negosiasi antara aspek teosentris dan antroposentris.
Penelitian ini mengungkapkan bahwa secara ontologis, wahyu
Keywords: memiliki  karakteristik ganda yang menyatukan dimensi
ontology, epistemology, transenden dan imanen melalui proses dialektis yang kompleks.
dialectics of revelation, Secara epistemologis, pemahaman wahyu melibatkan integrasi
theocentric, anthropocentric, antara metode pengetahuan ilahiah dan rasionalitas manusiawi.
acculturation Melalui analisis mendalam, studi ini menunjukkan bahwa proses

akulturasi terjadi ketika pesan-pesan wahyu berinteraksi dengan

sistem pengetahuan dan budaya manusia, sementara negosiasi

berlangsung dalam upaya mencari titik temu antara idealitas
wahyu dengan realitas kehidupan. Hasil penelitian mengindikasikan bahwa dialektika ini menghasilkan
pemahaman wahyu yang dinamis dan kontekstual, namun tetap mempertahankan substansi
fundamentalnya. Studi ini berkontribusi pada pengembangan kerangka teoretis untuk memahami
kompleksitas hubungan antara wahyu, interpretasi, dan implementasinya dalam konteks kontemporer,
sambil menyoroti pentingnya pendekatan integratif dalam kajian wahyu yang memadukan perspektif
teologis dan antropologis.

ABSTRACT

This study examines the ontological and epistemological dimensions in the dialectical process of
revelation, focusing on the dynamics of acculturation and negotiation between theocentric and
anthropocentric aspects. This research reveals that ontologically, revelation has dual characteristics that
unite transcendent and immanent dimensions through a complex dialectical process. Epistemologically,
understanding revelation involves integrating divine knowledge methods and human rationality. Through
in-depth analysis, this study demonstrates that the acculturation process occurs when revelatory
messages interact with human knowledge systems and culture, while negotiation takes place in an effort
to find common ground between the ideality of revelation and life's reality. The research results indicate
that this dialectic produces a dynamic and contextual understanding of revelation while maintaining its
fundamental substance. This study contributes to the development of a theoretical framework for
understanding the complex relationship between revelation, interpretation, and its implementation in
contemporary contexts, while highlighting the importance of an integrative approach in revelation
studies that combines theological and anthropological perspectives.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Wahyu, sebagai manifestasi komunikasi antara Yang Transenden dan manusia, telah
menjadi fokus kajian teologis dan filosofis selama berabad-abad. (Sumbulah,
2010)Proses dialektika wahyu, yang melibatkan akulturasi dan negosiasi antara dimensi
teoretis (ilahiah) dan antroposentris (manusiawi), merupakan fenomena kompleks yang
memerlukan pemahaman mendalam dari perspektif ontologis dan epistemologis.
Ontologi dalam konteks ini berkaitan dengan hakikat keberadaan wahyu itu sendiri,
sementara epistemologi berfokus pada bagaimana pengetahuan tentang wahyu
diperoleh dan divalidasi dalam konteks manusia sebagai penerima.(Sumbulah, 2010)
Kompleksitas ini semakin terlihat ketika kita mempertimbangkan bahwa wahyu, sebagai
pesan ilahiah, harus menembus batas-batas pemahaman manusia yang terbatas. Proses
ini melibatkan tidak hanya transfer informasi, tetapi juga transformasi makna yang
disesuaikan dengan kapasitas kognitif dan konteks kultural penerimanya (Juwaini,
2010). Dengan demikian, dialektika wahyu menjadi arena di mana yang sakral dan
profan, yang universal dan partikular, serta yang abadi dan temporal berinteraksi dalam
suatu dinamika yang terusmenerus.

Penelitian terdahulu mengenai topik ini telah menghasilkan berbagai perspektif dan
pendekatan. Sarjana seperti Fazlur Rahman dengan konsep '"double movement'-
nya(Umair & Said, 2023) dan Nasr Hamid Abu Zayd dengan teori interpretasi
kontekstualnya telah memberikan kontribusi signifikan dalam memahami proses
dialektika wahyu (Rachman, 2018) . Studi-studi ini umumnya berfokus pada aspek
hermeneutis dan historis dari pewahyuan, namun masih terdapat celah dalam eksplorasi
mendalam tentang dimensi ontologis dan epistemologis dari proses akulturasi dan
negosiasi wahyu dalam konteks yang lebih luas. Selain itu, pemikir seperti Mohammed
Arkoun dengan pendekatan dekonstruksinya (Hasib, 2017) dan Khaled Abou El Fadl
dengan konsep '"negotiating text"-nya (Syarifuddin, 2015) juga telah memperkaya
diskursus ini. Mereka mengajukan pertanyaan-pertanyaan kritis tentang bagaimana teks
suci berinteraksi dengan realitas manusia yang dinamis dan bagaimana otoritas
interpretasi dibentuk dalam komunitas keagamaan. Namun, meskipun studi-studi ini
telah membuka jalan bagi pemahaman yang lebih nuansa tentang wahyu, masih ada
kebutuhan untuk mengintegrasikan berbagai perspektif ini ke dalam suatu kerangka
ontologis dan epistemologis yang lebih koheren dan komprehensif.

Kajian ini bertujuan untuk meneliti secara mendalam fondasi ontologis dan
epistemologis dari proses dialektika wahyu, dengan fokus khusus pada dinamika
akulturasi dan negosiasi antara dimensi teoretis dan antroposentris. Melalui analisis
filosofis dan teologis yang komprehensif, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana
wahyu sebagai entitas transenden berinteraksi dengan realitas manusia yang terbatas,
serta bagaimana pengetahuan tentang proses ini dibentuk dan divalidasi dalam konteks
keilmuan Islam. Lebih spesifik, kajian ini akan menyelidiki bagaimana konsep-konsep
ontologis seperti esensi dan eksistensi wahyu dapat dipahami dalam kerangka
pemikiran Islam klasik dan kontemporer. Selain itu, akan ditelaah pula bagaimana
epistemologi Islam, yang meliputi wahyu, akal, dan pengalaman, berperan dalam proses
pemahaman dan interpretasi wahyu. Penelitian ini juga akan mempertimbangkan
implikasi dari berbagai pendekatan hermeneutis dalam studi AlQuran dan bagaimana

51



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

pendekatan-pendekatan ini dapat direkonsiliasi dengan pemahaman tradisional tentang
wahyu dalam Islam

Signifikansi kajian ini terletak pada potensinya untuk memperdalam pemahaman kita
tentang nature wahyu dan proses pewahyuan dalam konteks yang lebih luas. Dengan
mengintegrasikan perspektif ontologis dan epistemologis, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan wawasan baru tentang bagaimana wahyu dipahami,
diinterpretasikan, dan diaplikasikan dalam kehidupan manusia. Lebih jauh, kajian ini
dapat berkontribusi pada pengembangan metodologi yang lebih komprehensif dalam
studi Islam, terutama dalam menghadapi tantangan modernitas dan pluralitas
interpretasi keagamaan. Pemahaman yang lebih mendalam tentang proses dialektika
wahyu dapat membantu dalam menjembatani kesenjangan antara tradisi dan
modernitas, serta antara universalitas pesan wahyu dan partikularitas konteks manusia.
Hal ini pada gilirannya dapat memberikan landasan yang lebih kokoh untuk dialog
antaragama dan antarbudaya, serta untuk pengembangan teologi Islam yang lebih
responsif terhadap isu-isu kontemporer. Selain itu, kajian ini juga berpotensi untuk
memberikan kontribusi pada diskursus filosofis yang lebih luas tentang hubungan
antara yang transenden dan yang imanen, serta tentang batas-batas dan kemungkinan
pengetahuan manusia dalam memahami realitas ultimate.

Pembahasan

Ontologi Dialektika Wahyu dalam Dimensi Teosentris dan Antroposentris

Dalam panorama wacana filosofis dan teologis yang luas dan beraneka ragam,
Ontologi Dialektika Wahyu mengemuka sebagai suatu paradigma yang distingtif dan
komprehensif (Dewi, 2021). Pendekatan ini tidak hanya menawarkan perspektif baru
dalam memahami hakikat realitas, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan penghubung
antara dua dimensi yang kerap dipandang terpisah dan bahkan kontradiktif: dimensi
ilahiah dan dimensi manusiawi (Sabil, 2014). Ontologi Dialektika Wahyu berupaya untuk
memahami esensi keberadaan melalui prisma yang kompleks namun harmonis, di mana
wahyu dan realitas manusia tidak dipersepsikan sebagai entitas yang terisolasi,
melainkan sebagai dua aspek yang saling berintegrasi dan mempengaruhi dalam suatu
dinamika kosmik yang rumit namun indah (Sumbulah, 2010). Paradigma ini
mengundang kita untuk melampaui perspektif dikotomis, dan sebaliknya memandang
realitas sebagai suatu kesatuan yang holistik di mana yang transenden dan yang imanen,
yang absolut dan yang relatif, yang abadi dan yang temporal, semuanya memiliki
signifikansi dan makna dalam membentuk tapestri eksistensi yang kaya dan
multidimensional.

Dalam dimensi teosentrisnya, Ontologi Dialektika Wahyu menempatkan Tuhan
sebagai pusat dan sumber dari segala eksistensi (Fatah & Karim, 2021). Paradigma ini
mengajak kita untuk memahami realitas bukan sebagai entitas yang terpisah dari Tuhan,
melainkan sebagai manifestasi langsung dari kehendak dan sifat-sifat ilahiah (Fajriah,
2018). Dalam perspektif ini, setiap aspek realitas, dari yang paling mikroskopis hingga
yang paling makroskopis, dari yang paling sederhana hingga yang paling kompleks,
dipandang sebagai cerminan dari keagungan dan kebesaran Tuhan (M. I. Sholeh, 2019).
Wahyu, dalam konteks ini, tidak dipahami secara sempit sebagai sekadar komunikasi
verbal atau tekstual dari Tuhan kepada manusia, melainkan diperluas maknanya

52



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

mencakup seluruh eksistensi itu sendiri (A. Rahman, 2018) .Dengan kata lain, seluruh
alam semesta, dengan segala hukum dan fenomenanya, dipandang sebagai 'kitab
terbuka' yang mengungkapkan kehadiran dan kehendak Tuhan. Pemahaman ini
membawa implikasi mendalam bagi bagaimana kita memandang pencarian
pengetahuan dan kebenaran. Setiap upaya untuk memahami realitas, baik melalui
penyelidikan ilmiah, perenungan filosofis, maupun pengalaman mistis, pada hakikatnya
adalah upaya untuk 'membaca’' dan memahami 'bahasa’ Tuhan yang tertulis dalam
realitas.

Sementara itu, dimensi antroposentris dalam Ontologi Dialektika Wahyu
memberikan pengakuan terhadap peran sentral manusia sebagai 'pembaca' dan
penafsir wahyu dalam pengertiannya yang luas (Huda, 2016). Manusia, dengan segala
kemampuan kognitif, emosional, dan spiritualnya, dipandang sebagai entitas yang unik
yang mampu menjembatani dunia material dan spiritual. Dalam paradigma ini, eksistensi
manusia tidak dipahami secara pasif sebagai penerima wahyu semata, melainkan
sebagai partisipan aktif dalam proses mengungkap, menafsirkan, dan merealisasikan
makna wahyu dalam konteks realitas konkret (Abdillah, 2014). Pendekatan
antroposentris ini menekankan bahwa pemahaman tentang wahyu tidak bisa
dilepaskan dari konteks kemanusiaan dengan segala kompleksitasnya. Pengalaman
hidup, latar belakang budaya, struktur bahasa, dan kerangka kognitif manusia,
semuanya memainkan peran yang sangat penting dalam bagaimana wahyu
diinterpretasikan dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari (Fatah & Karim,
2021). Implikasi dari pemahaman ini adalah bahwa makna wahyu bukanlah sesuatu yang
statis dan kaku, melainkan sesuatu yang dinamis dan terus berevolusi seiring dengan
perkembangan pemahaman dan pengalaman manusia.

Lebih jauh lagi, dimensi antroposentris dalam Ontologi Dialektika Wahyu juga
mengakui dan menghargai potensi kreatif manusia dalam konteks pemahaman dan
aktualisasi wahyu (Roibin, 2015). Manusia tidak hanya dipandang sebagai penerima pasif
atau interpreter wahyu, tetapi juga sebagai 'co-creator' yang memiliki kapasitas untuk
merealisasikan dan bahkan 'melanjutkan' pesan-pesan wahyu melalui tindakantindakan
kreatif dan transformatif dalam realitas sehari-hari (Hasib, 2017). Pemahaman ini
membuka ruang bagi suatu spiritualitas yang aktif dan terlibat, di mana setiap individu
dipandang memiliki potensi dan tanggung jawab untuk menghadirkan nilai-nilai ilahiah
dalam setiap aspek kehidupannya. Ini bukan berarti manusia 'menciptakan' kebenaran,
melainkan bahwa manusia, melalui kreativitas dan tindakannya, berpartisipasi dalam
proses pengungkapan dan aktualisasi kebenaran yang sudah ada dalam realitas ilahiah
(Mudhiah, 2015). Dengan demikian, kehidupan manusia itu sendiri menjadi semacam
'teks hidup' yang terus-menerus mengungkapkan dan merealisasikan potensipotensi
wahyu dalam konteks ruang dan waktu.

Ontologi Dialektika Wahyu tidak memandang dimensi teosentris dan
antroposentris sebagai dua kutub yang bertentangan atau terpisah, melainkan sebagai
dua aspek yang saling melengkapi dan saling memperkaya dalam upaya memahami
realitas secara utuh (Soekarba, 2006). Dialektika antara kedua dimensi ini menciptakan
suatu dinamika yang kompleks namun produktif, di mana transendensi Tuhan dan
imanensi pengalaman manusia bertemu dan berinteraksi dalam suatu tarian kosmik
yang terusmenerus (Roibin, 2009). Paradigma ini mengakui bahwa sementara Tuhan
adalah sumber utama dari segala keberadaan dan makna, pemahaman dan aktualisasi
makna tersebut tidak bisa dipisahkan dari konteks kemanusiaan dengan segala
keterbatasan dan potensinya (F. Rahman, 1996). Dalam perspektif ini, wahyu dipahami

53



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

sebagai semacam 'undangan' dari yang ilahiah kepada yang manusiawi untuk
berpartisipasi dalam proses kreatif mengungkap dan merealisasikan potensi-potensi
keberadaan yang tak terbatas (Irfan & Roibin, 2008). Ini menciptakan suatu ruang di
mana yang absolut dan yang relatif, yang eternal dan yang temporal, yang universal dan
yang partikular, semuanya memiliki tempat dan peran dalam membentuk tapestri
realitas yang kaya dan multidimensi.

Pendekatan dialektis dalam Ontologi Dialektika Wahyu juga membuka ruang
untuk memahami dan merangkul paradoks-paradoks eksistensial yang sering kita
hadapi dalam kehidupan dan pemikiran kita (Mudhiah, 2015). Pertanyaan-pertanyaan
klasik seperti bagaimana memahami kebebasan manusia dalam konteks kemahatahuan
Tuhan, atau bagaimana mendamaikan keabadian dan kemutlakan wahyu dengan
temporalitas dan relativitas interpretasi manusia, tidak lagi dipandang sebagai dilema
yang harus diselesaikan secara simplistik dengan memilih salah satu sisi. Sebaliknya,
paradoksparadoks ini dilihat sebagai cerminan dari kompleksitas realitas itu sendiri,
sebagai undangan untuk memasuki pemahaman yang lebih dalam dan kaya tentang
hakikat keberadaan (Fatah & Karim, 2021). Alih-alih berusaha menyelesaikan
ketegangan-ketegangan ini secara artificial, Ontologi Dialektika Wahyu mengajak kita
untuk merangkul kompleksitas ini sebagai bagian integral dari keberadaan itu sendiri,
sebagai sumber kreativitas dan pertumbuhan yang tak habis-habisnya dalam perjalanan
spiritual dan intelektual kita.

Pemahaman ontologis yang ditawarkan oleh Dialektika Wahyu memiliki implikasi
yang mendalam dan luas bagi berbagai aspek kehidupan dan pemikiran manusia, mulai
dari bagaimana kita memandang pengetahuan dan kebenaran, hingga bagaimana kita
memahami etika dan menjalani kehidupan spiritual (Roibin, 2009). Dalam konteks
epistemologi, pendekatan ini mendorong suatu pandangan yang holistik dan integratif
terhadap pencarian kebenaran. Metode-metode ilmiah, refleksi filosofis, dan
pengalaman spiritual tidak lagi dipandang sebagai domain-domain yang terpisah atau
bahkan bertentangan, melainkan sebagai jalur-jalur yang saling melengkapi dan
memperkaya dalam upaya memahami realitas secara lebih utuh. Ini membuka
kemungkinan bagi dialog yang lebih produktif antara sains, filsafat, dan agama, di mana
masing-masing bidang dapat saling berkontribusi dalam memperdalam pemahaman kita
tentang realitas tanpa harus kehilangan integritas metodologisnya masing-masing
(Soekarba, 2006).Dalam paradigma ini, pencarian kebenaran bukan lagi sekadar upaya
intelektual yang kering, melainkan suatu petualangan yang melibatkan seluruh dimensi
kemanusiaan kita - intelektual, emosional, dan spiritual.

Dalam ranah etika, Ontologi Dialektika Wahyu mengimplikasikan suatu
pendekatan yang menyeimbangkan antara prinsip-prinsip universal yang berakar pada
realitas ilahiah dan pertimbangan-pertimbangan kontekstual yang memperhitungkan
kompleksitas situasi manusia (Ibnu Ali et al., 2023). Ini mendorong perkembangan suatu
etika yang dinamis namun tetap berakar, fleksibel namun tidak kehilangan arah. Di satu
sisi, pengakuan terhadap dimensi teosentris menjamin adanya landasan moral yang
kokoh dan universal, mencegah kita jatuh ke dalam relativisme etis yang ekstrem. Di sisi
lain, penghargaan terhadap dimensi antroposentris memungkinkan aplikasi prinsip-
prinsip etis tersebut secara fleksibel dan kontekstual, mempertimbangkan kompleksitas
situasi manusia yang konkret (Sumbulah, 2010). Hasilnya adalah suatu etika yang mampu
memberikan panduan yang jelas tanpa menjadi kaku atau dogmatis, yang mampu
merespon dinamika perubahan sosial dan cultural tanpa kehilangan akar spiritualnya.
Dalam paradigma ini, kehidupan etis tidak lagi dipahami sebagai sekadar kepatuhan

54



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

terhadap serangkaian aturan eksternal, melainkan sebagai proses kreatif di mana nilai-
nilai ilahiah terus-menerus direalisasikan dan diaktualisasikan dalam konteks kehidupan
sehari-hari yang dinamis.

Dalam ranah spiritualitas, Ontologi Dialektika Wahyu menawarkan suatu
pendekatan yang melampaui dikotomi tradisional antara spiritualitas yang 'melarikan
diri dari dunia' dan spiritualitas yang 'tenggelam dalam dunia' (Roibin, 2015). Sebaliknya,
ia mengundang kita untuk memahami perjalanan spiritual sebagai suatu engagement
yang lebih dalam dan autentik dengan realitas dalam segala dimensinya. Ini adalah
spiritualitas yang merangkul baik transendensi maupun imanensi, yang mampu
menemukan yang sakral dalam yang profan, dan yang melihat setiap momen kehidupan
sebagai kesempatan untuk merealisasikan yang ilahiah dalam yang manusiawi (Dewi,
2021) . Dalam paradigma ini, praktik-praktik spiritual seperti meditasi, doa, atau ritual
tidak dipahami sebagai pelarian dari realitas sehari-hari, melainkan sebagai sarana untuk
memperdalam keterlibatan kita dengan realitas tersebut. Setiap aspek kehidupan, mulai
dari relasi interpersonal hingga aktivitas profesional, dari apresiasi terhadap keindahan
alam hingga keterlibatan dalam isu-isu sosial, semuanya dipandang sebagai arena di
mana yang spiritual dapat dimanifestasikan dan direalisasikan (Roibin, 2009). Hasilnya
adalah suatu spiritualitas yang integral dan transformatif, yang tidak hanya mengubah
individu tetapi juga memiliki potensi untuk mentransformasi masyarakat dan dunia.

Dengan demikian, Ontologi Dialektika Wahyu membuka jalan bagi suatu
pemahaman yang lebih kaya, nuansir, dan integratif tentang hakikat keberadaan. Ini
adalah suatu pandangan yang mengakui baik keagungan misteri ilahiah maupun
kedalaman dan kompleksitas pengalaman manusia, yang merangkul baik universalitas
prinsip-prinsip spiritual maupun partikularitas manifestasi-manifestasinya dalam
konteks ruang dan waktu. Lebih dari sekadar teori filosofis atau teologis, Ontologi
Dialektika Wahyu adalah undangan untuk hidup dalam ketegangan kreatif antara yang
tak terbatas dan yang terbatas, yang abadi dan yang sementara. Ini adalah panggilan
untuk terus-menerus terlibat dalam proses dialektis mengungkap dan merealisasikan
potensi-potensi keberadaan yang tak terbatas, baik dalam diri kita sendiri maupun
dalam dunia di sekitar kita. Dalam paradigma ini, kehidupan itu sendiri menjadi suatu
perjalanan spiritual yang tak pernah berakhir, di mana setiap momen membawa potensi
untuk penemuan, transformasi, dan realisasi diri yang lebih dalam. Ini adalah suatu
perspektif yang tidak hanya memperkaya pemahaman teoretis kita tentang realitas,
tetapi juga memiliki potensi untuk mentransformasi cara kita hidup, berpikir, dan
berinteraksi dengan dunia di sekitar kita.

Epistemologi Dialektika Wahyu dalam Dimensi Teosentris dan
Antroposentris

Dalam konstelasi pemikiran epistemologis kontemporer, Dialektika Wahyu muncul
sebagai suatu paradigma yang menawarkan sintesis unik antara dimensi teosentris dan
antroposentris dalam proses akuisisi dan validasi pengetahuan (Ibad & Khalim, 2022).
Paradigma ini tidak hanya berupaya menjembatani jurang konseptual antara wahyu
ilahiah dan rasionalitas manusiawi, tetapi juga menawarkan kerangka Kkerja
komprehensif untuk memahami kompleksitas interaksi antara yang transenden dan
yang imanen dalam konteks pencarian kebenaran (Mujahidin, 2013). Alih-alih
memposisikan otoritas wahyu dan otonomi nalar manusia sebagai dua kutub yang saling
bertentangan, Epistemologi Dialektika Wahyu mengajukan suatu model dinamis di

55



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

mana kedua elemen tersebut dipandang sebagai aspek-aspek yang saling melengkapi
dan memperkaya dalam proses kognitif yang berkelanjutan (Dewi, 2021). Pendekatan ini
mengakui bahwa sementara wahyu dapat dipahami sebagai sumber pengetahuan yang
fundamental dan otoritatif, interpretasi dan aplikasinya tidak dapat dilepaskan dari
konteks kemanusiaan dengan segala kompleksitas dan dinamikanya (Roibin, 2009).
Dengan demikian, epistemologi ini membuka ruang bagi suatu pemahaman yang lebih
nuansir dan kontekstual tentang hakikat, sumber, dan batasan-batasan pengetahuan
manusia, sekaligus mengafirmasi adanya dimensi transenden yang melampaui kapasitas
kognitif manusia yang terbatas.

Dalam dimensi teosentrisnya, Epistemologi Dialektika Wahyu mengakui dan
menegaskan signifikansi wahyu sebagai sumber pengetahuan yang fundamental dan
transformative (M. I. Sholeh, 2019). Namun, berbeda dengan pendekatan-pendekatan
tradisional yang cenderung memahami wahyu secara sempit sebagai serangkaian
proposisi doktrinal atau narasi historis yang terkodifikasi dalam teks-teks suci,
paradigma ini menawarkan konsepsi yang lebih luas dan dinamis tentang wahyu (A.
Rahman, 2018). Dalam perspektif ini, wahyu dipahami sebagai manifestasi
multidimensional dari kehadiran dan kehendak ilahi yang terartikulasi tidak hanya
melalui medium linguistik, tetapi juga melalui seluruh spektrum realitas fenomenal
(Juwaini, 2010). Alam semesta dengan segala hukum dan misterinya sejarah manusia
dengan segala kompleksitas dan paradoksnya, bahkan struktur kesadaran manusia itu
sendiri, semuanya dipandang sebagai modalitas-modalitas di mana yang ilahi
mengungkapkan diri dan mengkomunikasikan kebenaran (Mudhiah, 2015). Konsepsi
yang holistik ini memiliki implikasi epistemologis yang mendalam, mengatasi dikotomi
tradisional antara pengetahuan sakral dan sekular, antara wahyu dan(Mujahidin, 2013)
nalar, dan membuka jalan bagi suatu pendekatan integratif terhadap pencarian
kebenaran . Dalam paradigma ini, setiap upaya untuk memahami realitas, baik melalui
metodemetode saintifik, eksplorasi filosofis, maupun kontemplasi spiritual, pada
hakikatnya dipahami sebagai partisipasi dalam proses 'membaca’ dan menginterpretasi
'teks' multidimensional yang tertulis dalam fabrik realitas itu sendiri.

Namun, Epistemologi Dialektika Wahyu tidak berhenti pada afirmasi terhadap dimensi
teosentris semata. Dengan keseimbangan yang cermat, ia juga memberikan pengakuan
yang substansial terhadap dimensi antroposentris dalam proses epistemic (Soekarba,
2006). Dimensi ini mengakui dan mengafirmasi peran krusial dari subjektivitas manusia,
dengan segala potensi dan limitasinya, dalam proses interpretasi dan aktualisasi wahyu.
Paradigma ini berargumen bahwa meskipun wahyu, dalam esensinya, mungkin bersifat
sempurna dan komprehensif, persepsi dan pemahaman manusia terhadapnya selalu
bersifat perspektival, terkondisi oleh berbagai faktor historis, kultural, linguistik, dan
psikologis. Kapasitas kognitif manusia yang terbatas, kerangka konseptual yang
dibentuk oleh latar belakang kultural, pengalaman hidup yang unik, bahkan bias-bias
psikologis yang tak terhindarkan, semuanya berperan dalam membentuk bagaimana
wahyu diresepsi, diinterpretasi, dan diartikulasikan . Pengakuan terhadap dimensi
antroposentris ini bukan dimaksudkan untuk merelativasi kebenaran wahyu, melainkan
untuk membuka ruang bagi suatu epistemologi yang lebih reflektif dan dinamis . la
mengundang kita untuk mengakui bahwa pemahaman kita terhadap kebenaran bukan

56



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

sesuatu yang statis atau final, melainkan suatu proses yang terus berkembang, seiring
dengan evolusi kesadaran individu dan kolektif manusia.

Interaksi dialektis antara dimensi teosentris dan antroposentris dalam Epistemologi
Dialektika Wahyu menciptakan suatu dinamika yang kompleks namun produktif dalam
proses pencarian dan validasi pengetahuan (lbad & Khalim, 2022). Di satu sisi,
pengakuan terhadap otoritas dan universalitas wahyu memberikan fondasi yang kokoh
dan orientasi yang jelas bagi upaya pencarian kebenaran, mencegah jatuh ke dalam
relativisme epistemologis yang radikal. Wahyu, dalam pengertian ini, berfungsi sebagai
semacam 'horison ontologis' yang membingkai dan mengarahkan pencarian
pengetahuan, menyediakan prinsip-prinsip fundamental dan kriteria evaluatif yang
melampaui kontingensi historis dan kultural (Syarifuddin, 2015). Di sisi lain, kesadaran
akan keterbatasan dan kondisionalitas pemahaman manusia mendorong sikap
kerendahan hati intelektual, keterbukaan terhadap revisi dan reinterpretasi, serta
apresiasi terhadap pluralitas perspektif (Irfan & Roibin, 2008). Kesadaran ini
mengundang kita untuk memahami proses epistemik bukan sebagai akumulasi
informasi yang linear dan mekanis, melainkan sebagai suatu 'hermeneutika spiral' yang
terus-menerus, di mana setiap pencapaian pemahaman baru membuka horison-horison
baru untuk eksplorasi lebih lanjut.

Dalam paradigma Epistemologi Dialektika Wahyu, proses perolehan pengetahuan
dipahami sebagai suatu aktivitas yang melibatkan totalitas eksistensi manusia. la bukan
sekadar operasi intelektual yang abstrak dan terisolasi, melainkan suatu engagement
holistik yang melibatkan dimensi kognitif, afektif, volitif, dan bahkan somatik dari
keberadaan manusia (Fatah & Karim, 2021). Intuisi, empati, dan pengalaman langsung
dipandang sebagai moda-moda epistemik yang tidak kurang legitimnya dibandingkan
dengan analisis logis dan observasi empiris. Lebih dari itu, paradigma ini mengajukan
bahwa pencarian pengetahuan yang sejati tidak dapat dipisahkan dari transformasi
eksistensial pencari itu sendiri (Mujahidin, 2013). Mengetahui, dalam pengertian ini,
bukan sekadar tentang mengakumulasi informasi atau mengonstruksi teori, tetapi juga
tentang menjadi - suatu proses di mana subjek yang mengetahui mengalami
transformasi ontologis melalui encounternya dengan objek pengetahuan (Roibin, 2010).
Implikasinya, epistemologi tidak lagi dipahami sebagai disiplin yang terpisah dari etika
dan spiritualitas, melainkan sebagai aspek integral dari suatu praxis eksistensial yang
komprehensif.

Epistemologi Dialektika Wahyu juga menawarkan pendekatan yang distingtif
terhadap persoalan validasi pengetahuan. Alih-alih mengandalkan kriteria tunggal
seperti koherensi logis, korenspondensi empiris, atau konsensus intersubjektif, ia
mengajukan suatu model validasi yang multidimensional dan integrative (Anwar, 2018).
Dalam model ini, validitas suatu klaim pengetahuan dinilai tidak hanya berdasarkan
konsistensinya dengan prinsip-prinsip fundanmental yang diderivasi dari wahyu atau
akurasi prediktifnya dalam domain empiris, tetapi juga berdasarkan koherensinya
dengan totalitas pengalaman manusia, implikasi etisnya, resonansi eksistensialnya, dan
efektivitasnya dalam meningkatkan kualitas kehidupan manusia dan relasinya dengan
yang transenden (Ibnu Ali et al., 2023). Pendekatan ini mengakui bahwa kebenaran sejati
harus 'bekerja' tidak hanya di level intelektual dan pragmatis, tetapi juga di level

57



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

eksistensial dan spiritual (A. Sholeh, 2014). Dengan kata lain, kebenaran yang sejati
adalah kebenaran yang tidak hanya dapat dipikirkan dan diverifikasi, tetapi juga dapat
dihidupi dan ditransformasikan menjadi kebijaksanaan praktis.

Paradigma epistemologis ini memiliki implikasi yang luas dan mendalam bagi berbagai
bidang pengetahuan dan praktik. Dalam konteks studi agama, misalnya, ia mendorong
suatu hermeneutika yang dinamis dan kontekstual, yang tetap setia pada spirit wahyu
namun responsif terhadap realitas kontemporer (Alfitri, 2002) . Pendekatan ini
membuka jalan bagi dialog yang lebih produktif antara tradisi dan modernitas, antara
ortodoksi dan ortopraksis, memungkinkan tradisi-tradisi keagamaan untuk tetap
relevan dan vital dalam menghadapi tantangan-tantangan zaman tanpa kehilangan
identitas esensialnya (Safandi, 2019). Dalam ranah sains, Epistemologi Dialektika Wahyu
menawarkan kerangka konseptual untuk memahami kompleksitas relasi antara sains
dan spiritualitas. Alih-alih memposisikan keduanya sebagai domain-domain yang
terpisah atau bahkan antagonistik, paradigma ini mengajukan bahwa keduanya dapat
dipahami sebagai moda-moda komplementer dalam upaya manusia untuk memahami
dan merespon misteri eksistensi (Setiawan, 2013). Ini membuka kemungkinan bagi
dialog yang lebih konstruktif antara perspektif ilmiah dan spiritual, mengakui bahwa
keduanya dapat saling memperkaya dalam upaya memahami realitas secara lebih
komprehensif.

Dalam bidang etika, Epistemologi Dialektika Wahyu menawarkan suatu pendekatan
yang berupaya menyintesiskan universalisme etis yang berakar pada prinsip-prinsip
wahyu dengan sensitivitas kontekstual yang mengakui kompleksitas situasi manusia.
Hasilnya adalah suatu etika yang dinamis namun berakar, fleksibel namun tidak
kehilangan orientasi (Roibin, 2015). Di satu sisi, pengakuan terhadap dimensi teosentris
menjamin adanya fondasi moral yang kokoh dan universal, mencegah kita jatuh ke
dalam relativisme etis yang ekstrem. Di sisi lain, apresiasi terhadap dimensi
antroposentris memungkinkan aplikasi prinsip-prinsip etis tersebut secara fleksibel dan
kontekstual, responsif terhadap nuansa dan kompleksitas situasi konkret (Anwar, 2018).
Pendekatan ini memungkinkan kita untuk mengembangkan suatu etika yang cukup
robust untuk memberikan panduan yang jelas, namun cukup nuansir untuk menghindari
simplifikasi problematik atas dilema-dilema moral yang kompleks.

Lebih jauh lagi, Epistemologi Dialektika Wahyu memiliki implikasi yang signifikan bagi
pemahaman kita tentang peran dan tanggung jawab manusia dalam proses pencarian
dan aktualisasi kebenaran (A. Sholeh, 2014). Dalam paradigma ini, manusia tidak
dipandang sebagai penerima pasif wahyu atau pengamat netral realitas, melainkan
sebagai partisipan aktif dan ko-kreator dalam proses mengungkap dan merealisasikan
potensi-potensi kebenaran yang terkandung dalam wahyu (Syarifuddin, 2015). Setiap
individu, dengan keunikan pengalaman dan perspektifnya, dipandang memiliki
kontribusi potensial dalam memperkaya pemahaman kolektif kita tentang kebenaran.
Ini mendorong suatu etos keilmuan dan spiritual yang menghargai keragaman
perspektif, mendorong dialog lintas disiplin, budaya, dan tradisi keagamaan, sambil
tetap mengakui adanya prinsipprinsip universal yang mendasari dan menyatukan
keragaman tersebut (Baihaqi, 2021). Dalam konteks ini, pencarian kebenaran dipahami
bukan sebagai proyek individual yang terisolasi, melainkan sebagai upaya kolektif yang

58



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

melibatkan dialog dan pertukaran perspektif yang terus-menerus dalam konteks
komunitas interpretasi yang lebih luas.

Namun, penting untuk dicatat bahwa Epistemologi Dialektika Wahyu juga
menghadirkan tantangan-tantangan tersendiri yang tidak mudah diatasi. Salah satu
tantangan utama adalah bagaimana menjaga keseimbangan yang tepat antara
penghormatan terhadap otoritas wahyu dan pengakuan terhadap otonomi nalar
manusia. Terlalu condong ke arah yang pertama dapat mengarah pada dogmatisme dan
obskurantisme, sementara terlalu berat ke arah yang kedua dapat berujung pada
relativisme dan skeptisisme. Tantangan lainnya adalah bagaimana mengelola potensi
konflik antara berbagai interpretasi yang mungkin sama-sama mengklaim otoritas
wahyu (M. I. Sholeh, 2019).Dalam konteks pluralisme religius dan intelektual
kontemporer, ini bukan hanya persoalan teoretis, tetapi memiliki implikasi praktis yang
signifikan bagi koeksistensi dan dialog antar komunitas iman dan pemikiran (Fatah &
Karim, 2021). Lebih jauh lagi, ada pertanyaan-pertanyaan epistemologis yang mendalam
tentang bagaimana kita dapat memastikan bahwa interpretasi kita terhadap wahyu
tidak terdistorsi oleh bias-bias subjektif atau kepentingan-kepentingan partisan, atau
bagaimana kita dapat mengidentifikasi dan mengoreksi kesalahan-kesalahan
interpretasi tanpa jatuh ke dalam skeptisisme radikal.

Dalam menghadapi tantangan-tantangan ini, Epistemologi Dialektika Wahyu
menekankan pentingnya kultivasi  kebijaksanaan praktis (phronesis) dan
pengembangan komunitas interpretasi yang kritis dan reflektif (Hamdani, 2016).
Kebijaksanaan praktis, dalam konteks ini, dipahami sebagai kapasitas untuk menimbang
dan menyeimbangkan berbagai pertimbangan yang kompleks, untuk mengenali pola-
pola dan hubungan-hubungan yang subtle, dan untuk membuat penilaian yang tepat
dalam situasi-situasi yang ambiguas dan multifaset (Ibad & Khalim, 2022). Sementaraitu,
komunitas interpretasi berfungsi tidak hanya sebagai forum untuk berbagi wawasan
dan pengalaman, tetapi juga sebagai mekanisme checks and balances (Mudhiah, 2015).

Dapat juga di bahasakan lebih sederhana bahwa epistemologi Dialektika Wahyu
adalah cara memahami pengetahuan yang menggabungkan dua sudut pandang
penting: sudut pandang Tuhan (teosentris) dan sudut pandang manusia
(antroposentris). Cara berpikir ini mencoba menyatukan pemahaman kita tentang
wahyu atau pesan dari Tuhan dengan pengalaman dan pemikiran manusia. Tujuannya
adalah menciptakan pemahaman yang lebih lengkap dan seimbang tentang kebenaran
dan realitas. Dalam pendekatan ini, kita tidak hanya bergantung pada apa yang dianggap
sebagai kebenaran mutlak dari Tuhan, tetapi juga mempertimbangkan bagaimana
manusia memahami dan menerapkan kebenaran itu dalam kehidupan sehari-hari.

Dimensi teosentris dalam Epistemologi Dialektika Wahyu berfokus pada peran wahyu
atau petunjuk dari Tuhan sebagai sumber utama pengetahuan. Ini didasarkan pada
keyakinan bahwa ada kebenaran-kebenaran mutlak yang berasal dari Tuhan, yang
diturunkan kepada manusia melalui berbagai cara, seperti kitab suci, nabi-nabi, atau
pengalaman spiritual. Dalam pandangan ini, pengetahuan yang berasal dari Tuhan
dianggap sebagai kebenaran tertinggi dan tidak dapat dibantah. Namun, pendekatan ini
juga mengakui bahwa pemahaman manusia terhadap wahyu ini bisa berbeda-beda dan
berkembang seiring waktu. Oleh karena itu, meskipun wahyu dianggap sebagai sumber

59



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

kebenaran utama, cara manusia menafsirkan dan menerapkannya dalam kehidupan
sehari-hari juga menjadi bagian penting dari proses memperoleh pengetahuan.

Di sisi lain, dimensi antroposentris dalam Epistemologi Dialektika Wahyu memberikan
perhatian pada peran manusia dalam memahami dan menafsirkan wahyu. Pendekatan
ini mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan berpikir, bernalar, dan mengalami
yang unik. Pengalaman hidup, budaya, pendidikan, dan kondisi sosial seseorang dapat
mempengaruhi bagaimana mereka memahami dan menerapkan ajaranajaran yang
dianggap berasal dari Tuhan. Dimensi antroposentris ini juga mengakui bahwa
pengetahuan manusia terus berkembang melalui penelitian, penemuan ilmiah, dan
pemikiran filosofis. Dalam konteks ini, wahyu tidak dilihat sebagai sesuatu yang kaku
dan tidak berubah, tetapi sebagai panduan yang dapat ditafsirkan dan diterapkan secara
berbeda sesuai dengan konteks dan kebutuhan manusia yang berubah-ubah.

Dialektika antara dimensi teosentris dan antroposentris menciptakan suatu dinamika
yang menarik dalam cara kita memahami dan mencari pengetahuan. Di satu sisi, kita
menghormati dan menjunjung tinggi wahyu sebagai sumber kebenaran utama. Di sisi
lain, kita juga mengakui peran penting manusia dalam menafsirkan, memahami, dan
menerapkan wahyu tersebut dalam konteks kehidupan yang nyata (M. I. Sholeh, 2019).
Proses dialektika ini menghasilkan pemahaman yang lebih kaya dan mendalam tentang
kebenaran, yang tidak hanya bersifat abstrak atau teoritis, tetapi juga praktis dan
relevan dengan kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan ini, kita dapat menghindari
ekstremisme dalam pemikiran keagamaan, di mana seseorang hanya bergantung pada
penafsiran harfiah wahyu tanpa mempertimbangkan konteks dan realitas manusia.

Dalam praktiknya, Epistemologi Dialektika Wahyu mendorong kita untuk terus
menerus melakukan refleksi dan dialog antara pemahaman kita tentang wahyu dan
pengalaman hidup kita sebagai manusia. Ini berarti kita perlu terbuka terhadap berbagai
interpretasi dan pemahaman, sambil tetap menjaga integritas dan esensi dari
ajaranajaran yang kita yakini berasal dari Tuhan (Juwaini, 2010). Pendekatan ini juga
mendorong kita untuk menggunakan akal, logika, dan pengetahuan ilmiah dalam
memahami dan menerapkan ajaran-ajaran agama (Mujahidin, 2013). Dengan demikian,
kita dapat mengembangkan pemahaman yang lebih holistik dan seimbang tentang
kehidupan, yang menghargai baik dimensi spiritual maupun rasional dari keberadaan
manusia.

Epistemologi Dialektika Wahyu juga memiliki implikasi penting dalam konteks
masyarakat yang beragam dan multikultural. Dengan mengakui bahwa pemahaman
manusia terhadap wahyu dapat bervariasi, pendekatan ini mendorong sikap toleransi
dan saling menghormati antar umat beragama dan antar kelompok dengan interpretasi
yang berbeda dalam satu agama. Ini tidak berarti bahwa semua interpretasi dianggap
sama benarnya, tetapi lebih pada pengakuan bahwa manusia memiliki keterbatasan
dalam memahami kebenaran mutlak. Sikap ini dapat membantu mengurangi konflik dan
ketegangan yang sering muncul akibat perbedaan pemahaman keagamaan, sambil
tetap mempertahankan keyakinan pada kebenaran wahyu

60



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

Akulturasi dan Negosiasi dalam Proses Dialektika Wahyu dalam Dimensi
Teosentris dan Antroposentris

Pada dasarnya islam dan budaya menyatu secara perlahan. Saat Al-Quran turun, ajaran
islam secara otomatis melakukan penyesuaian dengan tradisi dan budaya Arab (Ibnu Ali
et al., 2023).Beberapa ayat yang turun dan memiliki asbabun nuzul sejatinya merupakan
bentuk sosialisasi Al-Qur’an yang membumi di tengah budaya masyarakat dan jawaban
bagi dinamika permasalahan manusia yang tidak hanya berlaku di masa itu tetapi hingga
di masa yang akan mendatang.

Agama islam yang berinteraksi dengan budaya lokal tentu akan saling memengaruhi.
Dalam memahami agama, perangkat ilmu sosial juga sangat diperlukan. Karena,
perubahan-perubahan dalam masyarakat tentu tidak lepas dari sesuatu yang ia fahami
sebagai pedoman hidupnya, dalam konteks ini yakni memahami Al-Qur’an. Imam Ibnul
Qayyim Alal-Jauziyah dalam bukunya [I'lam al-Muawaqqi’in  An Rabbil Alamin,
menegaskan bahwa dalam hukum Islam setidaknya ada lima hal yang amat penting
menajadi pijakan dalam menetapkan suatu hukum yaitu; waktu, tempat, niat, situasi
(ahwal), dan adat istiadat (Sulsel, 2019).

Pada dasarnya, nilai al-Qur’an merupakan hal yang universal dan bisa diterapkan
dalam semua budaya yang ada. Agama memerlukan sisyem simbol atau dengan kata
lain, membutuhkan kebudayaan sebagai ruang. Dalam salah satu perspektif sosial,
Budaya lokal yang ada pada masyarakat disini ditempatkan sebagai tradisi kecil,
sedangkan islam sebagai tradisi besar. Tradisi kecil disini tidak dipossisikan sebagai hal
yang harus ditundukkan atau mengalah dengan islam, karena unsur ini telah tumbuh
dalam masyarakat. Sehingga interaksi ini akan melahirkan sebuah ekspresi atau warna
islam yang beragam, karena islam fleksibel menempati ruang-ruang budaya yang ada.

Diantara interaksi antara wahyu yang turun kepada manusia yang memiliki
kebudayaan terjadi sebuah akulturasi. Menyimpukan definisi akulturasi dari beberapa
tokoh sosial dapat ditarik sebuah benang merah bahwa akulturasi adalah perpaduan
antara dua budaya yang memunculkan sebuah budaya baru tanpa menghilangkan ciri
khas keduanya (P, 2022). Hal ini juga terjadi dalam interaksi antara dialektika wahyu
dengan budaya yang ada dalam kehidupan manusia. Dialektika yang terjadi dalam
bingkai akulturasi adalah agama dapat memberi sebuah spirit atau menjadi jiwa dalam
budaya tersebut dan budaya memberikan sebuah kekayaan dalam agama. Ketika
keduanya menerima dan saling berkolaborasi sehingga memunculkan hal baru tanpa
menghilangkan ciri khas disinilah akulturasi terjadi.

Persebaran islam di nusantara yang disebarkan oleh para ulama terdahulu seperti
muballigh india yang membawa islam ke tanah air, para wali songo dan ulama ulama
yang lain telah melalui proses akomodasi dan akulturasi budaya antara islam dengan
budaya lokal. Dalam hal ini, tentu diantara kedua budaya bersikap saling terbuka dan
menjinakkan diri. Bisa jadi, ajaran puritan islam itu kemudian di jinakkan agar bisa
berakulturasi dengan budaya setempat. Sehingga, beberapa budaya hasil akulturasi itu
akan memunculkan berbagai corak dan warna.

Dari paradigma inilah, masih dalam kerangka akulturasi, lahir apa yang kemudian apa
yang dikenal sebagai local genius (Muqgoyyidin, 1970). Di sini local genius bisa diartikan

61



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

sebagai kemampuan menyerap sambil mengadakan seleksi dan pengolahan aktif
terhadap pengaruh kebudayaan asing, sehingga dapat dicapai suatu ciptaan baru yang
unik, yang tidak terdapat di wilayah bangsa yang membawa pengaruh budayanya. Pada
sisi lain, secara implisit local genius dapat dirinci karakteristiknya, yakni: mampu
bertahan terhadap dunia luar; mempunyai kemamapuan megakomodasi unsur-unsur
dunia luar; mempunyai kemampuan mengintegrasi unsur budaya luar ke dalam budaya
asli; dan memiliki kemampuan mengendalikan dan memberikan arah pada
perkembangan budaya selanjutnya (Poespowardojo, 1986).

Dalam proses dialog antara islam dengan tradisi masyarakat pasti mengalami sebuah
proses negosiasi local (Isfiyatun, 2017). Dalam hal ini negosiasi kreatifnya adalah tidak
berpandangan bahwa kekayaan di nusantara tidak dibunuh habis hingga menggganti
dengan budaya arab dimana islam diturunkan. Akan tetapi bagaimana menerima dan
memodifikasi menjadi budaya baru yang dapat diterima oleh masyarakat selama masih
ada di dalam jalur islam. Dalam masyarakat, setiap masing-masig tradisi memiliki cara
negosiasi yang berbeda, dan tidak dalam rangka saling mengubah akan tetapi
menempatkan kedua budaya tersebut dalam posisi yang sederajat dan sama. Yakni
membuat sebuah harmoni antara budaya asing dengan yang lokal.

Negosiasi antara islam dengan budaya lokal dapat terjadi karena memiliki potensi
yang relevan diantara kedua nilai masing-masing tersebut dan dapat saling menjaga
kelangsungannya. Proses negosiasi islam di nusantara memiliki skema saling
mempengaruhi . Islam memengaruhi tradisi untuk mampu menurunkan sesuatu yang
dapat menjadi selaras dengan islam, baik bentuk ritual kesenian maupun norma yang
kemudian diisi dengan sesuatu yang selaras dengan inti ajaran islam, tanpa mengubah
wadahnya. Sehingga lahirlah tradisi islam lokal.

Begitu juga dengan islam yang dipengaruhi oleh budaya. Hal ini budaya dapat menjadi
sesuatu yang asalnya bukan ciri khas islam menjadi budaya yang dikenal lahir dari islam.
Seperti arsitektur bangunan masjid. Dalam proses negosiasi yang terjadi dalam
masyarakat juga ada yang bersifat tetap berdiri masing-masing, tidak melebur secara
ideologis. Misalnya dalam bertahan hidup, masyarakat pedesaan masih menggunakan
perhitungan bintang yang merujuk pada dewa atau roh tetapi di sisi lain mereka
engimani akidah islam. Hanya saja cara bertahan hidupnya berasal dari tradisi.

Dimensi Antroposentris dan Teologis dalam Dialektika Wahyu (Akulturasi
dan Negosiasi)

Wahyu merupakan doktrin utama dalam ontologi dan epistemologi islam. Wahyu
sebagai pembimbing manusia dari segala keterbatasannya memberikan petunjuk dan
informasi universal yang bersifat global. Adapun budaya merupakan perwujudan dari
akal dan batin dari manusia itu sendiri. Kehadiran agama islam, yang berasal dari luar
manusia (dari Allah SWT.) tentu mengalami sebuah interaksi dengan apa yang terjadi
pada manusia khususnya pada proses sosial. Proses pemerimaan, penolakan atau
pembaharuan sebuah budaya ini mengalami dinamika selama kurang lebih 23 tahun
yang mencakup dakwah nabi.

Kehadiran agama dalam sebuah masyarakat yang mengalami berbagai proses
interaksi, diantaranya akulturasi dan negosiasi di dalamnya dapat dilihat dari berbagai

62



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

dimensi. Teosentris dan antroposentris merupakan dua hal yang dapat melihat
bagaimana dinamika dialektika wahyu dapat terjadi. Teosentris, merupakan pandangan-
pandangan yang melontarkan bahwa Tuhan sebagai segala kekuatan dan kekuasaan
atas hambanya sebagai manusia. (Haqg, 2020) Akan tetapi, dalam pembahasan
bagaimana dialektika wahyu dalam bingkai akulturasi dan negosiasi, secara dimensi
teosentris, dialektika wahyu dengan budaya manusia pada dasarnya terletak pada
ajaran tauhid yang akan berimplikasi baik pada kehidupan manusia sendiri secara
horizontal. Wahyu yang bersumber dari Tuhan sepatutnya di taati oleh kita sebagai
hamba-Nya. Karena pada dasarnya memang diciptakan untuk beribadah. Akan tetapi,
bagaimana ibadah itu bisa dilaksanakan maka budaya menjadi akomodasi dalam
pelaksanaan syariat-syariat agama tersebut.

Dalam perspektif penulis, Wahyu yang diturunkan kepada manusia sebagai sebuah
aturan pada dasarnya dalam proses negosiasi dan akulturasi tidak diilustrasikan sebagai
sesuatu yang bisa di tawar layaknya seorang penjual dan pembeli. Akan tetapi ketetapan
Tuhan yang diturunkan dalam bentuk wahyu yang kemudian diakomodasikan melalui
budaya yang telah muncul dalam masyarakat Karena antara agama dengan budaya
mengalami polarisasi.

Ketika berbicara mengenai negosiasi dialektika wahyu dengan budaya nusantara,
salah satu contoh yang dapat diambil adalah bagaimana para walisongo dapat
membawa ajaran islam di tanah jawa. Seperti gamelan yang awalnya sangat kental
dengan ajaran hindu buddha dapat menjadi media untuk syiar islam dengan mengganti
syair-syair atau tembangnya. dalam proses pribumisasi islam atau negosiasi yang ada di
dalamnya tentu memiliki beberapa prinsip. Yakni memahami bahwa islam adalah ajaran
yang terkait zaman dan konteks, progresif dan tidak mengancam dan membebaskan
segala permasalahan sosial. Tentu hal ini meghasilkan sesuatu yang berbeda ketika
ajaran islam dibawa degan pendekatan pemurnian seperyi peristiwa perang padri,
misalnya.

Sehingga dari hal tersebut sisi antroposentris dalam dialektika wahyu ini sebenarnya
memiliki nilai progresif bagi manusia, dalam pengembangan akal dan budaya,
menghasilkan sesuatu yang baru tanpa melupakan ajaran sebelumnya dan saling
menguntungkan. Agama dapat terlaksana dan tersyiarkan, budayapun dapat
berkembang.Peradaban manusia akan semakin maju dan kreatif memanfaatkan budaya
yang berkembang, terlebih dalam masa modernisasi.

Kesimpulan dan Saran

Proses dialektika wahyu melibatkan dimensi teosentris dan antroposentris yang saling
berkelindan dalam dinamika akulturasi dan negosiasi yang kompleks. Secara ontologis,
wahyu memiliki hakikat ganda - sebagai pesan ilahiah yang transenden (teosentris)
sekaligus fenomena yang termanifestasi dalam konteks kemanusiaan (antroposentris).
Proses dialektis ini menghasilkan pemahaman wahyu yang lebih kaya dan mendalam, di
mana aspek ketuhanan dan kemanusiaan tidak dipandang sebagai dikotomi yang
bertentangan, melainkan sebagai dua dimensi yang saling melengkapi dan
memperkaya.

63



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

Secara epistemologis, pemahaman wahyu memerlukan pendekatan integratif yang
memadukan metode pengetahuan ilahiah (revelation) dengan metode pengetahuan
manusiawi (reason). Proses akulturasi terjadi ketika pesan-pesan wahyu berinteraksi
dengan sistem pengetahuan, nilai, dan budaya manusia, menciptakan sintesis-sintesis
baru yang bermakna. Sementara itu, negosiasi berlangsung dalam upaya mencari titik
temu antara idealitas wahyu dengan realitas kehidupan manusia, antara yang universal
dengan yang partikular, serta antara yang absolut dengan yang relatif. Dialektika ini
menghasilkan pemahaman wahyu yang dinamis dan kontekstual, namun tetap menjaga
substansi dan nilai-nilai fundamentalnya. Proses ini memungkinkan wahyu untuk tetap
relevan dan bermakna dalam berbagai konteks ruang dan waktu, sambil tetap
mempertahankan otentisitas pesannya. Hal ini menunjukkan bahwa wahyu bukan
sekadar teks yang statis, melainkan living guidance yang terus berinteraksi secara
dinamis dengan realitas kehidupan manusia melalui proses-proses interpretatif yang
berkelanjutan.

Untuk pengembangan kajian lebih lanjut, diperlukan penelitian yang lebih mendalam
tentang mekanisme dan dinamika proses dialektika wahyu dalam berbagai konteks
sosial-budaya kontemporer. Para peneliti dan akademisi perlu mengembangkan
metodologi yang lebih komprehensif untuk memahami interaksi antara dimensi
teosentris dan antroposentris dalam interpretasi wahyu. Selain itu, penting untuk
membangun dialog yang lebih intensif antara tradisi pemikiran keagamaan dengan
berbagai disiplin ilmu modern untuk memperkaya pemahaman tentang proses
akulturasi dan negosiasi wahyu. Pengembangan kerangka teoretis yang lebih
sophisticated juga diperlukan untuk menganalisis kompleksitas hubungan antara
wahyu, interpretasi, dan implementasinya dalam kehidupan konkret masyarakat
kontemporer.Teks utama dalam font 12, spasi tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6
poin. Setiap awal paragraph menggunakan first line. Teks utama dalam font 12, spasi
tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6 poin. Setiap awal paragraph menggunakan first
line. Teks utama dalam font 12, spasi tunggal. Spasi setiap akhir paragraf 6 poin. Setiap
awal paragraph menggunakan first line.

Daftar Pustaka

Abdillah, J. (2014). Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme: Telaah Ayat-Ayat
Berwawasan Lingkungan. In Kalam (Vol. 8, Issue 1).

Alfitri, A. (2002). Studi Quran Kontemporer : Telaah Atas Hermeneuitik Quran Nashr
Hamid Abu Zayd. Millah, 2(1), 50-66. https://doi.org/10.20885/millah.vol2.iss1.art4

Anwar, A. (2018). Menelaah Pola Komunikasi Dalam Dialektika Al-Qur'an Dan
Implementasinya Dalam Berdakwah  Multikultural.  At-Tafkir, 11(2), 1-17.
https://doi.org/10.32505/at.v11i2.732

Baihaqi, N. N. (2021). Hermeneutika Khaled Abou El Fadl; Analisis dan Kritik Tipologi
Islam Moderat dan Islam Puritan. Tajdid, 28(2), 212-232. https://riset-
iaid.net/index.php/tajdid/article/view/[722%0Ahttps://riset-
iaid.net/index.php/tajdid/article/download/722/629

64



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

Dewi, R. S. (2021). llmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi.
CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 7(2), 177-183.

Fajriah, I. A. (2018). Corak Teosentrisme dan Antroposentrisme Dalam Pemahaman Tauhid
di Pondok Pesantren Attauhidiyyah Cikura Bojong Kabupaten Tegal (Vol. 3, Issue 2).

Fatah, A., & Karim, A. (2021). Pardigma Tafsir Amali : dari Teosentris ke Antroposentris.
Hermeneutik : Jurnal IImu Al-Qur’an Dan Tafsir, 15(2), 313.
https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v15i2.12891

Hamdani, F. (2016). Teori Interpretasi Nashr Hamid Abu Zayd. Farabi, 13, 32.

Haqg, A. F. (2020). Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hasan Hanafi. 6(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.53429/spiritualis.v6i2.132

Hasib, K. (2017). Analisis Kritis terhadap Epistemologi Studi al-Qur'an Mohammed
Arkoun. Al-Rasikh, 6(1), 93-114. https://doi.org/10.38073/rasikh.v6i1.26

Huda, M. D. (2016). Pendekatan Antropologis dalam Studi Islam. Didaktika Religia, 4(2),
139-162. https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p139-162.2016

Ibad, M., & Khalim, A. D. N. (2022). Epistemologi Ibnu Rusyd (Telaah Relasi Wahyu dan
Rasio). AN NUR: Jurnal Studi Islam, 14(1), 80-92.
https://doi.org/10.37252/annur.v14i1.226

Ibnu Ali, Moh. Soheh, & Mujiburrohman. (2023). Dialektika Islam dan Budaya dalam
Pendekatan Teologis-Historis dan Filosofis. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman,
11(1), 79-98. https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.275

Irfan, M., & Roibin, R. (2008). ISLAM: antara Idealita dan Realita. EI-HARAKAH
(TERAKREDITASI), 1(3), 7. https://doi.org/10.18860/el.v1i3.4693

Isfiyatun. (2017). Tradisi Islam Dan Tradisi Lokal Dalam Perayaan Nadran Di Desa Dadap,
Kecamatan Juntinyuat, Kabupaten Indramayu. YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama Dan
Kemanusiaan, 2. https://doi.org/https://doi.org/10.24235/jy.v3i2.5477.

Juwaini. (2010). Konsep Wahyu (Suatu Analis Pemikiran Filosofis). Substantia, 12(1), 167-
184.

Mudhiah, K. (2015). Konsep Wahyu Al-Qur’an dalam Perspektif Nasr Hamid abu Zaid.
Hermeneutik, 9(1), 91-93.

Mujahidin, A. (2013). Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Iimu.
Ulumuna, 17(1), 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdfsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008
.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI

Mugoyyidin, A. W. (1970). Dialektika Islam Dan Budaya Lokal Jawa. IBDA" : Jurnal Kajian
Islam Dan Budaya, 11(1), 1-18. https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.64

P, V. K. M. (2022). Definisi Akulturasi menurut Para Ahli. Kompas.
https://[www.kompas.com/skola/read/2022/12/19/090000669/7-definisi-akulturasi-
menurut-para-ahli,

Rachman, T. (2018). Nasr Hamid Abu Zayd dan Teori Interpretasinya. Angewandte
Chemie International Edition, 6(11), 951-952., 6(11), 10-27.

Rahman, A. (2018). Hakikat Wahyu Menurut Perspektif Para Ulama. Jurnal Ulunnuha,
6(1), 71-78.

Rahman, F. (1996). Tema Pokok al-Qur’an. Pustaka.

65



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 50-66 elSSN: 3024-8140

Roibin. (2009). Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. UIN Malang Press.

Roibin. (2010). Agama dan Mitos: Dari Imajinasi Kreatif Menuju Realitas yang Dinamis. El
Harakah, 12(2), 85-97. https://doi.org/https://doi.org/10.18860/el.v0i0.445

Roibin, R. (2015). Dialektika Agama Dan Budaya Dalam Tradisi Selamatan Pernikahan
Adat Jawa Di Ngajum, Malang. EI-HARAKAH (TERAKREDITASI), 15(1), 34.
https://doi.org/10.18860/el.v15i1.2671

Sabil, J. (2014). Masalah Ontologi Dalam Kajian Keislaman. Jurnal llmiah Islam Futura,
13(2), 142. https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.67

Safandi, A. (2019). Pendekatan Hermeneutika Tafsir M. Quraish Shihab Dalam Surat Al-
Kafirun. In lain Palu Sulawesi Tengah. IAIN Palu.

Setiawan, B. (2013). Al-Qur’an Sebagai Teks Terbuka (Meneguhkan Nilai Kemanusiaan
Dalam Al-Qur’an). Humanika, 13(1), 65-66. https://doi.org/10.21831/hum.v13i1.3321

Sholeh, A. (2014). Pemahaman Konsep Tasamuh (Toleransi) Siswa Dalam Ajaran Islam.
J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 101-132.
https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362

Sholeh, M. I. (2019). Dialektika Antara Akal dan Wahyu Dalam Agidah dan Filsafat Islam:
Harmoni Atau Konflik. Putih, 11(1), 1-14.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdfsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008
.06.005%0Ahttps://[www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT STRATEGI MELESTARI

Soekarba, S. R. (2006). Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Mohammed Arkoun.

Wacana, Journal of the Humanities of  Indonesia, 8(1), 78.
https://doi.org/10.17510/wjhi.v8i1.248
Sulsel, K. A. (2019). Memahami Akulturasi Islam.

https://sulsel.kemenag.go.id/daerah/memahami-akulturasi-islam-Ebufg

Sumbulah, U. (2010). Telaah Ontologis & Epistemologis Terhadap Al-Qur’an: Sebuah Kajian
Awal. Sharia Faculty State Islamic University Maulana Malik Ibrahim Malang.
https://syariah.uin-malang.ac.id/telaah-ontologis-a-epistemologis-terhadap-al-quran-
sebuah-kajian-awal62/

Syarifuddin. (2015). Hermeneutika Khaled Abou El Fadl. Subtantia, 17(2), 231-244.

Umair, M., & Said, H. A. (2023). Fazlur Rahman dan Teori Double Movement: Definisi dan
Aplikasi.  Al-Fahmu:  Jurnal Illmu  Al-Qur’an  Dan  Tafsir, 2(1), 71-81.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26

66



