Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 112-118 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Struktur dan ruang dalam arsitektur Masjid Tradisional
Nusantara: Studi perbandingan antara daerah
Anisya Noor Sulistyana

Program Studi Arsitektur, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ¥210606110123@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Masjid tradisional, nusantara, Penelitian ini membahas keunikan arsitektur masjid tradisional
budaya, struktur, ruang Nusantara yang mencerminkan perpaduan nilai Islam dan budaya
lokal. Dengan metode studi literatur, penelitian ini menyoroti elemen
Keywords: desain, material, dan fungsi ruang masjid di berbagai daerah, seperti
Traditional, mosque, Masjid Sunan Giri di Gresik, Masjid Gedhé Mataram di Kotagede, dan
archipelago, culture, Masjid Sultan Suriansyah di Kalimantan Selatan. Metode yang
structure, space digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan dengan

sumber utama yang digunakan adalah artikel-artikel dari jurnal ilmiah

yang relevan. Hasilnya menunjukkan bahwa setiap masjid memiliki ciri
khas, seperti struktur joglo pada Masjid Sunan Giri, penggunaan kayu jati pada Masjid Gedhé Mataram, dan
atap bertumpang tiga di Masjid Sultan Suriansyah yang melambangkan pohon hayat. Ruang-ruang dalam
masjid dirancang secara fungsional untuk ibadah dan aktivitas sosial, mencerminkan adaptasi lokal terhadap
prinsip arsitektur Islam. Pengaruh kerajaan-kerajaan yang ada di setiap daerah terlihat dalam elemen
struktural, sehingga memberikan sentuhan khas sesuai budaya setempat. Penelitian ini menegaskan
pentingnya pelestarian arsitektur masjid tradisional sebagai identitas budaya. Hasil studi diharapkan menjadi
rujukan dalam merancang masjid yang tetap mempertahankan kearifan lokal sambil beradaptasi dengan
perkembangan zaman.
ABSTRACT
This research discusses the uniqueness of traditional mosque architecture in the archipelago that reflects the
fusion of Islamic values and local culture. Using the literature study method, this research highlights the
design elements, materials, and spatial functions of mosques in various regions, such as Sunan Giri Mosque
in Gresik, Gedhé Mataram Mosque in Kotagede, and Sultan Suriansyah Mosque in South Kalimantan. The
method used in this research is a literature study with the main sources used are articles from relevant
scientific journals. The results show that each mosque has distinctive characteristics, such as the joglo
structure of Sunan Giri Mosque, the use of teak wood at Gedhé Mataram Mosque, and the three-pitched roof
at Sultan Suriansyah Mosque which symbolizes the tree of life.The spaces within the mosque are functionally
designed for worship and social activities, reflecting local adaptations to Islamic architectural principles. The
influence of the kingdoms in each region can be seen in the structural elements, giving a distinctive touch to
the local culture. This study emphasizes the importance of preserving traditional mosque architecture as a
cultural identity. The study results are expected to be a reference in designing mosques that retain local
wisdom while adapting to the times..

Pendahuluan

Nusantara adalah istilah yang merujuk pada wilayah kepulauan yang berada di antara
Samudra Hindia dan Samudra Pasifik. Secara etimologis, "Nusantara" berasal dari dua
kata dalam bahasa Jawa Kuno: "nusa" yang berarti pulau, dan "antara" yang berarti luar
atau seberang. Dalam konteks modern, Nusantara sering digunakan sebagai istilah
budaya dan geografis yang merujuk pada seluruh wilayah Indonesia, sekaligus

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islans Negeri Maulana Mali 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

menegaskan keberagaman etnis, bahasa, dan tradisi yang ada di dalamnya. Perpaduan
budaya lokal yang beragam dalam wilayah Nusantara menjadikan ekspresi seni dan
arsitektur di Indonesia sangat unik, termasuk dalam bentuk masjid tradisional. Warisan
budaya ini tercermin melalui nilai-nilai arsitektur yang tidak hanya memenuhi kebutuhan
spiritual, tetapi juga mencerminkan identitas masyarakat setempat di setiap daerah
(Pratomo et al., 2024).

Nilai-nilai Islam umumnya tercermin dalam karya arsitektur yang dirancang oleh
arsitek Muslim, karena dalam ajaran Islam, arsitektur bersumber dari al-Quran sebagai
dasar segala pengetahuan. Oleh karena itu, hasil karya arsitek Muslim tidak akan
menyimpang dari prinsip syariah daan tauhid. Nilai-nilai Islam dalam arsitektur tersebut
merupakan gabungan antara hasil kebudayaan manusia dan ungkapan pengabdian
seorang Muslim kepada Allah. Dengan demikian, karya tersebut mencerminkan
keharmonisan antara manusia, alam sekitar, dan Sang Pencipta (Hidayatulloh, 2020).
Struktur dan ruang dalam arsitektur masjid tradisional di berbagai daerah di Indonesia
menunjukkan variasi bentuk, teknik konstruksi, dan nilai filosofis yang menggambarkan
keberagaman budaya Nusantara. Arsitektur masjid tradisional Nusantara
mencerminkan warisan budaya yang kaya dan unik, hasil perpaduan antara tradisi lokal
dan nilai-nilai Islam. Setiap daerah di Indonesia memiliki keunikan dalam tata ruang dan
struktur masjid, yang tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai
pusat sosial dan budaya masyarakat. Dari atap tumpang tiga di masjid-masjid Jawa
hingga bentuk sederhana masjid di wilayah pesisir, perbedaan ini menggambarkan
adaptasi terhadap lingkungan geografis, sosial, dan budaya setempat.

Keunikan arsitektur masjid tradisional Nusantara tercermin dalam elemen-elemen
strukturalnya, seperti penggunaan material lokal, teknik konstruksi tradisional, dan
detail dekoratif yang sarat makna filosofis. Di Aceh, Masjid Raya Baiturrahman dengan
pengaruh arsitektur Moghul menjadi simbol budaya yang kaya, sedangkan di
Minangkabau, masjid dengan atap gonjong menunjukkan keterkaitan dengan rumah
adat dan sistem sosial matrilineal. Perbedaan ini menunjukkan bagaimana arsitektur
masjid di berbagai daerah dipengaruhi oleh budaya lokal sekaligus mempertahankan
prinsip-prinsip Islam. Dalam konteks ruang, masjid-masjid ini juga memiliki karakteristik
yang khas. Ruang utama untuk salat biasanya di desain sederhana untuk menciptakan
suasana khusyuk, tetapi memiliki elemen unik seperti mihrab, mimbar, dan serambi yang
sering kali dihiasi dengan ukiran tradisional (Siswayanti, 2016). Selain itu, keberadaan
ruang-ruang tambahan seperti pendopo dan halaman masjid menunjukkan fungsi
masjid sebagai pusat komunitas, tempat berkumpul, dan menyelenggarakan berbagai
kegiatan sosial dan keagamaan.

Artikel ini bertujuan untuk melakukan studi perbandingan antara struktur dan ruang
dalam arsitektur masjid tradisional di berbagai daerah di Nusantara. Dengan mengkaji
elemen-elemen desain, material, dan fungsi ruang, artikel ini berusaha mengungkapkan
bagaimana keberagaman budaya memengaruhi arsitektur masjid, serta menemukan
pola-pola umum yang menjadi ciri khas masjid Nusantara. Studi ini juga memberikan
wawasan tentang bagaimana tradisi lokal tetap relevan dan mampu beradaptasi dengan
perubahan zaman.

113



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

Adapun metode yang digunakan dalam penelitian ini yaitu metode studi literatur atau
studi kepustakaan sebagai pendekatan utama dalam pengumpulan data. Studi literatur
merupakan teknik pengumpulan informasi yang dilakukan dengan cara menganalisis
berbagai sumber tertulis, seperti buku, dokumen, literatur ilmiah, dan laporan yang
relevan dengan topik penelitian. Melalui metode ini, peneliti dapat memperoleh data
yang diperlukan untuk mendukung kajian secara mendalam (Siyoto & Sodik, 2015).
Dalam penelitian ini, sumber utama yang digunakan adalah artikel-artikel dari jurnal
ilmiah yang dipilih berdasarkan relevansinya terhadap topik pembahasan. Pemilihan
referensi tersebut bertujuan untuk memastikan bahwa data yang diperoleh memiliki
validitas dan kredibilitas yang tinggi. Pendekatan studi kepustakaan memungkinkan
peneliti untuk menyusun landasan teori yang kuat, memahami konteks penelitian, serta
mengidentifikasi kesenjangan pengetahuan yang dapat diisi melalui penelitian ini.
Dengan demikian, metode ini menjadi langkah awal yang strategis untuk
mengembangkan analisis dan kesimpulan yang berbobot.

Pembahasan

Bangunan Masjid Sunan Giri Gresik

Masjid Sunan Giri didirikan oleh Sunan Giri, salah satu walisanga. Masjid ini memiliki
khas budaya yang bernuansa Hindu dan tradisional Jawa (Widodo, 2004). Struktur
bangunan Joglo pada Masjid Sunan Giri, yang terdiri dari berbagai zona ruang yang
tertata dalam satu kompleks, memperlihatkan keharmonisan serta keunikan arsitektur
yang memukau. Beragam zona bangunan kecil yang melengkapi infrastruktur, dengan
bentuk dan fungsi yang berbeda, mencerminkan nilai estetika dan keanekaragaman
budaya yang khas. Sementara itu, tata ruang Masjid Besar Ainul Yakin Sunan Giri terbagi
menjadi tiga zona utama, yaitu zona ritual, zona transisi, dan zona sosial. Zona ritual
yang digunakan untuk ruang beribadah, zona transisi digunakan untuk perbatasan
antara ruang ibadah dan tempat umum, dan zona sosial digunakan untuk pendopo,
tempat berwudhu, tempat mengaji anak-anak, dan kamar mandi (Siswayanti, 2016).

Setiap bangunan yang dibangun memiliki makna sebagai simbol kekayaan budaya
masyarakat. Seperti pada Masjid Sunan Giri, desain ruangannya mencakup interior dan
eksterior yang mencerminkan seni, pemikiran, dan budaya lokal dalam bentuk arsitektur
vernacular. Bangunan Masjid Sunan Giri menunjukkan perpaduan antara tradisi pra-
Islam dan tipologi Masjid Kuno Jawa. Struktur Joglo ditopang oleh empat soko guru,
dilengkapi atap tumpang tiga, dan mustaka berbentuk nanas khas Hindu. Mimbar masjid
dihiasi ornamen berbentuk flora, dengan simbol surya Majapahit. Serambi mengelilingi
ruang utama ibadah, yang di dalamnya terdapat bedug yang sebelumnya digunakan
dalam tradisi seni tabuhan untuk ritual keagamaan pada masa pra-Islam. Pagar masjid
dilengkapi dengan gapura berbentuk tugu bentar, yang menyerupai arsitektur kori pada
kedaton di kompleks Kerajaan Hindu.

Arsitektur Masjid Sunan Giri merepresentasikan ciri khas masjid kesultanan kedaton
pada masa kejayaan Islam di Jawa. Bangunan masjid ini menampilkan gaya arsitektur
tradisional Jawa dengan bentuk rumah joglo yang memiliki denah persegi empat
berbentuk bujur sangkar, berdiri di atas tanah berteras dengan pondasi kokoh dan

114



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

tinggi. Struktur utamanya ditopang oleh empat tiang besar yang dikenal sebagai soko
guru, terbuat dari kayu jati, dan dilengkapi dengan serambi di bagian depan serta
samping. Atapnya berbentuk piramida bertingkat tiga. Di sekeliling bagian depan dan
samping bangunan terdapat parit berisi air atau kolam (Tim Penyusun Buku Gresik
Dalam Perspektif Sejarah, 2003).

Bangunan Masjid Gedhe Mataram Kotagede

Masjid Gedhe Mataram Kotagede adalah masjid utama kerajaan yang dibangun pada
masa pemerintahan Panembahan Senopati. Masjid ini terletak dalam satu kompleks
dengan Pasarean Agung Kotagede. Struktur ruang pada Masjid Gedhé Mataram
Kotagede terbagi menjadi tiga bagian utama, yaitu bangunan inti yang disebut Liwan,
serambi, dan emper. Secara keseluruhan, denah masjid berbentuk persegi dengan
ukuran 30 x 30 meter persegi. Bangunan ini dilengkapi dengan empat tiang kayu utama,
yang dikenal sebagai Saka Guru, yang berfungsi membentuk ruang ibadah dengan
makna tertentu. Saka Guru merujuk pada tiang utama yang menjadi penopang struktur
arsitektur. Pada Masjid Gedhé Mataram Kotagede, Saka Guru memiliki ukuran 0,3 x 0,3
x 5 meter dan berfungsi sebagai pendukung struktur atap bertingkat yang dikenal
sebagai tajuk lambing gantung. Atap ini tidak hanya berfungsi sebagai penutup
bangunan tetapi juga mencerminkan nilai estetika dan filosofi tradisional yang melekat
pada arsitektur masjid Jawa. Kombinasi antara struktur, dimensi, dan bentuk arsitektur
ini menunjukkan bagaimana konsep ruang ibadah dalam Islam diadaptasi ke dalam
tradisi lokal dengan tetap menjaga nilai-nilai religius dan budaya (Kusuma, 2021).

Sebagian besar struktur Masjid Gedhé Mataram Kotagede memanfaatkan kayu jati
sebagai material utama, baik untuk tiang penyangga maupun konstruksi atapnya. Kayu
jati dipilih tidak hanya karena keunggulannya dalam hal kekuatan dan daya tahan, tetapi
juga karena memiliki nilai simbolis yang mendalam. Secara filosofis, penggunaan kayu
jati mencerminkan harapan agar manusia memiliki jati diri yang kokoh. Makna ini
mengandung pesan moral bahwa dalam menghadapi berbagai dinamika kehidupan,
manusia diharapkan tetap teguh dan konsisten, tanpa melupakan kewajibannya untuk
beribadah kepada Tuhan Yang Maha Esa. Saka Guru, yang juga terbuat dari kayu jati,
melambangkan kesejatian, yang tidak hanya merujuk pada identitas individu tetapi juga
mengacu pada makna yang lebih luas dan universal. Kesejatian tersebut mencakup
keimanan yang murni, cinta yang tulus, dan kesetiaan yang abadi (Abror, 2016). Kayu
jati, dalam konteks ini menjadi simbol universal untuk menggambarkan ketulusan dan
keutuhan dalam menijalani kehidupan. Dengan demikian, nilai filosofis ini bertujuan
untuk mendorong manusia menghindari sikap dan perilaku negatif seperti kemunafikan,
pengkhianatan, serta ketidaksungguhan, sekaligus menginspirasi untuk menjaga
integritas dan kejujuran dalam berbagai aspek kehidupan.

Bangunan Masjid Sultan Suriansyah Kalimantan Selatan

Masjid Sultan Suriansyah didirikan sejak adanya Kerajaan Demak. Masjid ini dibangun
di area Komplek Makam Sultan Suriansyah, area tersebut merupakan pusat
pemerintahan Kerajaan Banjar pada saat itu (Muchamad, 2006). Fungsi masjid di
Kalimantan Selatan sangat dipengaruhi oleh dimensi budaya lokal, karena ajaran Islam
telah menyatu dan berasimilasi dengan tradisi masyarakat setempat. Hal ini tercermin

115



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

melalui berbagai kegiatan kebudayaan yang diselenggarakan di masjid-masjid,
menjadikannya tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat interaksi
sosial dan pelestarian budaya. Integrasi antara elemen agama Islam dan unsur-unsur
kebudayaan lokal berlangsung harmonis, menciptakan sinergi yang mendukung
pelaksanaan ibadah secara lebih menyeluruh. Masjid di Kalimantan Selatan tidak hanya
berfungsi sebagai tempat shalat berjamaah atau pengajian, tetapi juga sebagai ruang
untuk berbagai aktivitas budaya yang memperkuat nilai-nilai keagamaan dalam
kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, keberadaan masjid menjadi wujud nyata dari
hubungan dinamis antara agama dan budaya yang saling melengkapi dalam membentuk
identitas masyarakat Muslim setempat (Aufa, 2012).

Berdasarkan penelitian yang dilakukan Aufa (2012), menemukan hasil bahwa ruang-
ruang yang terdapat pada masjid tradisional di Kalimantan Selatan dirancang dengan
sangat fungsional, sehingga hampir seluruh area bangunan dapat dimanfaatkan secara
optimal untuk berbagai kegiatan keagamaan. Elemen ruang yang umumnya ditemukan
pada masjid-masjid tradisional di wilayah ini meliputi mihrab, ruang utama untuk shalat
berjamaah, dan teras yang mengelilingi bangunan. Mihrab memiliki orientasi yang
menghadap kiblat dan berfungsi sebagai tempat bagi imam memimpin shalat. Ruang
utama shalat berjamaah biasanya berbentuk bujur sangkar, dirancang untuk
menampung jamaah yang melaksanakan shalat dengan nyaman. Teras yang
mengelilingi masjid berfungsi sebagai ruang tambahan yang dapat digunakan untuk
shalat, terutama ketika jumlah jamaah melebihi kapasitas ruang utama. Desain ruang
yang sederhana namun efisien ini mencerminkan kearifan lokal yang mengutamakan
fungsi tanpa mengesampingkan nilai-nilai spiritual dan estetika dalam arsitektur masjid
tradisional. Hal ini juga menunjukkan bagaimana konsep ruang di masjid-masjid
tradisional Kalimantan Selatan dirancang untuk mendukung keselarasan antara
kebutuhan ibadah dan interaksi sosial.

Sedangkan secara struktur bangunan masjid di daerah Kalimantan Selatan, atapnya
terdapat tumpeng tumpuk tiga dan hiasan pada puncak atapnya yang menjadi simbol
dari burung enggang yang bertengger di pohon hayat. Pohon hayat menjadi simbol dari
keseluruhan bangunan masjid. Selain atap bertumpang tiga yang menjadi ciri khas
masjid tradisional, beberapa masjid di wilayah ini juga memiliki dua lapisan atap yang
dirancang untuk menaungi dua area utama. Atap pertama berfungsi menutupi ruang
shalat utama yang diperuntukkan bagi jamaah, sementara atap kedua dirancang khusus
untuk melindungi ruang mihrab, tempat imam memimpin shalat. Pengaturan ini tidak
hanya mencerminkan pembagian ruang yang jelas dalam arsitektur masjid, tetapi juga
menggarisbawahi pentingnya fungsi masing-masing ruang dalam mendukung
pelaksanaan ibadah secara khusyuk.

Desain atap ini tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga simbolis, mencerminkan
hierarki ruang dan fokus pada keutamaan ibadah dalam arsitektur Islam tradisional
Kalimantan Selatan. Struktur ini menunjukkan adaptasi lokal terhadap prinsip-prinsip
arsitektur Islam, sekaligus memperlihatkan kearifan lokal dalam mengakomodasi
kebutuhan masyarakat Muslim di wilayah tersebut. Bentuk atap tumpang pada masjid
tradisional di Kalimantan Selatan merupakan hasil pengaruh dari penyebaran Islam yang
dilakukan oleh Kerajaan Demak, sebuah kerajaan penting dalam sejarah Islam di

116



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

Nusantara. Pengaruh ini terlihat dari fakta bahwa atap tumpang tidak ditemukan pada
arsitektur tradisional Kalimantan Selatan lainnya, menjadikannya elemen khas dalam
arsitektur masjid di wilayah ini.

Meskipun berasal dari pengaruh luar, konsep atap tumpang di Kalimantan Selatan
memiliki karakteristik tersendiri yang mencerminkan adaptasi lokal. Salah satu makna
simbolis yang terkandung dalam desain ini adalah representasi dari pohon hayat, sebuah
simbol universal yang menggambarkan kehidupan, kesucian, dan hubungan manusia
dengan Tuhan. Oleh karena itu, meskipun mengadopsi konsep yang serupa dengan
masjid-masjid di Pantai Utara Jawa, bentuk atap tumpang di Kalimantan Selatan memiliki
perbedaan yang mencolok, khususnya pada sudut kemiringannya. Pada masjid-masjid di
Pantai Utara Jawa, sudut kemiringan atap tingkat paling atas cenderung tumpul,
mencerminkan gaya arsitektur yang lebih landai. Sebaliknya, pada masjid-masjid di
Kalimantan Selatan, atap tumpang memiliki sudut kemiringan yang lebih tajam, berkisar
antara 60 hingga 75 derajat, sehingga memberikan tampilan yang lebih runcing.

Kesimpulan

Penelitian ini menyoroti keunikan dan keberagaman arsitektur masjid tradisional di
Nusantara, yang mencerminkan perpaduan nilai-nilai Islam dengan tradisi budaya lokal.
Setiap masjid, seperti Masjid Sunan Giri di Gresik, Masjid Gedhé Mataram di Kotagede,
dan Masjid Sultan Suriansyah di Kalimantan Selatan, menampilkan ciri khas arsitektur
yang mengintegrasikan nilai spiritual, estetika, dan fungsionalitas. Masjid tradisional di
Nusantara dirancang tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapijuga sebagai pusat sosial
dan budaya. Masjid Sunan Giri menampilkan perpaduan tradisi pra-Islam dengan nilai-
nilai Islam, yang terlihat dari struktur joglo, soko guru, dan ornamen khas Hindu-Jawa.
Masjid Gedhé Mataram Kotagede memanfaatkan kayu jati sebagai simbol kesejatian dan
integritas, sementara Masjid Sultan Suriansyah menonjolkan adaptasi lokal seperti atap
bertumpang tiga yang melambangkan pohon hayat.

Adapaun ruang-ruang dalam masjid tradisional dirancang untuk mendukung berbagai
aktivitas ibadah dan sosial. Mihrab berfungsi sebagai tempat imam, ruang utama shalat
berjamaah untuk jamaah, dan serambi atau teras sebagai ruang tambahan. Filosofi
desain mencerminkan harmoni antara kebutuhan spiritual dan sosial masyarakat
setempat. Desain masjid di Nusantara dipengaruhi oleh penyebaran Islam melalui
kerajaan-kerajaan besar, salah satunya Kerajaan Demak. Pengaruh ini tercermin dalam
elemen-elemen struktural, seperti atap tumpang tiga yang khas. Namun, setiap daerah
memberikan sentuhan lokal, seperti sudut kemiringan atap masjid di Kalimantan Selatan
yang lebih tajam dibandingkan masjid di Pantai Utara Jawa, mencerminkan adaptasi
terhadap budaya dan lingkungan setempat.

Pelestarian Arsitektur Tradisional yaitu Pemerintah dan masyarakat perlu
melestarikan arsitektur masjid tradisional sebagai warisan budaya yang bernilai tinggi.
Hal ini dapat dilakukan melalui restorasi bangunan bersejarah, pengembangan
dokumentasi arsitektur, dan peningkatan kesadaran masyarakat tentang nilai sejarah
masjid. Integrasi dengan Teknologi Modern yaitu Dalam pembangunan masjid modern,
prinsip-prinsip arsitektur tradisional dapat diintegrasikan dengan teknologi dan material

117



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 112-118 elSSN: 3024-8140

kontemporer untuk menciptakan desain yang inovatif namun tetap mempertahankan
nilai-nilai lokal.

Penelitian Lanjutan yaitu Penelitian lebih lanjut dapat dilakukan untuk mengeksplorasi
filosofi dan simbolisme yang terkandung dalam elemen-elemen arsitektur masjid di
berbagai daerah di Nusantara. Penelitian ini juga dapat diperluas untuk memahami
peran masjid dalam mendukung interaksi sosial dan pembangunan komunitas.
Keseluruhan, studi ini memperlihatkan bahwa masjid tradisional Nusantara tidak hanya
menjadi simbol keagamaan, tetapi juga cerminan identitas budaya yang kaya, yang layak
dipertahankan dan dikembangkan untuk generasi mendatang.

Daftar Pustaka

Abror, I. (2016). Aktualisasi Nilai-Nilai Budaya Masjid Pathok Negoro. ESENSIA: Jurnal
lImu-llmu Ushuluddin, 17(1), 63. https://doi.org/10.14421/esensia.v17i1.1279

Aufa, N. (2012). Tipologi Ruang Dan Wujud Arsitektur Masjid Tradisional Kalimantan
Selatan. Journal of Islamic Architecture, 1(2), 53-59.
https://doi.org/10.18860/jia.v1i2.1722

Hidayatulloh, H. (2020). Perkembangan Arsitektur Islam: Mengenal Bentuk Arsitektur
Islam di Nusantara. Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 8(75), 147-154.

Kusuma, A. (2021). Kajian Makna Saka Guru di Masjid Gedhé Mataram Kotagede
Yogyakarta (Sebuah Tinjauan Arsitektur). LINTAS RUANG: Jurnal Pengetahuan Dan
Perancangan Desain Interior, 8(2), 1-10. https://doi.org/10.24821/lintas.v8i2.5198

Muchamad, B. N. (2006). Melacak Arsitektur Keraton Banjar [Universitas Lambung
Mangkurat]. In DIMENSI (Jurnal Teknik Arsitektur) (Vol. 34, Issue 2).
http://puslit2.petra.ac.id/ejournal/index.php/ars/article/view/[16542

Pratomo, Y., Prihatmaji, & Yulianto. (2024). Periodisasi Arsitektur Nusantara. 4(9), 712—
720.

Siswayanti, N. (2016). Akulturasi Budaya pada Arsitektur Masjid Sunan Giri. Jurnal Lektur
Keagamaan, 14(2), 299. https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.503

Siyoto, S., & Sodik, A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media Publishing.

Tim Penyusun Buku Gresik Dalam Perspektif Sejarah. (2003). Gresik Dalam Perspektif
Sejarah. :Kepala Dinas Pariwisata Informasi dan Komunikasi Kabupaten Gresik.

Widodo, D. I. (2004). Grissee Tempo Doeloe. Pemerintah Kabupaten Gresik.

118



