
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)   eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 112-118    http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Struktur dan ruang dalam arsitektur Masjid Tradisional 
Nusantara: Studi perbandingan antara daerah 

Anisya Noor Sulistyana  
Program Studi Arsitektur, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *210606110123@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 
Penelitian ini membahas keunikan arsitektur masjid tradisional 
Nusantara yang mencerminkan perpaduan nilai Islam dan budaya 
lokal. Dengan metode studi literatur, penelitian ini menyoroti elemen 
desain, material, dan fungsi ruang masjid di berbagai daerah, seperti 
Masjid Sunan Giri di Gresik, Masjid Gedhé Mataram di Kotagede, dan 
Masjid Sultan Suriansyah di Kalimantan Selatan. Metode yang 
digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan dengan 
sumber utama yang digunakan adalah artikel-artikel dari jurnal ilmiah 
yang relevan. Hasilnya menunjukkan bahwa setiap masjid memiliki ciri 

khas, seperti struktur joglo pada Masjid Sunan Giri, penggunaan kayu jati pada Masjid Gedhé Mataram, dan 
atap bertumpang tiga di Masjid Sultan Suriansyah yang melambangkan pohon hayat. Ruang-ruang dalam 
masjid dirancang secara fungsional untuk ibadah dan aktivitas sosial, mencerminkan adaptasi lokal terhadap 
prinsip arsitektur Islam. Pengaruh kerajaan-kerajaan yang ada di setiap daerah terlihat dalam elemen 
struktural, sehingga memberikan sentuhan khas sesuai budaya setempat. Penelitian ini menegaskan 
pentingnya pelestarian arsitektur masjid tradisional sebagai identitas budaya. Hasil studi diharapkan menjadi 
rujukan dalam merancang masjid yang tetap mempertahankan kearifan lokal sambil beradaptasi dengan 
perkembangan zaman.  
A B S T R A C T 

This research discusses the uniqueness of traditional mosque architecture in the archipelago that reflects the 
fusion of Islamic values and local culture. Using the literature study method, this research highlights the 
design elements, materials, and spatial functions of mosques in various regions, such as Sunan Giri Mosque 
in Gresik, Gedhé Mataram Mosque in Kotagede, and Sultan Suriansyah Mosque in South Kalimantan. The 
method used in this research is a literature study with the main sources used are articles from relevant 
scientific journals. The results show that each mosque has distinctive characteristics, such as the joglo 
structure of Sunan Giri Mosque, the use of teak wood at Gedhé Mataram Mosque, and the three-pitched roof 
at Sultan Suriansyah Mosque which symbolizes the tree of life.The spaces within the mosque are functionally 
designed for worship and social activities, reflecting local adaptations to Islamic architectural principles. The 
influence of the kingdoms in each region can be seen in the structural elements, giving a distinctive touch to 
the local culture. This study emphasizes the importance of preserving traditional mosque architecture as a 
cultural identity. The study results are expected to be a reference in designing mosques that retain local 
wisdom while adapting to the times..  

Pendahuluan  

Nusantara adalah istilah yang merujuk pada wilayah kepulauan yang berada di antara 
Samudra Hindia dan Samudra Pasifik. Secara etimologis, "Nusantara" berasal dari dua 
kata dalam bahasa Jawa Kuno: "nusa" yang berarti pulau, dan "antara" yang berarti luar 
atau seberang. Dalam konteks modern, Nusantara sering digunakan sebagai istilah 
budaya dan geografis yang merujuk pada seluruh wilayah Indonesia, sekaligus 

Kata Kunci: 
Masjid tradisional, nusantara, 
budaya, struktur, ruang 
 
Keywords: 
Traditional,  mosque, 
archipelago, culture, 
structure, space 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

113 
 

menegaskan keberagaman etnis, bahasa, dan tradisi yang ada di dalamnya. Perpaduan 
budaya lokal yang beragam dalam wilayah Nusantara menjadikan ekspresi seni dan 
arsitektur di Indonesia sangat unik, termasuk dalam bentuk masjid tradisional. Warisan 
budaya ini tercermin melalui nilai-nilai arsitektur yang tidak hanya memenuhi kebutuhan 
spiritual, tetapi juga mencerminkan identitas masyarakat setempat di setiap daerah 
(Pratomo et al., 2024). 

Nilai-nilai Islam umumnya tercermin dalam karya arsitektur yang dirancang oleh 
arsitek Muslim, karena dalam ajaran Islam, arsitektur bersumber dari al-Quran sebagai 
dasar segala pengetahuan. Oleh karena itu, hasil karya arsitek Muslim tidak akan 
menyimpang dari prinsip syariah daan tauhid. Nilai-nilai Islam dalam arsitektur tersebut 
merupakan gabungan antara hasil kebudayaan manusia dan ungkapan pengabdian 
seorang Muslim kepada Allah. Dengan demikian, karya tersebut mencerminkan 
keharmonisan antara manusia, alam sekitar, dan Sang Pencipta (Hidayatulloh, 2020). 
Struktur dan ruang dalam arsitektur masjid tradisional di berbagai daerah di Indonesia 
menunjukkan variasi bentuk, teknik konstruksi, dan nilai filosofis yang menggambarkan 
keberagaman budaya Nusantara. Arsitektur masjid tradisional Nusantara 
mencerminkan warisan budaya yang kaya dan unik, hasil perpaduan antara tradisi lokal 
dan nilai-nilai Islam. Setiap daerah di Indonesia memiliki keunikan dalam tata ruang dan 
struktur masjid, yang tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai 
pusat sosial dan budaya masyarakat. Dari atap tumpang tiga di masjid-masjid Jawa 
hingga bentuk sederhana masjid di wilayah pesisir, perbedaan ini menggambarkan 
adaptasi terhadap lingkungan geografis, sosial, dan budaya setempat. 

Keunikan arsitektur masjid tradisional Nusantara tercermin dalam elemen-elemen 
strukturalnya, seperti penggunaan material lokal, teknik konstruksi tradisional, dan 
detail dekoratif yang sarat makna filosofis. Di Aceh, Masjid Raya Baiturrahman dengan 
pengaruh arsitektur Moghul menjadi simbol budaya yang kaya, sedangkan di 
Minangkabau, masjid dengan atap gonjong menunjukkan keterkaitan dengan rumah 
adat dan sistem sosial matrilineal. Perbedaan ini menunjukkan bagaimana arsitektur 
masjid di berbagai daerah dipengaruhi oleh budaya lokal sekaligus mempertahankan 
prinsip-prinsip Islam. Dalam konteks ruang, masjid-masjid ini juga memiliki karakteristik 
yang khas. Ruang utama untuk salat biasanya di desain sederhana untuk menciptakan 
suasana khusyuk, tetapi memiliki elemen unik seperti mihrab, mimbar, dan serambi yang 
sering kali dihiasi dengan ukiran tradisional (Siswayanti, 2016). Selain itu, keberadaan 
ruang-ruang tambahan seperti pendopo dan halaman masjid menunjukkan fungsi 
masjid sebagai pusat komunitas, tempat berkumpul, dan menyelenggarakan berbagai 
kegiatan sosial dan keagamaan. 

Artikel ini bertujuan untuk melakukan studi perbandingan antara struktur dan ruang 
dalam arsitektur masjid tradisional di berbagai daerah di Nusantara. Dengan mengkaji 
elemen-elemen desain, material, dan fungsi ruang, artikel ini berusaha mengungkapkan 
bagaimana keberagaman budaya memengaruhi arsitektur masjid, serta menemukan 
pola-pola umum yang menjadi ciri khas masjid Nusantara. Studi ini juga memberikan 
wawasan tentang bagaimana tradisi lokal tetap relevan dan mampu beradaptasi dengan 
perubahan zaman. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

114 
 

Adapun metode yang digunakan dalam penelitian ini yaitu metode studi literatur atau 
studi kepustakaan sebagai pendekatan utama dalam pengumpulan data. Studi literatur 
merupakan teknik pengumpulan informasi yang dilakukan dengan cara menganalisis 
berbagai sumber tertulis, seperti buku, dokumen, literatur ilmiah, dan laporan yang 
relevan dengan topik penelitian. Melalui metode ini, peneliti dapat memperoleh data 
yang diperlukan untuk mendukung kajian secara mendalam (Siyoto & Sodik, 2015). 
Dalam penelitian ini, sumber utama yang digunakan adalah artikel-artikel dari jurnal 
ilmiah yang dipilih berdasarkan relevansinya terhadap topik pembahasan. Pemilihan 
referensi tersebut bertujuan untuk memastikan bahwa data yang diperoleh memiliki 
validitas dan kredibilitas yang tinggi. Pendekatan studi kepustakaan memungkinkan 
peneliti untuk menyusun landasan teori yang kuat, memahami konteks penelitian, serta 
mengidentifikasi kesenjangan pengetahuan yang dapat diisi melalui penelitian ini. 
Dengan demikian, metode ini menjadi langkah awal yang strategis untuk 
mengembangkan analisis dan kesimpulan yang berbobot. 

Pembahasan  

Bangunan Masjid Sunan Giri Gresik 

Masjid Sunan Giri didirikan oleh Sunan Giri, salah satu walisanga. Masjid ini memiliki 
khas budaya yang bernuansa Hindu dan tradisional Jawa (Widodo, 2004). Struktur 
bangunan Joglo pada Masjid Sunan Giri, yang terdiri dari berbagai zona ruang yang 
tertata dalam satu kompleks, memperlihatkan keharmonisan serta keunikan arsitektur 
yang memukau. Beragam zona bangunan kecil yang melengkapi infrastruktur, dengan 
bentuk dan fungsi yang berbeda, mencerminkan nilai estetika dan keanekaragaman 
budaya yang khas. Sementara itu, tata ruang Masjid Besar Ainul Yakin Sunan Giri terbagi 
menjadi tiga zona utama, yaitu zona ritual, zona transisi, dan zona sosial. Zona ritual 
yang digunakan untuk ruang beribadah, zona transisi digunakan untuk perbatasan 
antara ruang ibadah dan tempat umum, dan zona sosial digunakan untuk pendopo, 
tempat berwudhu, tempat mengaji anak-anak, dan kamar mandi (Siswayanti, 2016). 

Setiap bangunan yang dibangun memiliki makna sebagai simbol kekayaan budaya 
masyarakat. Seperti pada Masjid Sunan Giri, desain ruangannya mencakup interior dan 
eksterior yang mencerminkan seni, pemikiran, dan budaya lokal dalam bentuk arsitektur 
vernacular. Bangunan Masjid Sunan Giri menunjukkan perpaduan antara tradisi pra-
Islam dan tipologi Masjid Kuno Jawa. Struktur Joglo ditopang oleh empat soko guru, 
dilengkapi atap tumpang tiga, dan mustaka berbentuk nanas khas Hindu. Mimbar masjid 
dihiasi ornamen berbentuk flora, dengan simbol surya Majapahit. Serambi mengelilingi 
ruang utama ibadah, yang di dalamnya terdapat bedug yang sebelumnya digunakan 
dalam tradisi seni tabuhan untuk ritual keagamaan pada masa pra-Islam. Pagar masjid 
dilengkapi dengan gapura berbentuk tugu bentar, yang menyerupai arsitektur kori pada 
kedaton di kompleks Kerajaan Hindu. 

Arsitektur Masjid Sunan Giri merepresentasikan ciri khas masjid kesultanan kedaton 
pada masa kejayaan Islam di Jawa. Bangunan masjid ini menampilkan gaya arsitektur 
tradisional Jawa dengan bentuk rumah joglo yang memiliki denah persegi empat 
berbentuk bujur sangkar, berdiri di atas tanah berteras dengan pondasi kokoh dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

115 
 

tinggi. Struktur utamanya ditopang oleh empat tiang besar yang dikenal sebagai soko 
guru, terbuat dari kayu jati, dan dilengkapi dengan serambi di bagian depan serta 
samping. Atapnya berbentuk piramida bertingkat tiga. Di sekeliling bagian depan dan 
samping bangunan terdapat parit berisi air atau kolam (Tim Penyusun Buku Gresik 
Dalam Perspektif Sejarah, 2003). 

Bangunan Masjid Gedhe Mataram Kotagede 

Masjid Gedhe Mataram Kotagede adalah masjid utama kerajaan yang dibangun pada 
masa pemerintahan Panembahan Senopati. Masjid ini terletak dalam satu kompleks 
dengan Pasarean Agung Kotagede. Struktur ruang pada Masjid Gedhé Mataram 
Kotagede terbagi menjadi tiga bagian utama, yaitu bangunan inti yang disebut Liwan, 
serambi, dan emper. Secara keseluruhan, denah masjid berbentuk persegi dengan 
ukuran 30 x 30 meter persegi. Bangunan ini dilengkapi dengan empat tiang kayu utama, 
yang dikenal sebagai Saka Guru, yang berfungsi membentuk ruang ibadah dengan 
makna tertentu. Saka Guru merujuk pada tiang utama yang menjadi penopang struktur 
arsitektur.  Pada Masjid Gedhé Mataram Kotagede, Saka Guru memiliki ukuran 0,3 x 0,3 
x 5 meter dan berfungsi sebagai pendukung struktur atap bertingkat yang dikenal 
sebagai tajuk lambing gantung. Atap ini tidak hanya berfungsi sebagai penutup 
bangunan tetapi juga mencerminkan nilai estetika dan filosofi tradisional yang melekat 
pada arsitektur masjid Jawa. Kombinasi antara struktur, dimensi, dan bentuk arsitektur 
ini menunjukkan bagaimana konsep ruang ibadah dalam Islam diadaptasi ke dalam 
tradisi lokal dengan tetap menjaga nilai-nilai religius dan budaya (Kusuma, 2021). 

Sebagian besar struktur Masjid Gedhé Mataram Kotagede memanfaatkan kayu jati 
sebagai material utama, baik untuk tiang penyangga maupun konstruksi atapnya. Kayu 
jati dipilih tidak hanya karena keunggulannya dalam hal kekuatan dan daya tahan, tetapi 
juga karena memiliki nilai simbolis yang mendalam. Secara filosofis, penggunaan kayu 
jati mencerminkan harapan agar manusia memiliki jati diri yang kokoh. Makna ini 
mengandung pesan moral bahwa dalam menghadapi berbagai dinamika kehidupan, 
manusia diharapkan tetap teguh dan konsisten, tanpa melupakan kewajibannya untuk 
beribadah kepada Tuhan Yang Maha Esa. Saka Guru, yang juga terbuat dari kayu jati, 
melambangkan kesejatian, yang tidak hanya merujuk pada identitas individu tetapi juga 
mengacu pada makna yang lebih luas dan universal. Kesejatian tersebut mencakup 
keimanan yang murni, cinta yang tulus, dan kesetiaan yang abadi (Abror, 2016). Kayu 
jati, dalam konteks ini menjadi simbol universal untuk menggambarkan ketulusan dan 
keutuhan dalam menjalani kehidupan. Dengan demikian, nilai filosofis ini bertujuan 
untuk mendorong manusia menghindari sikap dan perilaku negatif seperti kemunafikan, 
pengkhianatan, serta ketidaksungguhan, sekaligus menginspirasi untuk menjaga 
integritas dan kejujuran dalam berbagai aspek kehidupan. 

Bangunan Masjid Sultan Suriansyah Kalimantan Selatan  

Masjid Sultan Suriansyah didirikan sejak adanya Kerajaan Demak. Masjid ini dibangun 
di area Komplek Makam Sultan Suriansyah, area tersebut merupakan pusat 
pemerintahan Kerajaan Banjar pada saat itu (Muchamad, 2006). Fungsi masjid di 
Kalimantan Selatan sangat dipengaruhi oleh dimensi budaya lokal, karena ajaran Islam 
telah menyatu dan berasimilasi dengan tradisi masyarakat setempat. Hal ini tercermin 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

116 
 

melalui berbagai kegiatan kebudayaan yang diselenggarakan di masjid-masjid, 
menjadikannya tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat interaksi 
sosial dan pelestarian budaya. Integrasi antara elemen agama Islam dan unsur-unsur 
kebudayaan lokal berlangsung harmonis, menciptakan sinergi yang mendukung 
pelaksanaan ibadah secara lebih menyeluruh. Masjid di Kalimantan Selatan tidak hanya 
berfungsi sebagai tempat shalat berjamaah atau pengajian, tetapi juga sebagai ruang 
untuk berbagai aktivitas budaya yang memperkuat nilai-nilai keagamaan dalam 
kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, keberadaan masjid menjadi wujud nyata dari 
hubungan dinamis antara agama dan budaya yang saling melengkapi dalam membentuk 
identitas masyarakat Muslim setempat (Aufa, 2012). 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan Aufa (2012), menemukan hasil bahwa ruang-
ruang yang terdapat pada masjid tradisional di Kalimantan Selatan dirancang dengan 
sangat fungsional, sehingga hampir seluruh area bangunan dapat dimanfaatkan secara 
optimal untuk berbagai kegiatan keagamaan. Elemen ruang yang umumnya ditemukan 
pada masjid-masjid tradisional di wilayah ini meliputi mihrab, ruang utama untuk shalat 
berjamaah, dan teras yang mengelilingi bangunan. Mihrab memiliki orientasi yang 
menghadap kiblat dan berfungsi sebagai tempat bagi imam memimpin shalat. Ruang 
utama shalat berjamaah biasanya berbentuk bujur sangkar, dirancang untuk 
menampung jamaah yang melaksanakan shalat dengan nyaman. Teras yang 
mengelilingi masjid berfungsi sebagai ruang tambahan yang dapat digunakan untuk 
shalat, terutama ketika jumlah jamaah melebihi kapasitas ruang utama. Desain ruang 
yang sederhana namun efisien ini mencerminkan kearifan lokal yang mengutamakan 
fungsi tanpa mengesampingkan nilai-nilai spiritual dan estetika dalam arsitektur masjid 
tradisional. Hal ini juga menunjukkan bagaimana konsep ruang di masjid-masjid 
tradisional Kalimantan Selatan dirancang untuk mendukung keselarasan antara 
kebutuhan ibadah dan interaksi sosial. 

Sedangkan secara struktur bangunan masjid di daerah Kalimantan Selatan, atapnya 
terdapat tumpeng tumpuk tiga dan hiasan pada puncak atapnya yang menjadi simbol 
dari burung enggang yang bertengger di pohon hayat. Pohon hayat menjadi simbol dari 
keseluruhan bangunan masjid. Selain atap bertumpang tiga yang menjadi ciri khas 
masjid tradisional, beberapa masjid di wilayah ini juga memiliki dua lapisan atap yang 
dirancang untuk menaungi dua area utama. Atap pertama berfungsi menutupi ruang 
shalat utama yang diperuntukkan bagi jamaah, sementara atap kedua dirancang khusus 
untuk melindungi ruang mihrab, tempat imam memimpin shalat. Pengaturan ini tidak 
hanya mencerminkan pembagian ruang yang jelas dalam arsitektur masjid, tetapi juga 
menggarisbawahi pentingnya fungsi masing-masing ruang dalam mendukung 
pelaksanaan ibadah secara khusyuk. 

Desain atap ini tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga simbolis, mencerminkan 
hierarki ruang dan fokus pada keutamaan ibadah dalam arsitektur Islam tradisional 
Kalimantan Selatan. Struktur ini menunjukkan adaptasi lokal terhadap prinsip-prinsip 
arsitektur Islam, sekaligus memperlihatkan kearifan lokal dalam mengakomodasi 
kebutuhan masyarakat Muslim di wilayah tersebut. Bentuk atap tumpang pada masjid 
tradisional di Kalimantan Selatan merupakan hasil pengaruh dari penyebaran Islam yang 
dilakukan oleh Kerajaan Demak, sebuah kerajaan penting dalam sejarah Islam di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

117 
 

Nusantara. Pengaruh ini terlihat dari fakta bahwa atap tumpang tidak ditemukan pada 
arsitektur tradisional Kalimantan Selatan lainnya, menjadikannya elemen khas dalam 
arsitektur masjid di wilayah ini. 

Meskipun berasal dari pengaruh luar, konsep atap tumpang di Kalimantan Selatan 
memiliki karakteristik tersendiri yang mencerminkan adaptasi lokal. Salah satu makna 
simbolis yang terkandung dalam desain ini adalah representasi dari pohon hayat, sebuah 
simbol universal yang menggambarkan kehidupan, kesucian, dan hubungan manusia 
dengan Tuhan. Oleh karena itu, meskipun mengadopsi konsep yang serupa dengan 
masjid-masjid di Pantai Utara Jawa, bentuk atap tumpang di Kalimantan Selatan memiliki 
perbedaan yang mencolok, khususnya pada sudut kemiringannya. Pada masjid-masjid di 
Pantai Utara Jawa, sudut kemiringan atap tingkat paling atas cenderung tumpul, 
mencerminkan gaya arsitektur yang lebih landai. Sebaliknya, pada masjid-masjid di 
Kalimantan Selatan, atap tumpang memiliki sudut kemiringan yang lebih tajam, berkisar 
antara 60 hingga 75 derajat, sehingga memberikan tampilan yang lebih runcing.   

Kesimpulan  

Penelitian ini menyoroti keunikan dan keberagaman arsitektur masjid tradisional di 
Nusantara, yang mencerminkan perpaduan nilai-nilai Islam dengan tradisi budaya lokal. 
Setiap masjid, seperti Masjid Sunan Giri di Gresik, Masjid Gedhé Mataram di Kotagede, 
dan Masjid Sultan Suriansyah di Kalimantan Selatan, menampilkan ciri khas arsitektur 
yang mengintegrasikan nilai spiritual, estetika, dan fungsionalitas. Masjid tradisional di 
Nusantara dirancang tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat sosial 
dan budaya. Masjid Sunan Giri menampilkan perpaduan tradisi pra-Islam dengan nilai-
nilai Islam, yang terlihat dari struktur joglo, soko guru, dan ornamen khas Hindu-Jawa. 
Masjid Gedhé Mataram Kotagede memanfaatkan kayu jati sebagai simbol kesejatian dan 
integritas, sementara Masjid Sultan Suriansyah menonjolkan adaptasi lokal seperti atap 
bertumpang tiga yang melambangkan pohon hayat. 

Adapaun ruang-ruang dalam masjid tradisional dirancang untuk mendukung berbagai 
aktivitas ibadah dan sosial. Mihrab berfungsi sebagai tempat imam, ruang utama shalat 
berjamaah untuk jamaah, dan serambi atau teras sebagai ruang tambahan. Filosofi 
desain mencerminkan harmoni antara kebutuhan spiritual dan sosial masyarakat 
setempat. Desain masjid di Nusantara dipengaruhi oleh penyebaran Islam melalui 
kerajaan-kerajaan besar, salah satunya Kerajaan Demak. Pengaruh ini tercermin dalam 
elemen-elemen struktural, seperti atap tumpang tiga yang khas. Namun, setiap daerah 
memberikan sentuhan lokal, seperti sudut kemiringan atap masjid di Kalimantan Selatan 
yang lebih tajam dibandingkan masjid di Pantai Utara Jawa, mencerminkan adaptasi 
terhadap budaya dan lingkungan setempat. 

Pelestarian Arsitektur Tradisional yaitu Pemerintah dan masyarakat perlu 
melestarikan arsitektur masjid tradisional sebagai warisan budaya yang bernilai tinggi. 
Hal ini dapat dilakukan melalui restorasi bangunan bersejarah, pengembangan 
dokumentasi arsitektur, dan peningkatan kesadaran masyarakat tentang nilai sejarah 
masjid. Integrasi dengan Teknologi Modern yaitu Dalam pembangunan masjid modern, 
prinsip-prinsip arsitektur tradisional dapat diintegrasikan dengan teknologi dan material 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 112-118   eISSN: 3024-8140 

118 
 

kontemporer untuk menciptakan desain yang inovatif namun tetap mempertahankan 
nilai-nilai lokal. 

Penelitian Lanjutan yaitu Penelitian lebih lanjut dapat dilakukan untuk mengeksplorasi 
filosofi dan simbolisme yang terkandung dalam elemen-elemen arsitektur masjid di 
berbagai daerah di Nusantara. Penelitian ini juga dapat diperluas untuk memahami 
peran masjid dalam mendukung interaksi sosial dan pembangunan komunitas. 
Keseluruhan, studi ini memperlihatkan bahwa masjid tradisional Nusantara tidak hanya 
menjadi simbol keagamaan, tetapi juga cerminan identitas budaya yang kaya, yang layak 
dipertahankan dan dikembangkan untuk generasi mendatang. 

Daftar Pustaka  

Abror, I. (2016). Aktualisasi Nilai-Nilai Budaya Masjid Pathok Negoro. ESENSIA: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 17(1), 63. https://doi.org/10.14421/esensia.v17i1.1279 

Aufa, N. (2012). Tipologi Ruang Dan Wujud Arsitektur Masjid Tradisional Kalimantan 
Selatan. Journal of Islamic Architecture, 1(2), 53–59. 
https://doi.org/10.18860/jia.v1i2.1722 

Hidayatulloh, H. (2020). Perkembangan Arsitektur Islam: Mengenal Bentuk Arsitektur 
Islam di Nusantara. Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 8(75), 147–154.  

Kusuma, A. (2021). Kajian Makna Saka Guru di Masjid Gedhé Mataram Kotagede 
Yogyakarta (Sebuah Tinjauan Arsitektur). LINTAS RUANG: Jurnal Pengetahuan Dan 
Perancangan Desain Interior, 8(2), 1–10. https://doi.org/10.24821/lintas.v8i2.5198 

Muchamad, B. N. (2006). Melacak Arsitektur Keraton Banjar [Universitas Lambung 
Mangkurat]. In DIMENSI (Jurnal Teknik Arsitektur) (Vol. 34, Issue 2). 
http://puslit2.petra.ac.id/ejournal/index.php/ars/article/view/16542 

Pratomo, Y., Prihatmaji, & Yulianto. (2024). Periodisasi Arsitektur Nusantara. 4(9), 712–
720. 

Siswayanti, N. (2016). Akulturasi Budaya pada Arsitektur Masjid Sunan Giri. Jurnal Lektur 
Keagamaan, 14(2), 299. https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.503 

Siyoto, S., & Sodik, A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media Publishing. 

Tim Penyusun Buku Gresik Dalam Perspektif Sejarah. (2003). Gresik Dalam Perspektif 
Sejarah. :Kepala Dinas Pariwisata Informasi dan Komunikasi Kabupaten Gresik. 

Widodo, D. I. (2004). Grissee Tempo Doeloe. Pemerintah Kabupaten Gresik. 

 


