Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 136-143 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Maqamat sufi untuk menuju Tuhan dan perbedaan dengan Hal

Muhammad Rifqi Baidlowi Muslikh

Program Studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;
e-mail: 240203110066student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Tasawuf, Magamat, Ahwal, artikel ini mengkaji konsep magamat dalam tasawuf, yang merupakan
Zuhud, Tawakal, tahapan spiritual yang harus dilalui seorang sufi untuk mendekatkan
Perjalanan Spiritual diri kepada Allah SWT. Magamat berasal dari kata "magam," yang

berarti pangkat atau derajat, dan dalam konteks tasawuf,
mencerminkan usaha manusia untuk mencapai kedudukan spiritual

Keywords: tertentu melalui latihan rohani, peribadatan, dan mujahadah. Setiap
Sufism, Magamat, Ahwal, maqgam memerlukan upaya yang konsisten dan peningkatan kualitas
Asceticism, Trust, spiritual, yang melibatkan amal tertentu hingga seseorang mampu
Spiritual Journey mencapai tahapan berikutnya.Pembahasan mencakup pengertian

magamat, jenis-jenis maqgamat seperti taubat, zuhud, shabar,
tawakal, dan ridha, serta perbedaan pandangan ulama sufi tentang jumlah tahapan tersebut. Makalah ini
juga menguraikan hubungan antara maqamat dan ahwal, di mana ahwal (keadaan rohani) berfungsi sebagai
anugerah yang mendukung perjalanan seorang sufi menuju maqam yang lebih tinggi. Dengan pendekatan
deskriptif, makalah ini memberikan pemahaman mendalam mengenai pentingnya maqgamat dalam
membentuk kepribadian dan spiritualitas seorang Muslim, serta bagaimana perjalanan ini mengarah pada
keberserahan diri yang total kepada Allah SWT.
ABSTRACT

This articel the concept of magamat in Sufism, which refers to the spiritual stages that a Sufi must pass
through to draw closer to Allah SWT. Magamat derives from the Arabic word magam, meaning rank or
status, and in the context of Sufism, it reflects human efforts to attain specific spiritual positions through
spiritual exercises, worship, and mujahadah (striving). Each magam requires consistent effort and the
enhancement of spiritual quality, involving specific practices until one is capable of progressing to the next
stage.The discussion includes the definition of magamat, types of magamat such as repentance (taubah),
asceticism (zuhud), patience (sabr), trust (tawakkul), and contentment (rida), as well as differing views
among Sufi scholars regarding the number of these stages. The paper also elaborates on the relationship
between maqamat and ahwal (spiritual states), where ahwal function as divine blessings that support a Sufi's
journey toward higher stages. Using a descriptive approach, this paper provides an in-depth understanding
of the significance of maqamat in shaping a Muslim's character and spirituality and how this journey leads to
total surrender to Allah SWT.

Pendahuluan

Salah satu anugerah Tuhan yang paling berharga dalam kehidupan seseorang adalah
ketenangan jiwa. Setiap orang pasti berusaha untuk mencapainya, baik secara individu
maupun kelompok, baik dalam rumah tangga maupun dalam masyarakat. Ini karena jiwa
manusia pada dasarnya belum lengkap dan membutuhkan proses untuk berkembang.
Untuk mencapai tujuan hidup seseorang, diperlukan usaha yang sesuai dengan jalan
yang telah ditentukan. Agama menjadi alat penting untuk mencapai ketenangan pikiran
dalam situasi ini. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa penyakit batin sering menyerang
jiwa manusia; contohnya, sifat kikir dapat diatasi dengan sifat dermawan atau sifat
sombong dapat diatasi dengan sifat rendah hati.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islans Negeri Maulana Mali 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

Al-Ghazali berpendapat bahwa persoalan hidup harus diselesaikan melalui
keyakinan yang mendalam (tasawuf), yaitu menempatkan Allah di dalam hati, bukan
hanya dengan argumen atau kata-kata. Keyakinan ini sangat penting bagi mereka yang
memilih untuk mencapai ketenangan pikiran. Riyadhah atau latihan spiritual harus
dilakukan oleh seseorang yang ingin hidupnya damai. Dalam proses ini, seseorang
berusaha membebaskan hatinya dari sifat buruk, perilaku buruk (tahalli), dan kutukan
terhadap dunia. Kedamaian jiwa dan kesucian jiwa sangat penting untuk menjadi bekal
dalam menghadapi berbagai tantangan yang datang dengan hidup. Dalam kehidupan
modern yang penuh dengan tekanan dan kesulitan, seseorang membutuhkan pegangan
yang kuat, keyakinan yang teguh, dan tempat untuk berserah diri kepada Allah. Dengan
memiliki keyakinan yang teguh dan terus berharap kepada keridhaan-Nya, seseorang
akan memiliki hati yang tenang bahkan ketika menghadapi ujian dan cobaan yang berat.

Ada beberapa tahapan atau maqgam spiritual yang harus dilalui untuk mencapai
ketenangan batin. Magam ini dapat memberikan kebahagiaan dan ketenangan abadi
sepanjang hidup. Al-taubah, al-taqwa, al-tawakkal, al-ridha, al-mahabbah, dan ma'rifah
adalah beberapa magam. Dalam kitab Al-Luma', ada beberapa magam yang disebutkan
dalam kitab tersebut, seperti al-taubah, al-wara', al-syukru, al-zuhud, al-fagr, al-tawakkal,
dan al-ridha. Meskipun para ulama mungkin menamai beberapa magam secara berbeda,
mereka yang paling umum adalah al-taubah, al-zuhud, al-wara', al-fagr, al-shabru, al-
tawakkal, dan al-ridha. Namun, istilah-istilah seperti al-tawadhu', al-mahabbah, dan al-
ma'rifah kadang-kadang tidak dianggap sebagai magam, tetapi dianggap sebagai ittihad
atau hal-hal yang membentuk penyatuan spiritual dengan Allah. Meskipun demikian,
beberapa ulama menyebut istilah ketiga ini sebagai komponen magamat. Akibatnya,
pembahasan tentang magamat di sini akan berkonsentrasi pada magamat-magamat
yang sering digunakan oleh para sufi untuk mencapai kebahagiaan baik di dunia maupun
di akhirat.

Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif-kualitatif. Berikut adalah
rinciannya:

1. Pendekatan:

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tekstual dan konseptual dalam
bidang tasawuf. Pendekatan ini berfokus pada kajian literatur, yaitu memahami konsep
maqgamat dan ahwal berdasarkan sumber-sumber utama dalam tasawuf, seperti karya
para ulama sufi klasik, serta kajian akademik modern.

2. Teknik Pengumpulan Data:

Data dikumpulkan melalui studi pustaka (library research), dengan memanfaatkan
literatur primer dan sekunder. Literatur utama mencakup karya-karya seperti Risalah al-
Qusyairiyah oleh Al-Qusyairi, serta pandangan ulama tasawuf seperti Al-Ghazali, Al-
Junaid, dan Al-Thusi. Sedangkan literatur pendukung melibatkan buku-buku modern
tentang tasawuf dan psikologi spiritual.

3. Analisis Data:

Data dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis, yaitu menjelaskan dan
menganalisis konsep magamat dan hubungannya dengan ahwal berdasarkan

137



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

pandangan berbagai ulama sufi. Perbedaan pandangan di antara para ulama juga
dibahas untuk memberikan gambaran komprehensif tentang tema tersebut.

Pembahasan

A. Pengertian Maqamat

Dalam bahasa Arab, "maqgamat" berarti "tempat seseorang berdiri" atau "kedudukan
mulia"..Magamat dalam tasawuf adalah posisi hamba di hadapan Allah yang dicapai
melalui upaya spiritual seperti riyadhah (latihan spiritual), ibadah, dan mujahadah
(perjuangan berat melawan hawa nafsu). Selain itu, istilah ini digunakan untuk
menggambarkan perjalanan yang panjang yang dilakukan oleh seorang sufi dalam
mendekatkan diri kepada Allah. Ulama berbeda pendapat tentang berapa banyak
magamat yang harus dilalui seorang sufi. Dalam kitab al-Ta'arruf li Mazhab Ahl al-
Tasawwuf, yang dikutip oleh Harun Nasution, Muhammad al-Kalabazy mengatakan
bahwa ada sepuluh magam: al-taubah, al-zuhud, al-shabr, al-fagr, al-tawadhu', al-taqwa,
al-tawakkal, al-ridha, al-mahabbah, dan al-ma'rifah. Dalam Ihya' Ulum al-Din, Imam al-
Ghazali mengatakan bahwa delapan komponen terdiri dari magamat: al-taubah, al-
shabr, al-zuhud, al-fagr, al-tawakkal, al-mahabbah, al-ma'rifah, dan al-ridha, seperti yang
dikutip Abuddin Nata.

B. Macam-Macam Magqamat
1. Al-Zuhud

Zuhud secara bahasa berarti raghaba 'an syai'in wa tarakahu, yang berarti
meninggalkan sesuatu dan tidak tertarik padanya. Istilah ini juga berarti meninggalkan
kesenangan duniawi untuk berkonsentrasi pada ibadah.. Dalam pandangan sufi, zuhud
bermakna meninggalkan kehidupan dunia dan lebih mengutamakan kehidupan akhirat.
Menurut al-Ghazali, hakikat zuhud adalah tidak memiliki rasa ketertarikan terhadap
sesuatu dan memilih untukberikan kepada orang lain. Zuhud adalah orang yang
menumpukan cintanya pada akhirat dan meninggalkan kesenangan dunia. Derajat
zuhud yang paling tinggi adalah ketika seseorang hanya mencintai Allah dan tidak
menginginkan yang lain. Harun Nasution mendefinisikan zuhud sebagai keadaan
meninggalkan dunia dan kehidupan materialistis.Al-Kalabazy, sebagaimana dikutip oleh
Mulyadhi Kartanegara, menjelaskan bahwa zuhud adalah gaya hidup sederhana, di
mana seseorang meninggalkan apa yang bisa ditinggalkan dan hanya mempertahankan
yang benar-benar dibutuhkan.

2. Al-Faqr

Faqgr atau kemiskinan secara harfiah berarti keadaan seseorang yang membutuhkan
atau kekurangan sesuatu. Dalam konteks spiritual, fagr diartikan sebagai sikap tidak
meminta lebih dari apa yang sudah dimiliki. Kaum sufi memandang faqr sebagai
kesadaran untuk menerima bahwa kita memiliki keterbatasan dan tidak memaksakan
diri untuk melampaui kemampuan kita. Sikap ini sangat penting untuk mempertahankan
hubungan dengan Allah karena harta sering membuat orang jauh dari-Nya. Istilah faqr
dalam tasawuf sering digunakan sebagai sarana untuk mencapai kesempurnaan jiwa
dan batin. Kaum sufi biasanya hidup dalam kondisi kekurangan materi untuk

138



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

menghindari godaan duniawi. Tingkatan faqr terbagi menjadi tiga: Tidak memiliki apa-
apa, magam al-mugarrabin adalah ketika Anda tidak meminta kepada siapa pun dan
tidak mengharapkan bantuan dari orang lain. Tidak memiliki apa-apa dan tidak meminta,
tetapi menerima pemberian dari orang lain. Tingkatan terendah, di mana seseorang
yang sangat membutuhkan membawa saudara atau teman untuk meminta
pertolongan.

3. Al-Shabar

Kesabaran (shabr) dianggap sebagai bentuk keberanian untuk menghadapi ujian fisik
dan rohani kehidupan. Menurut al-Ghazali, kesabaran terdiri dari dua jenis: kesabaran
fisik (ash-shabr al-badani), yang berarti menahan rasa sakit atau penderitaan fisik, dan
kesabaran jiwa, juga dikenal sebagai ash-shabr an-nafs, yang berarti menahan hawa
nafsu dan amarah. Kesabaran jiwa sangat diperlukan dalam berbagai aspek, seperti
untuk mengendalikan nafsu makan dan keinginan seksual yang berlebihan. Selain itu,
Zun al-Nun Al-Mishry mengatakan bahwa sabar berarti menghindari segala sesuatu yang
bertentangan dengan kehendak Allah, tetap tenang ketika menghadapi cobaan, dan
menunjukkan keyakinan diri yang cukup meskipun ada kekurangan. Orang yang memiliki
sifat sabar ini mengetahui dan melihat dengan jelas bahwa apa pun yang ada di dunia ini
adalah milik Allah dan sesuai dengan kehendak-Nya. Karena itu, apa pun yang Allah
berikan kepada manusia, seperti nyawa, harta, anak, atau hal-hal seperti itu, hanyalah
ilusi.

4. Al-Tawadlu

Tawadhu' adalah salah satu sifat luhur dalam Islam yang mencerminkan sikap rendah
hati dan ketulusan dalam berhubungan dengan Allah SWT maupun sesama manusia.
Secara etimologis, istilah tawadhu’ berasal dari kata Arab tawadha’a (p=!5), yang
bermakna "merendahkan diri" atau "rendah hati," dan wadh’a (&=5), yang berarti
kedudukan atau tempat. Imam Al-Ghazali mendefinisikan tawadhu' sebagai sikap
menghilangkan rasa lebih tinggi dari orang lain dan mendahulukan kepentingan mereka
dibandingkan kepentingan pribadi. Menurut Al-Huft, tawadhu’ memupuk rasa
kesetaraan, toleransi, dan kasih sayang yang dapat membangun hubungan sosial yang
harmonis tanpa adanya sikap merendahkan pihak lain.

Dalam tasawuf, tawadhu' merupakan salah satu magamat, yaitu tingkatan-tingkatan
spiritual yang harus dilalui seorang sufi melalui usaha (mujahadah) dan latihan
(riyadhah). Menurut Abu Nasr As-Sarraj At-Tusi dalam Al-Luma’, magam tawadhu’
muncul setelah tahapan tobat, sabar, dan zuhud. Pada tahap ini, seorang sufi
melepaskan sifat sombong dan egois, sekaligus memperkuat hubungannya dengan
Allah SWT melalui sikap tunduk sepenuhnya kepada-Nya. Al-Junaidi memandang
tawadhu' sebagai sikap hormat dan rendah hati terhadap sesama manusia, sekaligus
sebagai bentuk kesadaran akan kedudukan seseorang di hadapan Allah SWT. Kesadaran
ini membuat seorang hamba mengakui kesetaraan manusia dan menjauhkan diri dari
perasaan superior terhadap orang lain. Selain itu, tawadhu' juga dipandang sebagai
buah dari keyakinan atas kebesaran Allah SWT yang menuntun seorang hamba untuk
bersikap rendah hati, mendahulukan orang lain, dan menghindari sifat sombong.
Magam tawadhu' tidak hanya mendekatkan seorang hamba kepada Allah SWT, tetapi

139



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

juga memiliki dampak signifikan dalam kehidupan sosial. Imam Al-Ghazali menegaskan
bahwa tawadhu' menjadi dasar perilaku sabar, syukur, dan tawakal, yang mencerminkan
kekuatan spiritual seseorang untuk mengatasi egoisme. Dengan tawadhu', manusia
dapat menciptakan kedamaian dalam hubungan sosial sekaligus meningkatkan kualitas
ibadahnya kepada Allah SWT. Oleh karena itu, magamat tawadhu’ sangat relevan untuk
diterapkan dalam kehidupan modern yang penuh tantangan ini.

C. Perbedaan dengan hal/ahwal

Dalam tasawuf, magamat dan ahwal adalah dua konsep penting yang menggambarkan
perjalanan spiritual seorang salik (pejalan rohani) menuju kedekatan dengan Allah.
Berikut penjelasan perbedaannya

Maqamat

Magamat adalah tahapan-tahapan yang harus dilalui seorang salik dalam perjalanan
spiritualnya menuju Allah. Tahapan ini diperoleh melalui usaha keras, latihan jiwa, dan
konsistensi dalam ibadah. Seorang salik harus berusaha dengan sungguh-sungguh
untuk mengatasi rintangan batin, seperti hawa nafsu dan godaan dunia, agar dapat
mencapai magam tertentu.Magamat bersifat permanen dan menjadi bagian dari
karakter seorang salik setelah dicapai. Proses menuju magamat membutuhkan
kedisiplinan dan perjuangan yang bertahap, karena setiap magam harus dilalui secara
berurutan. Contoh magamat adalah tawbah (taubat), zuhud (meninggalkan cinta
dunia), sabar (kesabaran), syukur (rasa syukur), dan tawakal (berserah diri).

Ahwal

Sebaliknya, ahwal adalah keadaan-keadaan spiritual yang dialami seorang salik
sebagai anugerah dari Allah. Ahwal tidak bisa dicapai melalui usaha manusia, melainkan
diberikan oleh Allah sebagai hasil dari rahmat-Nya. Keadaan ini bersifat sementara dan
tidak menetap dalam diri salik, karena datang dan pergi sesuai kehendak Allah. Ahwal
memberikan pengalaman rohani yang mendalam dan sering kali memperkuat magamat
yang telah dicapai oleh seorang salik. Contoh ahwal adalah mahabbah (cinta kepada
Allah), wajd (ekstase spiritual), khusyu' (konsentrasi penuh dalam ibadah), raja’
(pengharapan), dan syauq (kerinduan kepada Allah).

Perbedaan Utama

Perbedaan mendasar antara magamat dan ahwal terletak pada cara pencapaiannya
dan sifatnya. Magamat dicapai melalui usaha aktif seorang salik, seperti memperbanyak
ibadah dan mengendalikan hawa nafsu. Sifatnya permanen setelah dicapai. Ahwal tidak
bergantung pada usaha salik, tetapi merupakan pemberian Allah yang bersifat
sementara. Ahwal sering kali menjadi hadiah spiritual yang memperkaya pengalaman
seorang salik dalam magamat tertentu. Dengan kata lain, magamat adalah tahapan yang
dibangun melalui perjuangan, sedangkan ahwal adalah karunia Allah yang datang
sebagai respons atas kesiapan batin seorang salik.

140



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan dan Saran

Magamat dalam tasawuf merujuk pada tahapan spiritual yang harus dilalui oleh
seorang sufi untuk mendekatkan diri kepada Allah. Magamat, yang berasal dari kata
"maqam", yang berarti "derajat atau peringkat," menunjukkan pencapaian spiritual
yang dicapai melalui praktik, ibadah, dan upaya yang terus menerus. Setiap magam
menunjukkan kedudukan seseorang di hadapan Allah dan diperoleh melalui amal
tertentu serta petunjuk untuk mencapai tingkatan yang lebih tinggi secara
berurutan.Berbagai ulama sufi memiliki pandangan berbeda mengenai jumlah
magamat, tetapi beberapa magamat utama yang umumnya disepakati meliputi al-
zuhud,al-shabar,al-fagr,al-tawwadlu.Setiap magam memiliki karakteristik dan tuntutan
unik. Misalnya, Taubat berarti kembali kepada Allah dengan penyesalan mendalam,
Zuhud menuntut pengabaian kesenangan dunia demi kebahagiaan akhirat, dan Wara'
berarti menjauhkan diri dari hal-hal subhat.

Magamat tidak dapat dipisahkan dari ahwal, yang merupakan keadaan-keadaan
rohani yang dicapai melalui kesucian jiwa. Kenaikan magam sangat bergantung pada
tingkat kesucian hati yang dicapai melalui ahwal, yang merupakan anugerah Allah.
Beberapa tingkatan dalam ahwal termasuk Taubat, Inabah, dan Aubah, di mana
prosesnya melibatkan kesadaran akan dosa, penyesalan, tekad untuk berubah, serta
perbaikan hubungan dengan Allah dan sesama.Magamat dan ahwal dalam tasawuf
menggambarkan perjalanan panjang menuju kedekatan dengan Allah, yang melibatkan
penyesuaian diri, kesadaran akan keterbatasan, dan usaha untuk mencapai kesucian
batin. Ahwal berfungsi sebagai anugerah dari Allah yang meneguhkan hati, sementara
magamat dicapai melalui usaha aktif dan amal. Bersama-sama, keduanya membentuk
fondasi perjalanan spiritual seorang sufi dalam mencari makna hidup yang sejati dan
ketundukan sepenuhnya kepada Allah.

Daftar Pustaka

Abdul Hadi Lubis. "Pendekatan Mistisisme dalam Pengkajian Islam." Al Irsyad: Jurnal
Studi Islam, vol. 1, no. 2, 2023.

Abdul Kadir Riyadi. "Jalan Baru Tasawuf: Kajian tentang Gagasan Abu Bakr al-Kalabadzi."
Jurnal Tsagafah, vol. 2, no. 1, May 2015.

Abdul Wahab, Nadia, and Nurul. "Konsep Magomat dan Ahwal." Mushaf Jurnal: Jurnal
[lImu Al-Quran dan Hadis, vol. 3, no. 1, 2023.

Agung Dwi Harisandi, Meidy Alfarazi Lubis, Novri Karno, and Dwi Putra Rachmat Edy.
"Makalah Ahlak Tasawuf Al-Mugomat dan Al-Ahwal," 2017.

Ahmad Badwi. "Metode dalam Mencapai Kesufian (Perkembangan Tasawuf dan
Magamat dalam llmu Tasawuf)." Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam,
vol. 3, no. 1, 2023.

Al-Ghazali, Imam. lhya Ulumuddin, vol. IV

141



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

Ardiyani, Dian, and Muhammad Ali-Qasab. ‘“Magam-Magom dalam Tasawuf,
Relevansinya dengan Keilmuan dan Etos Kerja.” Suhut, vol. 30, no. 2, 2018.

Arrasyid, A. "Konsep-Konsep Tasawuf dan Relevansinya dalam Kehidupan." Jurnal
Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis, vol. 9, no. 1, 2023.

Damanhuri, et al. “Maqomat dan Akhwal serta Relevansinya dalam Kehidupan.” Al
Wathan: Jurnal Studi Keislaman, vol. 3, no. 2, 2022

Dewi, Ratna. "Konsep Zuhud pada Ajaran Tasawuf dalam Kehidupan Santri pada Pondok
Pesantren." Mawa Izh: Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, vol.
12, no. 2, 2021

Dian Ardiyani. "Magom-Magom dalam Tasawuf: Relevansinya dengan Keilmuan dan
Etos Kerja." Suhut, vol. 30, no. 2,2018

Firmanto, Alfan. "Peta Lektur Agama Islam di Universitas Brawijaya Malang." Jurnal
Lektur Keagamaan, vol. 15, no. 1, 2017

Gilen, Muhammad Fethullah. Tasawuf untuk Kita Semua. Republika, 2013

Hana Widayani. "Maqamat (Tingkatan Spiritualitas dalam Proses Bertasawuf)." El-Afkar:
Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis, vol. 8, no. 1, 2023

Harisandi, Agung Dwi, Meidy Alfarazi Lubis, Novri Karno, and Dwi Putra Rachmat Edy.
"Makalah Ahlak Tasawuf Al-Mugomat dan Al-Ahwal," 2017.

Hafidz, Erwin. "Kemiskinan (Al-Faqr) dalam Perspektif Hadis." Al-Hikmah Journal for
Religious Studies, vol. 12, no. 1, 2023

Jamaludin, Solihah. ""Magamat dan Ahwal dalam Pandangan Abu Nashr Al-Thusi Al-Sarraj
dalam Kitab Al-Luma’." Jurnal llmu Tasawuf, vol. 1, no. 1, 2023

Khotimah, Khusnul. "Interkoneksitas dalam Ajaran Sosial Tasawuf Sunni dan Falsafi."
Jurnal Komunika, vol. 9, no. 1, January-June 2015

Khoirun Nisa. “Magamat dan Ahwal dalam Novel Haji Backpacker Karya Aguk Irawan
dan Relevansinya Terhadap Akhlak Terpuiji,” 2022.

Lubis, Abdul Hadi. "Pendekatan Mistisisme dalam Pengkajian Islam." Al Irsyad: Jurnal
Studi Islam, vol. 1, no. 2, 2023

Luhtitianti, Ul Ardaninggar, and Achmad Zainal Arifin. "Ashabiyah Theory Of Ibn
Khaldun: An Alternative Perspective for Studying the Indonesian Muslim Society."
2020

Mahmud Yunus. Kamus Arab Indonesia. Hidakarya Agung, 1990

Miswar. "Magamat (Tahapan yang Harus Ditempuh dalam Proses Bertasawuf)."
ANSIRU PAI: Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama Islam, vol. 1, no. 2, 2017

Mujieb, M. Abdul, et al. Ensiklopedi Tasawuf Imam Al-Ghazali. Hikmah, 2009

Munawarah, Ulfatul. "Hubungan Antara Tawadhu' dan Kesejahteraan Psikologis pada
Mahasiswa Santri." Skripsi, Universitas Islam Indonesia, Jakarta, 2018

142



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2025, 3(2), 136-143 elSSN: 3024-8140

Nisa, Khoirun. "Magamat dan Ahwal dalam Novel Haji Backpacker Karya Aguk Irawan
dan Relevansinya Terhadap Akhlak Terpuiji." 2022.

Puteri, Nahdiah, Taufik Warman Mahfuzh, and Cecep Zakarias El Bilad. "Konsep Zuhud
dalam Al-Qur’an (Studi Analisis Tafsir Mafatih Al-Ghaib)." Jurnal Studi Agama dan
Masyarakat, vol. 19, no. 1, 2023.

Prasetia, Senata Adi, and Siti Firqo Najiyah. "Konsepsi LA Ma'bida Dalam Tasawuf:
Sebuah Tafsir Al-Qur'an." Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 6, no.
1, 2021.

Rahmadani, Maya, Idrus Alkaf, and Erika Septiana. “Magam Muraqabah: Perspektif
Imam Abu Hasan Asy Syadzili dalam Kitab Risalah Al-Amin.” Jurnal Kajian Islam dan
Sosial Keagamaan, vol. 2, no. 2, 2024.

Riyadi, Abdul Kadir. "Jalan Baru Tasawuf: Kajian tentang Gagasan Abu Bakr al-
Kalabadzi." Jurnal Tsaqgafah, vol. 2, no. 1, May 2015,

Zulkarnaini, Zulkarnaini. “TASAWUF DALAM LINTAS SEJARAH ISLAM Analisis Pemikiran
Tasawuf Para Filosof Islam.” JURNAL MIMBAR AKADEMIKA 3.2 (2019).

143



