
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 136-143      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Maqamat sufi untuk menuju Tuhan dan perbedaan dengan Hal 

Muhammad Rifqi Baidlowi Muslikh  
Program Studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;  
e-mail: 240203110066student.uin-malang.ac.id  

A B S T R A K 

artikel ini mengkaji konsep maqamat dalam tasawuf, yang merupakan 
tahapan spiritual yang harus dilalui seorang sufi untuk mendekatkan 
diri kepada Allah SWT. Maqamat berasal dari kata "maqam," yang 
berarti pangkat atau derajat, dan dalam konteks tasawuf, 
mencerminkan usaha manusia untuk mencapai kedudukan spiritual 
tertentu melalui latihan rohani, peribadatan, dan mujahadah. Setiap 
maqam memerlukan upaya yang konsisten dan peningkatan kualitas 
spiritual, yang melibatkan amal tertentu hingga seseorang mampu 
mencapai tahapan berikutnya.Pembahasan mencakup pengertian 
maqamat, jenis-jenis maqamat seperti taubat, zuhud, shabar, 

tawakal, dan ridha, serta perbedaan pandangan ulama sufi tentang jumlah tahapan tersebut. Makalah ini 
juga menguraikan hubungan antara maqamat dan ahwal, di mana ahwal (keadaan rohani) berfungsi sebagai 
anugerah yang mendukung perjalanan seorang sufi menuju maqam yang lebih tinggi. Dengan pendekatan 
deskriptif, makalah ini memberikan pemahaman mendalam mengenai pentingnya maqamat dalam 
membentuk kepribadian dan spiritualitas seorang Muslim, serta bagaimana perjalanan ini mengarah pada 
keberserahan diri yang total kepada Allah SWT. 
A B S T R A C T 

This articel the concept of maqamat in Sufism, which refers to the spiritual stages that a Sufi must pass 
through to draw closer to Allah SWT. Maqamat derives from the Arabic word maqam, meaning rank or 
status, and in the context of Sufism, it reflects human efforts to attain specific spiritual positions through 
spiritual exercises, worship, and mujahadah (striving). Each maqam requires consistent effort and the 
enhancement of spiritual quality, involving specific practices until one is capable of progressing to the next 
stage.The discussion includes the definition of maqamat, types of maqamat such as repentance (taubah), 
asceticism (zuhud), patience (sabr), trust (tawakkul), and contentment (rida), as well as differing views 
among Sufi scholars regarding the number of these stages. The paper also elaborates on the relationship 
between maqamat and ahwal (spiritual states), where ahwal function as divine blessings that support a Sufi's 
journey toward higher stages. Using a descriptive approach, this paper provides an in-depth understanding 
of the significance of maqamat in shaping a Muslim's character and spirituality and how this journey leads to 
total surrender to Allah SWT. 

Pendahuluan  

Salah satu anugerah Tuhan yang paling berharga dalam kehidupan seseorang adalah 
ketenangan jiwa. Setiap orang pasti berusaha untuk mencapainya, baik secara individu 
maupun kelompok, baik dalam rumah tangga maupun dalam masyarakat. Ini karena jiwa 
manusia pada dasarnya belum lengkap dan membutuhkan proses untuk berkembang. 
Untuk mencapai tujuan hidup seseorang, diperlukan usaha yang sesuai dengan jalan 
yang telah ditentukan. Agama menjadi alat penting untuk mencapai ketenangan pikiran 
dalam situasi ini. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa penyakit batin sering menyerang 
jiwa manusia; contohnya, sifat kikir dapat diatasi dengan sifat dermawan atau sifat 
sombong dapat diatasi dengan sifat rendah hati. 

Kata Kunci: 
Tasawuf, Maqamat, Ahwal, 

Zuhud, Tawakal, 

Perjalanan Spiritual  
 
 
Keywords: 
Sufism, Maqamat, Ahwal, 
Asceticism, Trust, 
Spiritual Journey 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

137 
 

       Al-Ghazali berpendapat bahwa persoalan hidup harus diselesaikan melalui 
keyakinan yang mendalam (tasawuf), yaitu menempatkan Allah di dalam hati, bukan 
hanya dengan argumen atau kata-kata. Keyakinan ini sangat penting bagi mereka yang 
memilih untuk mencapai ketenangan pikiran. Riyadhah atau latihan spiritual harus 
dilakukan oleh seseorang yang ingin hidupnya damai. Dalam proses ini, seseorang 
berusaha membebaskan hatinya dari sifat buruk, perilaku buruk (tahalli), dan kutukan 
terhadap dunia. Kedamaian jiwa dan kesucian jiwa sangat penting untuk menjadi bekal 
dalam menghadapi berbagai tantangan yang datang dengan hidup. Dalam kehidupan 
modern yang penuh dengan tekanan dan kesulitan, seseorang membutuhkan pegangan 
yang kuat, keyakinan yang teguh, dan tempat untuk berserah diri kepada Allah. Dengan 
memiliki keyakinan yang teguh dan terus berharap kepada keridhaan-Nya, seseorang 
akan memiliki hati yang tenang bahkan ketika menghadapi ujian dan cobaan yang berat. 

Ada beberapa tahapan atau maqam spiritual yang harus dilalui untuk mencapai 
ketenangan batin. Maqam ini dapat memberikan kebahagiaan dan ketenangan abadi 
sepanjang hidup. Al-taubah, al-taqwa, al-tawakkal, al-ridha, al-mahabbah, dan ma'rifah 
adalah beberapa maqam. Dalam kitab Al-Luma', ada beberapa maqam yang disebutkan 
dalam kitab tersebut, seperti al-taubah, al-wara', al-syukru, al-zuhud, al-faqr, al-tawakkal, 
dan al-ridha. Meskipun para ulama mungkin menamai beberapa maqam secara berbeda, 
mereka yang paling umum adalah al-taubah, al-zuhud, al-wara', al-faqr, al-shabru, al-
tawakkal, dan al-ridha. Namun, istilah-istilah seperti al-tawadhu', al-mahabbah, dan al-
ma'rifah kadang-kadang tidak dianggap sebagai maqam, tetapi dianggap sebagai ittihad 
atau hal-hal yang membentuk penyatuan spiritual dengan Allah. Meskipun demikian, 
beberapa ulama menyebut istilah ketiga ini sebagai komponen maqamat. Akibatnya, 
pembahasan tentang maqamat di sini akan berkonsentrasi pada maqamat-maqamat 
yang sering digunakan oleh para sufi untuk mencapai kebahagiaan baik di dunia maupun 
di akhirat. 

Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif-kualitatif. Berikut adalah 
rinciannya: 

1. Pendekatan: 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tekstual dan konseptual dalam 
bidang tasawuf. Pendekatan ini berfokus pada kajian literatur, yaitu memahami konsep 
maqamat dan ahwal berdasarkan sumber-sumber utama dalam tasawuf, seperti karya 
para ulama sufi klasik, serta kajian akademik modern. 

2. Teknik Pengumpulan Data: 

Data dikumpulkan melalui studi pustaka (library research), dengan memanfaatkan 
literatur primer dan sekunder. Literatur utama mencakup karya-karya seperti Risalah al-
Qusyairiyah oleh Al-Qusyairi, serta pandangan ulama tasawuf seperti Al-Ghazali, Al-
Junaid, dan Al-Thusi. Sedangkan literatur pendukung melibatkan buku-buku modern 
tentang tasawuf dan psikologi spiritual. 

3. Analisis Data: 

Data dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis, yaitu menjelaskan dan 
menganalisis konsep maqamat dan hubungannya dengan ahwal berdasarkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

138 
 

pandangan berbagai ulama sufi. Perbedaan pandangan di antara para ulama juga 
dibahas untuk memberikan gambaran komprehensif tentang tema tersebut. 

Pembahasan 

A. Pengertian Maqamat 

Dalam bahasa Arab, "maqamat" berarti "tempat seseorang berdiri" atau "kedudukan 
mulia"..Maqamat dalam tasawuf adalah posisi hamba di hadapan Allah yang dicapai 
melalui upaya spiritual seperti riyadhah (latihan spiritual), ibadah, dan mujahadah 
(perjuangan berat melawan hawa nafsu). Selain itu, istilah ini digunakan untuk 
menggambarkan perjalanan yang panjang yang dilakukan oleh seorang sufi dalam 
mendekatkan diri kepada Allah. Ulama berbeda pendapat tentang berapa banyak 
maqamat yang harus dilalui seorang sufi. Dalam kitab al-Ta'arruf li Mazhab Ahl al-
Tasawwuf, yang dikutip oleh Harun Nasution, Muhammad al-Kalabazy mengatakan 
bahwa ada sepuluh maqam: al-taubah, al-zuhud, al-shabr, al-faqr, al-tawadhu', al-taqwa, 
al-tawakkal, al-ridha, al-mahabbah, dan al-ma'rifah.  Dalam Ihya' Ulum al-Din, Imam al-
Ghazali mengatakan bahwa delapan komponen terdiri dari maqamat: al-taubah, al-
shabr, al-zuhud, al-faqr, al-tawakkal, al-mahabbah, al-ma'rifah, dan al-ridha, seperti yang 
dikutip Abuddin Nata. 

B. Macam-Macam Maqamat 
1. Al-Zuhud 

Zuhud secara bahasa berarti raghaba 'an syai'in wa tarakahu, yang berarti 
meninggalkan sesuatu dan tidak tertarik padanya. Istilah ini juga berarti meninggalkan 
kesenangan duniawi untuk berkonsentrasi pada ibadah.. Dalam pandangan sufi, zuhud 
bermakna meninggalkan kehidupan dunia dan lebih mengutamakan kehidupan akhirat. 
Menurut al-Ghazali, hakikat zuhud adalah tidak memiliki rasa ketertarikan terhadap 
sesuatu dan memilih untukberikan kepada orang lain. Zuhud adalah orang yang 
menumpukan cintanya pada akhirat dan meninggalkan kesenangan dunia. Derajat 
zuhud yang paling tinggi adalah ketika seseorang hanya mencintai Allah dan tidak 
menginginkan yang lain. Harun Nasution mendefinisikan zuhud sebagai keadaan 
meninggalkan dunia dan kehidupan materialistis.Al-Kalabazy, sebagaimana dikutip oleh 
Mulyadhi Kartanegara, menjelaskan bahwa zuhud adalah gaya hidup sederhana, di 
mana seseorang meninggalkan apa yang bisa ditinggalkan dan hanya mempertahankan 
yang benar-benar dibutuhkan. 

2. Al-Faqr 

Faqr atau kemiskinan secara harfiah berarti keadaan seseorang yang membutuhkan 
atau kekurangan sesuatu. Dalam konteks spiritual, faqr diartikan sebagai sikap tidak 
meminta lebih dari apa yang sudah dimiliki. Kaum sufi memandang faqr sebagai 
kesadaran untuk menerima bahwa kita memiliki keterbatasan dan tidak memaksakan 
diri untuk melampaui kemampuan kita. Sikap ini sangat penting untuk mempertahankan 
hubungan dengan Allah karena harta sering membuat orang jauh dari-Nya. Istilah faqr 
dalam tasawuf sering digunakan sebagai sarana untuk mencapai kesempurnaan jiwa 
dan batin. Kaum sufi biasanya hidup dalam kondisi kekurangan materi untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

139 
 

menghindari godaan duniawi. Tingkatan faqr terbagi menjadi tiga: Tidak memiliki apa-
apa, maqam al-muqarrabin adalah ketika Anda tidak meminta kepada siapa pun dan 
tidak mengharapkan bantuan dari orang lain. Tidak memiliki apa-apa dan tidak meminta, 
tetapi menerima pemberian dari orang lain. Tingkatan terendah, di mana seseorang 
yang sangat membutuhkan membawa saudara atau teman untuk meminta 
pertolongan. 

3. Al-Shabar 

Kesabaran (shabr) dianggap sebagai bentuk keberanian untuk menghadapi ujian fisik 
dan rohani kehidupan. Menurut al-Ghazali, kesabaran terdiri dari dua jenis: kesabaran 
fisik (ash-shabr al-badani), yang berarti menahan rasa sakit atau penderitaan fisik, dan 
kesabaran jiwa, juga dikenal sebagai ash-shabr an-nafs, yang berarti menahan hawa 
nafsu dan amarah. Kesabaran jiwa sangat diperlukan dalam berbagai aspek, seperti 
untuk mengendalikan nafsu makan dan keinginan seksual yang berlebihan. Selain itu, 
Zun al-Nun Al-Mishry mengatakan bahwa sabar berarti menghindari segala sesuatu yang 
bertentangan dengan kehendak Allah, tetap tenang ketika menghadapi cobaan, dan 
menunjukkan keyakinan diri yang cukup meskipun ada kekurangan. Orang yang memiliki 
sifat sabar ini mengetahui dan melihat dengan jelas bahwa apa pun yang ada di dunia ini 
adalah milik Allah dan sesuai dengan kehendak-Nya. Karena itu, apa pun yang Allah 
berikan kepada manusia, seperti nyawa, harta, anak, atau hal-hal seperti itu, hanyalah 
ilusi. 

4. Al-Tawadlu  

Tawadhu' adalah salah satu sifat luhur dalam Islam yang mencerminkan sikap rendah 
hati dan ketulusan dalam berhubungan dengan Allah SWT maupun sesama manusia. 
Secara etimologis, istilah tawadhu’ berasal dari kata Arab tawadha’a (تواضع), yang 
bermakna "merendahkan diri" atau "rendah hati," dan wadh’a (وضع), yang berarti 
kedudukan atau tempat. Imam Al-Ghazali mendefinisikan tawadhu' sebagai sikap 
menghilangkan rasa lebih tinggi dari orang lain dan mendahulukan kepentingan mereka 
dibandingkan kepentingan pribadi. Menurut Al-Huft, tawadhu’ memupuk rasa 
kesetaraan, toleransi, dan kasih sayang yang dapat membangun hubungan sosial yang 
harmonis tanpa adanya sikap merendahkan pihak lain. 

Dalam tasawuf, tawadhu' merupakan salah satu maqamat, yaitu tingkatan-tingkatan 
spiritual yang harus dilalui seorang sufi melalui usaha (mujahadah) dan latihan 
(riyadhah). Menurut Abu Nasr As-Sarraj At-Tusi dalam Al-Luma’, maqam tawadhu’ 
muncul setelah tahapan tobat, sabar, dan zuhud. Pada tahap ini, seorang sufi 
melepaskan sifat sombong dan egois, sekaligus memperkuat hubungannya dengan 
Allah SWT melalui sikap tunduk sepenuhnya kepada-Nya. Al-Junaidi memandang 
tawadhu' sebagai sikap hormat dan rendah hati terhadap sesama manusia, sekaligus 
sebagai bentuk kesadaran akan kedudukan seseorang di hadapan Allah SWT. Kesadaran 
ini membuat seorang hamba mengakui kesetaraan manusia dan menjauhkan diri dari 
perasaan superior terhadap orang lain. Selain itu, tawadhu' juga dipandang sebagai 
buah dari keyakinan atas kebesaran Allah SWT yang menuntun seorang hamba untuk 
bersikap rendah hati, mendahulukan orang lain, dan menghindari sifat sombong. 
Maqam tawadhu' tidak hanya mendekatkan seorang hamba kepada Allah SWT, tetapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

140 
 

juga memiliki dampak signifikan dalam kehidupan sosial. Imam Al-Ghazali menegaskan 
bahwa tawadhu' menjadi dasar perilaku sabar, syukur, dan tawakal, yang mencerminkan 
kekuatan spiritual seseorang untuk mengatasi egoisme. Dengan tawadhu', manusia 
dapat menciptakan kedamaian dalam hubungan sosial sekaligus meningkatkan kualitas 
ibadahnya kepada Allah SWT. Oleh karena itu, maqamat tawadhu’ sangat relevan untuk 
diterapkan dalam kehidupan modern yang penuh tantangan ini. 

C. Perbedaan dengan hal/ahwal 

Dalam tasawuf, maqamat dan ahwal adalah dua konsep penting yang menggambarkan 
perjalanan spiritual seorang salik (pejalan rohani) menuju kedekatan dengan Allah. 
Berikut penjelasan perbedaannya 

Maqamat 

Maqamat adalah tahapan-tahapan yang harus dilalui seorang salik dalam perjalanan 
spiritualnya menuju Allah. Tahapan ini diperoleh melalui usaha keras, latihan jiwa, dan 
konsistensi dalam ibadah. Seorang salik harus berusaha dengan sungguh-sungguh 
untuk mengatasi rintangan batin, seperti hawa nafsu dan godaan dunia, agar dapat 
mencapai maqam tertentu.Maqamat bersifat permanen dan menjadi bagian dari 
karakter seorang salik setelah dicapai. Proses menuju maqamat membutuhkan 
kedisiplinan dan perjuangan yang bertahap, karena setiap maqam harus dilalui secara 
berurutan. Contoh maqamat adalah tawbah (taubat), zuhud (meninggalkan cinta 
dunia), sabar (kesabaran), syukur (rasa syukur), dan tawakal (berserah diri). 

Ahwal 

Sebaliknya, ahwal adalah keadaan-keadaan spiritual yang dialami seorang salik 
sebagai anugerah dari Allah. Ahwal tidak bisa dicapai melalui usaha manusia, melainkan 
diberikan oleh Allah sebagai hasil dari rahmat-Nya. Keadaan ini bersifat sementara dan 
tidak menetap dalam diri salik, karena datang dan pergi sesuai kehendak Allah. Ahwal 
memberikan pengalaman rohani yang mendalam dan sering kali memperkuat maqamat 
yang telah dicapai oleh seorang salik. Contoh ahwal adalah mahabbah (cinta kepada 
Allah), wajd (ekstase spiritual), khusyu' (konsentrasi penuh dalam ibadah), raja' 
(pengharapan), dan syauq (kerinduan kepada Allah). 

Perbedaan Utama 

Perbedaan mendasar antara maqamat dan ahwal terletak pada cara pencapaiannya 
dan sifatnya. Maqamat dicapai melalui usaha aktif seorang salik, seperti memperbanyak 
ibadah dan mengendalikan hawa nafsu. Sifatnya permanen setelah dicapai. Ahwal tidak 
bergantung pada usaha salik, tetapi merupakan pemberian Allah yang bersifat 
sementara. Ahwal sering kali menjadi hadiah spiritual yang memperkaya pengalaman 
seorang salik dalam maqamat tertentu. Dengan kata lain, maqamat adalah tahapan yang 
dibangun melalui perjuangan, sedangkan ahwal adalah karunia Allah yang datang 
sebagai respons atas kesiapan batin seorang salik. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

141 
 

Kesimpulan dan Saran  

Maqamat dalam tasawuf merujuk pada tahapan spiritual yang harus dilalui oleh 
seorang sufi untuk mendekatkan diri kepada Allah. Maqamat, yang berasal dari kata 
"maqam", yang berarti "derajat atau peringkat," menunjukkan pencapaian spiritual 
yang dicapai melalui praktik, ibadah, dan upaya yang terus menerus. Setiap maqam 
menunjukkan kedudukan seseorang di hadapan Allah dan diperoleh melalui amal 
tertentu serta petunjuk untuk mencapai tingkatan yang lebih tinggi secara 
berurutan.Berbagai ulama sufi memiliki pandangan berbeda mengenai jumlah 
maqamat, tetapi beberapa maqamat utama yang umumnya disepakati meliputi al-
zuhud,al-shabar,al-faqr,al-tawwadlu.Setiap maqam memiliki karakteristik dan tuntutan 
unik. Misalnya, Taubat berarti kembali kepada Allah dengan penyesalan mendalam, 
Zuhud menuntut pengabaian kesenangan dunia demi kebahagiaan akhirat, dan Wara' 
berarti menjauhkan diri dari hal-hal subhat. 

Maqamat tidak dapat dipisahkan dari ahwal, yang merupakan keadaan-keadaan 
rohani yang dicapai melalui kesucian jiwa. Kenaikan maqam sangat bergantung pada 
tingkat kesucian hati yang dicapai melalui ahwal, yang merupakan anugerah Allah. 
Beberapa tingkatan dalam ahwal termasuk Taubat, Inabah, dan Aubah, di mana 
prosesnya melibatkan kesadaran akan dosa, penyesalan, tekad untuk berubah, serta 
perbaikan hubungan dengan Allah dan sesama.Maqamat dan ahwal dalam tasawuf 
menggambarkan perjalanan panjang menuju kedekatan dengan Allah, yang melibatkan 
penyesuaian diri, kesadaran akan keterbatasan, dan usaha untuk mencapai kesucian 
batin. Ahwal berfungsi sebagai anugerah dari Allah yang meneguhkan hati, sementara 
maqamat dicapai melalui usaha aktif dan amal. Bersama-sama, keduanya membentuk 
fondasi perjalanan spiritual seorang sufi dalam mencari makna hidup yang sejati dan 
ketundukan sepenuhnya kepada Allah. 

Daftar Pustaka 

 

Abdul Hadi Lubis. "Pendekatan Mistisisme dalam Pengkajian Islam." Al Irsyad: Jurnal 
Studi Islam, vol. 1, no. 2, 2023. 

Abdul Kadir Riyadi. "Jalan Baru Tasawuf: Kajian tentang Gagasan Abu Bakr al-Kalabadzi." 
Jurnal Tsaqafah, vol. 2, no. 1, May 2015. 

Abdul Wahab, Nadia, and Nurul. "Konsep Maqomat dan Ahwal." Mushaf Jurnal: Jurnal 
Ilmu Al-Quran dan Hadis, vol. 3, no. 1, 2023. 

Agung Dwi Harisandi, Meidy Alfarazi Lubis, Novri Karno, and Dwi Putra Rachmat Edy. 
"Makalah Ahlak Tasawuf Al-Muqomat dan Al-Ahwal," 2017. 

Ahmad Badwi. "Metode dalam Mencapai Kesufian (Perkembangan Tasawuf dan 
Maqamat dalam Ilmu Tasawuf)." Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 
vol. 3, no. 1, 2023. 

Al-Ghazali, Imam. Ihya Ulumuddin, vol. IV 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

142 
 

Ardiyani, Dian, and Muhammad Ali-Qasab. “Maqam-Maqom dalam Tasawuf, 
Relevansinya dengan Keilmuan dan Etos Kerja.” Suhut, vol. 30, no. 2, 2018. 

Arrasyid, A. "Konsep-Konsep Tasawuf dan Relevansinya dalam Kehidupan." Jurnal 
Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis, vol. 9, no. 1, 2023. 

Damanhuri, et al. “Maqomat dan Akhwal serta Relevansinya dalam Kehidupan.” Al 
Wathan: Jurnal Studi Keislaman, vol. 3, no. 2, 2022 

Dewi, Ratna. "Konsep Zuhud pada Ajaran Tasawuf dalam Kehidupan Santri pada Pondok 
Pesantren." Mawa Izh: Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, vol. 
12, no. 2, 2021 

Dian Ardiyani. "Maqom-Maqom dalam Tasawuf: Relevansinya dengan Keilmuan dan 
Etos Kerja." Suhut, vol. 30, no. 2, 2018 

Firmanto, Alfan. "Peta Lektur Agama Islam di Universitas Brawijaya Malang." Jurnal 
Lektur Keagamaan, vol. 15, no. 1, 2017 

Gülen, Muhammad Fethullah. Tasawuf untuk Kita Semua. Republika, 2013 

Hana Widayani. "Maqamat (Tingkatan Spiritualitas dalam Proses Bertasawuf)." El-Afkar: 
Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis, vol. 8, no. 1, 2023 

Harisandi, Agung Dwi, Meidy Alfarazi Lubis, Novri Karno, and Dwi Putra Rachmat Edy. 
"Makalah Ahlak Tasawuf Al-Muqomat dan Al-Ahwal," 2017. 

Hafidz, Erwin. "Kemiskinan (Al-Faqr) dalam Perspektif Hadis." Al-Hikmah Journal for 
Religious Studies, vol. 12, no. 1, 2023 

Jamaludin, Solihah. "Maqamat dan Ahwal dalam Pandangan Abu Nashr Al-Thusi Al-Sarraj 
dalam Kitab Al-Luma’." Jurnal Ilmu Tasawuf, vol. 1, no. 1, 2023 

Khotimah, Khusnul. "Interkoneksitas dalam Ajaran Sosial Tasawuf Sunni dan Falsafi." 
Jurnal Komunika, vol. 9, no. 1, January-June 2015 

Khoirun Nisa. “Maqamat dan Ahwal dalam Novel Haji Backpacker Karya Aguk Irawan 
dan Relevansinya Terhadap Akhlak Terpuji,” 2022. 

Lubis, Abdul Hadi. "Pendekatan Mistisisme dalam Pengkajian Islam." Al Irsyad: Jurnal 
Studi Islam, vol. 1, no. 2, 2023 

Luhtitianti, UI Ardaninggar, and Achmad Zainal Arifin. "Ashabiyah Theory Of Ibn 
Khaldun: An Alternative Perspective for Studying the Indonesian Muslim Society." 
2020 

Mahmud Yunus. Kamus Arab Indonesia. Hidakarya Agung, 1990 

Miswar. "Maqamat (Tahapan yang Harus Ditempuh dalam Proses Bertasawuf)." 
ANSIRU PAI: Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama Islam, vol. 1, no. 2, 2017 

Mujieb, M. Abdul, et al. Ensiklopedi Tasawuf Imam Al-Ghazali. Hikmah, 2009 

Munawarah, Ulfatul. "Hubungan Antara Tawadhu' dan Kesejahteraan Psikologis pada 
Mahasiswa Santri." Skripsi, Universitas Islam Indonesia, Jakarta, 2018 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 136-143   eISSN: 3024-8140 

143 
 

Nisa, Khoirun. "Maqamat dan Ahwal dalam Novel Haji Backpacker Karya Aguk Irawan 
dan Relevansinya Terhadap Akhlak Terpuji." 2022. 

Puteri, Nahdiah, Taufik Warman Mahfuzh, and Cecep Zakarias El Bilad. "Konsep Zuhud 
dalam Al-Qur’an (Studi Analisis Tafsir Mafatih Al-Ghaib)." Jurnal Studi Agama dan 
Masyarakat, vol. 19, no. 1, 2023. 

Prasetia, Senata Adi, and Siti Firqo Najiyah. "Konsepsi LᾹ Ma'būda Dalam Tasawuf: 
Sebuah Tafsir Al-Qur'an." Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 6, no. 
1, 2021. 

Rahmadani, Maya, Idrus Alkaf, and Erika Septiana. “Maqam Muraqabah: Perspektif 
Imam Abu Hasan Asy Syadzili dalam Kitab Risalah Al-Amin.” Jurnal Kajian Islam dan 
Sosial Keagamaan, vol. 2, no. 2, 2024. 

Riyadi, Abdul Kadir. "Jalan Baru Tasawuf: Kajian tentang Gagasan Abu Bakr al-
Kalabadzi." Jurnal Tsaqafah, vol. 2, no. 1, May 2015, 

Zulkarnaini, Zulkarnaini. “TASAWUF DALAM LINTAS SEJARAH ISLAM Analisis Pemikiran 
Tasawuf Para Filosof Islam.” JURNAL MIMBAR AKADEMIKA 3.2 (2019). 

 

 
 
 
 


