
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 247-251      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

 

 

Strategi pondok pesantren terhadap pendidikan karakter 
anak 

 
Muhammad Masykur Hasyim 
Program Studi Psikologi, Universitas islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 240401110078@student.uin-malang.ac.id 
 

  A B S T R A K 

Pendidikan karakter anak merupakan upaya penting dalam mencegah 
hilangnya nilai-nilai moral yang diwariskan oleh leluhur. Dalam konteks 
ini, pondok pesantren memiliki peran strategis sebagai lembaga 
pendidikan yang tidak hanya menanamkan ilmu agama tetapi juga 
membangun karakter melalui pendekatan nilai-nilai keislaman. Pondok 
pesantren menjadi unggul karena sistem asrama yang memungkinkan 
pembentukan karakter secara holistik melalui pengawasan, interaksi 
intensif, dan pengamalan nilai-nilai Islami selama 24 jam. Beragam 
strategi diterapkan untuk mengembangkan karakter santri, seperti 
pembelajaran adab, studi kitab klasik, dan pembinaan akhlak terpuji. 
Meskipun demikian, tantangan seperti pengaruh teknologi modern dan 
kurangnya dukungan penuh dari orang tua tetap menjadi hambatan 

yang perlu diatasi. Pendidikan karakter tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapi juga lingkungan, 
termasuk keluarga dan masyarakat. Pondok pesantren, dengan tradisi dan sistemnya yang khas, 
membuktikan efektivitasnya dalam melahirkan generasi berakhlak mulia dan berkontribusi positif bagi 
masyarakat. 

A B S T R A C T 

Children's character education is an important effort in preventing the loss of moral values inherited by 
the ancestors. In this context, boarding schools have a strategic role as educational institutions that not 
only instill religious knowledge but also build character through an Islamic values approach. Islamic 
boarding schools are superior because of the dormitory system that allows holistic character building 
through supervision, intensive interaction, and 24-hour practice of Islamic values. 
Various strategies are applied to develop the character of santri, such as learning adab, studying classical 
books, and fostering praiseworthy morals. Nevertheless, challenges such as the influence of modern 
technology and the lack of full support from parents remain obstacles that need to be overcome. 
Character education is not only the responsibility of schools, but also the environment, including family 
and society. Islamic boarding schools, with their unique traditions and systems, have proven their 
effectiveness in producing a generation with noble character and positive contributions to society. 
 

Pendahuluan  

Masalah moral pada anak-anak zaman sekarang menjadi perhatian yang sering kita 
temui di berbagai lingkungan. Oleh karena itu, pendidikan karakter menjadi hal yang 
sangat penting untuk diutamakan. Tujuannya adalah membentuk anak-anak agar 

Kata Kunci: 
Pendidikan Karakter, 
Pondok Pesantren, Adab 
Islami, Sistem Asrama,  
Tantangan Pendidikan. 
 
Keywords: 
Education Character, 
Islamic Boarding School, 
Islamic Manners, Boarding 
System, Educational 
Challenges 
 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 247-251   eISSN: 3024-8140 
 

248 
 

memiliki adab dan moral yang baik, sebagaimana ditegaskan oleh Syaikh Abdullah bin 
Mubarak al-Handali, seorang ulama hadits ternama dari Turki, yang mengatakan bahwa 
"adab lebih tinggi daripada ilmu". Pernyataan ini bukan sekadar pepatah kuno, tetapi 
menunjukkan bahwa adab adalah fondasi utama untuk menjadi seseorang yang tidak 
hanya berilmu tetapi juga berakhlak. Hal serupa ditegaskan oleh Syaikh Abdul Qodir al-
Jaelani, seorang Sulthonul Aulia’, yang menyatakan bahwa ia lebih menghormati orang 
yang beradab daripada yang hanya berilmu, karena ilmu tanpa adab tidak berarti—iblis 
pun memiliki ilmu yang tinggi tetapi tanpa akhlak. 

Istilah "pendidikan" sendiri berasal dari bahasa Yunani "pedagogia," yang berarti 
tindakan membimbing anak. Dalam bahasa Inggris, istilah ini berasal dari "to educate," 
yang berarti meningkatkan moral dan kemampuan intelektual. Pendidikan adalah 
proses yang dilakukan oleh orang dewasa kepada anak dengan tujuan untuk 
mengajarkan, meningkatkan kecerdasan, dan memperbaiki moral (Sholichah, 2018). 
Proses bimbingan ini dapat dilakukan secara informal dalam keluarga atau masyarakat, 
maupun secara formal di sekolah. Sistem pendidikan karakter mencakup pengetahuan, 
kesadaran, kemauan, dan tindakan untuk menerapkan nilai-nilai terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa, diri sendiri, lingkungan, sesama, dan negara. 

Perkembangan karakter individu seseorang memungkinkan terjadinya 
perkembangan karakter bangsa. Namun, karena manusia hidup dalam lingkungan sosial 
dan budaya tertentu, perkembangan karakter bangsa hanya dapat dilakukan dalam 
lingkungan sosial dan budaya yang bersangkutan. Dengan kata lain, perkembangan 
budaya dan karakter dilakukan melalui proses pendidikan yang tetap terhubung dengan 
lingkungan sosial, budaya masyarakat, dan budaya bangsa. 

Salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia adalah pondok pesantren, 
yang didirikan secara tradisional untuk memberikan pendidikan agama Islam sebagai 
pedoman hidup (tafaqquh fi al-din) bagi masyarakat. Pesantren diselenggarakan dalam 
bentuk asrama yang merupakan komunitas tersendiri di bawah pimpinan kyai atau 
ulama, dibantu oleh seseorang atau beberapa ulama dan/atau para ustadz. Ruang 
sekolah atau ruang belajar digunakan untuk kegiatan pendidikan, sementara pondok 
digunakan sebagai tempat tinggal para santri. Mereka hidup bersama selama 24 jam 
setiap hari, menciptakan interaksi yang erat antara kyai, ustadz, santri, dan pengasuh 
pesantren lainnya seperti sebuah keluarga besar (Mastuhu, 1994). 

Pondok pesantren juga ditempatkan di masjid atau surau sebagai pusat kegiatan 
keagamaan. Interaksi di dalam pesantren mencakup semua aspek kehidupan sehari-hari, 
sehingga memberikan peluang untuk menanamkan nilai-nilai karakter secara holistik 
(Hayati, 2011). 

Pondok pesantren dianggap sebagai salah satu lembaga pendidikan yang telah lama 
menerapkan pendidikan karakter. Banyak yang percaya bahwa pesantren, sebagai salah 
satu subsistem pendidikan nasional yang asli di Indonesia, memiliki keunggulan dan ciri 
khas dalam membangun karakter santri. Sistem asrama memungkinkan pesantren 
menerapkan nilai-nilai dan pandangan hidup dalam keseharian para santri (Makmum, 
2014). Dalam menghadapi tantangan moral pada anak-anak saat ini, pesantren 
memainkan peran penting dalam membangun karakter generasi muda. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 247-251   eISSN: 3024-8140 
 

249 
 

 

Penelitian ini akan mengkaji strategi pondok pesantren dalam pembentukan karakter 
anak dengan menggunakan metode kualitatif. Pendekatan deskriptif kualitatif ini akan 
diterapkan untuk memahami praktik dan dinamika pendidikan karakter di pesantren 
serta dampaknya terhadap perkembangan santri. Penelitian ini bertujuan 
menggambarkan dan menganalisis strategi pendidikan karakter di pondok pesantren 
untuk membentuk kepribadian anak serta peran pentingnya dalam membina moral dan 
akhlak generasi muda. 

Pembahasan  

Penguatan pendidikan moral atau pendidikan karakter menjadi semakin relevan di 
tengah tantangan era modern yang kompleks, terutama dalam menghadapi krisis moral 
yang melanda berbagai lapisan masyarakat. Krisis ini tidak hanya terbatas pada aspek 
individual, tetapi juga berdampak pada kehidupan sosial, seperti meningkatnya perilaku 
asusila, ketidakjujuran, hingga lemahnya integritas dalam berbagai bidang. Masalah-
masalah sosial tersebut sebagian besar bersumber dari kurangnya penerapan nilai-nilai 
moral dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, pendidikan karakter menjadi solusi 
yang tidak bisa ditunda untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga bermoral dan beradab. Menurut Sudrajat (2011), Lickona 
mendefinisikan pendidikan karakter sebagai segala upaya yang dilakukan secara 
terencana untuk membentuk dan memengaruhi karakter anak. Proses ini bertujuan 
membantu individu memahami, menghargai, dan menginternalisasi nilai-nilai etika inti 
sebagai landasan berperilaku (Sutarsih, 2018). Dalam perspektif yang lebih luas, 
Qomaruzzaman (2017) menekankan bahwa pendidikan karakter adalah tanggung jawab 
bersama semua pihak, termasuk keluarga, sekolah, masyarakat, dan pemerintah. Hal ini 
menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan karakter memerlukan sinergi dari 
berbagai elemen. 

Salah satu institusi yang memiliki peran besar dalam pendidikan karakter di Indonesia 
adalah Pondok Pesantren. Sebagai lembaga pendidikan Islam tertua, pondok pesantren 
telah menjadi tempat pembentukan karakter generasi muda sejak masa Walisongo. 
Secara etimologis, istilah "pondok pesantren" berasal dari gabungan dua kata, yaitu 
"pondok" yang berarti asrama atau tempat tinggal sementara, dan "pesantren" yang 
merujuk pada tempat bagi para santri atau pelajar agama Islam (Dhofier, 1982). Dalam 
konteks ini, kata "pondok" berasal dari bahasa Arab "funduq," sedangkan "pesantren" 
memiliki akar dari bahasa Tamil dengan struktur awalan "pe-" dan akhiran "-an," yang 
menunjukkan tempat belajar agama (Ali & Daud, 1995). Sejak awal perkembangannya, 
pondok pesantren dirancang untuk menjadi lingkungan pembelajaran yang menyeluruh, 
di mana seorang kyai atau guru bertindak sebagai pembimbing spiritual dan intelektual 
bagi santri. Selain memberikan ilmu agama, pesantren juga mengajarkan norma 
kesopanan, kedisiplinan, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan sehari-hari 
(Munawir dkk, 2024). 

Dalam perkembangannya, pondok pesantren dibagi menjadi dua tipe utama, yaitu 
pesantren salaf dan pesantren modern (Maksum, 2015). Pesantren salaf, atau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 247-251   eISSN: 3024-8140 
 

250 
 

tradisional, memiliki karakteristik khusus dalam pendekatan pengajaran. Menurut 
Zamakhsyari Dhofier, pesantren salaf berfokus pada pembelajaran kitab kuning, yaitu 
kitab-kitab Islam klasik yang meliputi delapan bidang utama: nahwu (sintaksis), shorof 
(morfologi), fiqh, usul fiqh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf, serta cabang-cabang lainnya 
seperti tarikh dan balaghah (Dhofier, 1982). Pendidikan di pesantren salaf lebih 
menekankan pendalaman ilmu agama dan penguasaan bahasa Arab sebagai landasan 
berpikir kritis. Santri diajarkan untuk memahami agama secara mendalam, sehingga 
mereka tidak hanya mampu mengamalkannya dalam kehidupan pribadi tetapi juga 
menjadi agen perubahan di masyarakat (Maksum, 2015). 

Berbeda dengan pesantren salaf, pesantren modern mengadopsi pendekatan 
pendidikan yang lebih progresif, yang mencakup kurikulum formal seperti sains, 
matematika, dan bahasa asing. Infrastruktur di pesantren modern juga lebih 
terorganisasi, mendukung kegiatan belajar mengajar yang lebih terstruktur. Meski 
demikian, pondok pesantren tetap menjadikan pendidikan karakter sebagai inti dari 
seluruh aktivitas pembelajaran. Dalam konteks ini, pendidikan karakter dianggap 
sebagai proses membentuk kepribadian seseorang, sebagaimana ukiran pada batu 
permata yang membutuhkan ketelitian dan waktu untuk menghasilkan pola yang indah 
(Bohlin, Deborah, & Kevin, 2001). Pendidikan karakter ini menjadi semakin signifikan 
karena tingginya tingkat penyimpangan moral yang terjadi di kalangan generasi muda. 

Keberhasilan pondok pesantren dalam menanamkan pendidikan karakter tidak 
terlepas dari sistem asrama yang memungkinkan interaksi intensif antara santri, ustadz, 
dan kyai selama 24 jam. Lingkungan ini memungkinkan nilai-nilai moral dan akhlak 
terinternalisasi dalam setiap aktivitas, mulai dari cara berbicara, berpakaian, hingga 
berperilaku. Ria Gumilang (2018) menjelaskan bahwa salah satu faktor utama 
keberhasilan pendidikan karakter di pesantren adalah pemantauan langsung oleh para 
ustadz terhadap aktivitas sehari-hari santri. Pelajaran adab atau akhlakul karimah tidak 
hanya diajarkan secara teori, tetapi juga diterapkan langsung dalam interaksi sosial di 
lingkungan pesantren. Misalnya, pembelajaran tentang kesopanan kepada orang tua 
atau orang yang lebih tua sering kali diterjemahkan dalam praktik nyata, seperti menjaga 
tata krama saat berbicara dan menunjukkan rasa hormat. 

Namun, keberhasilan ini tidak terlepas dari sejumlah tantangan. Salah satunya adalah 
pengaruh teknologi modern yang semakin pesat. Teknologi, meskipun memberikan 
banyak manfaat, juga membawa dampak negatif jika tidak digunakan secara bijak, 
seperti akses mudah terhadap informasi yang tidak sesuai nilai-nilai moral. Selain itu, 
kurangnya dukungan dari orang tua menjadi hambatan yang cukup signifikan. Beberapa 
orang tua masih memanjakan anak-anak mereka, sehingga nilai-nilai yang diajarkan di 
pesantren tidak sepenuhnya diaplikasikan di rumah. Kendala-kendala ini menuntut 
pesantren untuk terus berinovasi dan beradaptasi agar tetap relevan sebagai lembaga 
pendidikan karakter di tengah arus modernisasi. 

Dengan demikian, pondok pesantren memiliki peran strategis dalam mencetak 
generasi muda yang berkarakter kuat, bermoral, dan siap menghadapi tantangan 
zaman. Melalui kombinasi pengajaran agama, pengawasan intensif, dan praktik nilai-
nilai moral dalam kehidupan sehari-hari, pesantren menjadi benteng pertahanan yang 
kokoh dalam membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(2), 247-251   eISSN: 3024-8140 
 

251 
 

juga memiliki kepribadian luhur. Peran pesantren ini menjadi semakin penting di era 
globalisasi, di mana tantangan moral dan sosial semakin kompleks. 

 

Kesimpulan dan Saran  

Pendidikan karakter pada anak saat ini merupakan upaya strategis dan fundamental 
untuk melestarikan nilai-nilai moral yang diwariskan oleh leluhur kita dari generasi ke 
generasi. Menghadapi fenomena kerusakan moral yang meningkat di kalangan anak, 
pondok pesantren berperan penting dalam membentuk karakter anak melalui 
pendekatan Islami yang kuat, konsisten dan berkelanjutan. 

Pendidikan karakter tidak hanya terbatas pada lingkungan sekolah formal, tetapi juga 
membutuhkan lingkungan yang kondusif seperti yang ditawarkan pondok pesantren. 
Dengan interaksi sosial intensif, pembelajaran nilai-nilai Islami dan pembentukan akhlak 
mulia, pondok pesantren menjadi wadah efektif pembentukan karakter anak yang 
berkelanjutan, sehingga menghasilkan generasi penerus bangsa yang berintegritas dan 
berakhlak mulia. 

Daftar Pustaka   

Ali, M. D., & Daud, H. (1995). Lembaga-lembaga Islam di Indonesia. RajaGrafindo Persada. 
Bohlin, K. E., Farmer, D., & Ryan, K. (2001). Building Character in Schools Resource Guide. 

The Jossey-Bass Education Series. Jossey-Bass, A Wiley Co., 989 Market Street, San 
Francisco, CA 94103-1741. 

Dhofier, Z. (1982). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. (No Title). 
Gumilang, R., & Nurcholis, A. (2018). Peran pondok pesantren dalam pembentukan 

karakter santri. Comm-Edu (Community Education Journal), 1(3), 42-53. 
Hayati, F. (2011). Pesantren: Suatu Alternatif Model Lembaga Pendidikan Kader 

Bangsa. Mimbar: Jurnal Sosial dan Pembangunan, 27(2), 157-163. 
Maksum, A. (2015). Model pendidikan toleransi di pesantren modern dan salaf. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 81-108. 
Makmun, H. R. (2014). Pembentukan Karakter Berbasis Pendidikan Pesantren: Studi di 

Pondok Pesantren Tradisional dan Modern di Kabupaten Ponorogo. Cendekia: Jurnal 
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 12(2), 211-238. 

Mastuhu. (1994). Dinamika sistem pendidikan pesantren: suatu kajian tentang unsur dan 
nilai sistem pendidikan pesantren. INIS. 

Munawir, M., Al Ahmad, W. M., & Athirah, Z. (2024). Pengaruh Pendidikan Islam 
terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik. Jurnal Basicedu, 8(2), 1420-1427. 

Qomaruzzaman, B. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Pancasila Pendekatan NLP. 
Sholichah, A. S. (2018). Teori-teori pendidikan dalam Al-Qurâ€™ an. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 7(01), 23-46 
Sudrajat, A. (2011). Mengapa pendidikan karakter?. Jurnal pendidikan karakter, 1(1). 
Sutarsih, S. P. (2018). Pendidikan Karakter. 


