Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Februari, 2025 pp. 247-251 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Strategi pondok pesantren terhadap pendidikan karakter
anak

Muhammad Masykur Hasyim
Program Studi Psikologi, Universitas islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 240401110078@student.uin-malang.ac.id

ABSTRAK
Pendidikan karakter anak merupakan upaya penting dalam mencegah

Kata Kunci:

’I—;enztdlik:n Karaktezd b hilangnya nilai-nilai moral yang diwariskan oleh leluhur. Dalam konteks
’<’)n ° .esani\ren, a ini, pondok pesantren memiliki peran strategis sebagai lembaga
;amt, S'Ste:" ;'l:r"‘na, pendidikan yang tidak hanya menanamkan ilmu agama tetapi juga
antangan Pendidikan. membangun karakter melalui pendekatan nilai-nilai keislaman. Pondok
esantren menjadi unggul karena sistem asrama yang memungkinkan
Keywords: P ) g8 yang &

pembentukan karakter secara holistik melalui pengawasan, interaksi
intensif, dan pengamalan nilai-nilai Islami selama 24 jam. Beragam
strategi diterapkan untuk mengembangkan karakter santri, seperti
pembelajaran adab, studi kitab klasik, dan pembinaan akhlak terpuji.
Meskipun demikian, tantangan seperti pengaruh teknologi modern dan
kurangnya dukungan penuh dari orang tua tetap menjadi hambatan
yang perlu diatasi. Pendidikan karakter tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapijuga lingkungan,
termasuk keluarga dan masyarakat. Pondok pesantren, dengan tradisi dan sistemnya yang khas,
membuktikan efektivitasnya dalam melahirkan generasi berakhlak mulia dan berkontribusi positif bagi
masyarakat.

Education Character,
Islamic Boarding School,
Islamic Manners, Boarding
System, Educational
Challenges

ABSTRACT

Children's character education is an important effort in preventing the loss of moral values inherited by
the ancestors. In this context, boarding schools have a strategic role as educational institutions that not
only instill religious knowledge but also build character through an Islamic values approach. Islamic
boarding schools are superior because of the dormitory system that allows holistic character building
through supervision, intensive interaction, and 24-hour practice of Islamic values.

Various strategies are applied to develop the character of santri, such as learning adab, studying classical
books, and fostering praiseworthy morals. Nevertheless, challenges such as the influence of modern
technology and the lack of full support from parents remain obstacles that need to be overcome.
Character education is not only the responsibility of schools, but also the environment, including family
and society. Islamic boarding schools, with their unique traditions and systems, have proven their
effectiveness in producing a generation with noble character and positive contributions to society.

Pendahuluan

Masalah moral pada anak-anak zaman sekarang menjadi perhatian yang sering kita
temui di berbagai lingkungan. Oleh karena itu, pendidikan karakter menjadi hal yang
sangat penting untuk diutamakan. Tujuannya adalah membentuk anak-anak agar

@ ®@ @ This is an open access article under the CC BY-NC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 247-251 elISSN: 3024-8140

memiliki adab dan moral yang baik, sebagaimana ditegaskan oleh Syaikh Abdullah bin
Mubarak al-Handali, seorang ulama hadits ternama dari Turki, yang mengatakan bahwa
"adab lebih tinggi daripada ilmu". Pernyataan ini bukan sekadar pepatah kuno, tetapi
menunjukkan bahwa adab adalah fondasi utama untuk menjadi seseorang yang tidak
hanya berilmu tetapi juga berakhlak. Hal serupa ditegaskan oleh Syaikh Abdul Qodir al-
Jaelani, seorang Sulthonul Aulia’, yang menyatakan bahwa ia lebih menghormati orang
yang beradab daripada yang hanya berilmu, karena ilmu tanpa adab tidak berarti—iblis
pun memiliki ilmu yang tinggi tetapi tanpa akhlak.

Istilah "pendidikan” sendiri berasal dari bahasa Yunani "pedagogia," yang berarti
tindakan membimbing anak. Dalam bahasa Inggris, istilah ini berasal dari "to educate,"
yang berarti meningkatkan moral dan kemampuan intelektual. Pendidikan adalah
proses yang dilakukan oleh orang dewasa kepada anak dengan tujuan untuk
mengajarkan, meningkatkan kecerdasan, dan memperbaiki moral (Sholichah, 2018).
Proses bimbingan ini dapat dilakukan secara informal dalam keluarga atau masyarakat,
maupun secara formal di sekolah. Sistem pendidikan karakter mencakup pengetahuan,
kesadaran, kemauan, dan tindakan untuk menerapkan nilai-nilai terhadap Tuhan Yang
Maha Esa, diri sendiri, lingkungan, sesama, dan negara.

Perkembangan  karakter individu seseorang memungkinkan terjadinya
perkembangan karakter bangsa. Namun, karena manusia hidup dalam lingkungan sosial
dan budaya tertentu, perkembangan karakter bangsa hanya dapat dilakukan dalam
lingkungan sosial dan budaya yang bersangkutan. Dengan kata lain, perkembangan
budaya dan karakter dilakukan melalui proses pendidikan yang tetap terhubung dengan
lingkungan sosial, budaya masyarakat, dan budaya bangsa.

Salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia adalah pondok pesantren,
yang didirikan secara tradisional untuk memberikan pendidikan agama Islam sebagai
pedoman hidup (tafagquh fi al-din) bagi masyarakat. Pesantren diselenggarakan dalam
bentuk asrama yang merupakan komunitas tersendiri di bawah pimpinan kyai atau
ulama, dibantu oleh seseorang atau beberapa ulama dan/atau para ustadz. Ruang
sekolah atau ruang belajar digunakan untuk kegiatan pendidikan, sementara pondok
digunakan sebagai tempat tinggal para santri. Mereka hidup bersama selama 24 jam
setiap hari, menciptakan interaksi yang erat antara kyai, ustadz, santri, dan pengasuh
pesantren lainnya seperti sebuah keluarga besar (Mastuhu, 1994).

Pondok pesantren juga ditempatkan di masjid atau surau sebagai pusat kegiatan
keagamaan. Interaksi di dalam pesantren mencakup semua aspek kehidupan sehari-hari,
sehingga memberikan peluang untuk menanamkan nilai-nilai karakter secara holistik
(Hayati, 2011).

Pondok pesantren dianggap sebagai salah satu lembaga pendidikan yang telah lama
menerapkan pendidikan karakter. Banyak yang percaya bahwa pesantren, sebagai salah
satu subsistem pendidikan nasional yang asli di Indonesia, memiliki keunggulan dan ciri
khas dalam membangun karakter santri. Sistem asrama memungkinkan pesantren
menerapkan nilai-nilai dan pandangan hidup dalam keseharian para santri (Makmum,
2014). Dalam menghadapi tantangan moral pada anak-anak saat ini, pesantren
memainkan peran penting dalam membangun karakter generasi muda.

248



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 247-251 elISSN: 3024-8140

Penelitian ini akan mengkaji strategi pondok pesantren dalam pembentukan karakter
anak dengan menggunakan metode kualitatif. Pendekatan deskriptif kualitatif ini akan
diterapkan untuk memahami praktik dan dinamika pendidikan karakter di pesantren
serta dampaknya terhadap perkembangan santri. Penelitian ini bertujuan
menggambarkan dan menganalisis strategi pendidikan karakter di pondok pesantren
untuk membentuk kepribadian anak serta peran pentingnya dalam membina moral dan
akhlak generasi muda.

Pembahasan

Penguatan pendidikan moral atau pendidikan karakter menjadi semakin relevan di
tengah tantangan era modern yang kompleks, terutama dalam menghadapi krisis moral
yang melanda berbagai lapisan masyarakat. Krisis ini tidak hanya terbatas pada aspek
individual, tetapi juga berdampak pada kehidupan sosial, seperti meningkatnya perilaku
asusila, ketidakjujuran, hingga lemahnya integritas dalam berbagai bidang. Masalah-
masalah sosial tersebut sebagian besar bersumber dari kurangnya penerapan nilai-nilai
moral dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, pendidikan karakter menjadi solusi
yang tidak bisa ditunda untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga bermoral dan beradab. Menurut Sudrajat (2011), Lickona
mendefinisikan pendidikan karakter sebagai segala upaya yang dilakukan secara
terencana untuk membentuk dan memengaruhi karakter anak. Proses ini bertujuan
membantu individu memahami, menghargai, dan menginternalisasi nilai-nilai etika inti
sebagai landasan berperilaku (Sutarsih, 2018). Dalam perspektif yang lebih luas,
Qomaruzzaman (2017) menekankan bahwa pendidikan karakter adalah tanggung jawab
bersama semua pihak, termasuk keluarga, sekolah, masyarakat, dan pemerintah. Hal ini
menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan karakter memerlukan sinergi dari
berbagai elemen.

Salah satu institusi yang memiliki peran besar dalam pendidikan karakter di Indonesia
adalah Pondok Pesantren. Sebagai lembaga pendidikan Islam tertua, pondok pesantren
telah menjadi tempat pembentukan karakter generasi muda sejak masa Walisongo.
Secara etimologis, istilah "pondok pesantren" berasal dari gabungan dua kata, yaitu
"pondok" yang berarti asrama atau tempat tinggal sementara, dan "pesantren" yang
merujuk pada tempat bagi para santri atau pelajar agama Islam (Dhofier, 1982). Dalam
konteks ini, kata "pondok" berasal dari bahasa Arab "fundug," sedangkan "pesantren"
memiliki akar dari bahasa Tamil dengan struktur awalan "pe-" dan akhiran "-an," yang
menunjukkan tempat belajar agama (Ali & Daud, 1995). Sejak awal perkembangannya,
pondok pesantren dirancang untuk menjadi lingkungan pembelajaran yang menyeluruh,
di mana seorang kyai atau guru bertindak sebagai pembimbing spiritual dan intelektual
bagi santri. Selain memberikan ilmu agama, pesantren juga mengajarkan norma
kesopanan, kedisiplinan, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan sehari-hari
(Munawir dkk, 2024).

Dalam perkembangannya, pondok pesantren dibagi menjadi dua tipe utama, yaitu
pesantren salaf dan pesantren modern (Maksum, 2015). Pesantren salaf, atau

249



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 247-251 elISSN: 3024-8140

tradisional, memiliki karakteristik khusus dalam pendekatan pengajaran. Menurut
Zamakhsyari Dhofier, pesantren salaf berfokus pada pembelajaran kitab kuning, yaitu
kitab-kitab Islam klasik yang meliputi delapan bidang utama: nahwu (sintaksis), shorof
(morfologi), figh, usul figh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf, serta cabang-cabang lainnya
seperti tarikh dan balaghah (Dhofier, 1982). Pendidikan di pesantren salaf lebih
menekankan pendalaman ilmu agama dan penguasaan bahasa Arab sebagai landasan
berpikir kritis. Santri diajarkan untuk memahami agama secara mendalam, sehingga
mereka tidak hanya mampu mengamalkannya dalam kehidupan pribadi tetapi juga
menjadi agen perubahan di masyarakat (Maksum, 2015).

Berbeda dengan pesantren salaf, pesantren modern mengadopsi pendekatan
pendidikan yang lebih progresif, yang mencakup kurikulum formal seperti sains,
matematika, dan bahasa asing. Infrastruktur di pesantren modern juga lebih
terorganisasi, mendukung kegiatan belajar mengajar yang lebih terstruktur. Meski
demikian, pondok pesantren tetap menjadikan pendidikan karakter sebagai inti dari
seluruh aktivitas pembelajaran. Dalam konteks ini, pendidikan karakter dianggap
sebagai proses membentuk kepribadian seseorang, sebagaimana ukiran pada batu
permata yang membutuhkan ketelitian dan waktu untuk menghasilkan pola yang indah
(Bohlin, Deborah, & Kevin, 2001). Pendidikan karakter ini menjadi semakin signifikan
karena tingginya tingkat penyimpangan moral yang terjadi di kalangan generasi muda.

Keberhasilan pondok pesantren dalam menanamkan pendidikan karakter tidak
terlepas dari sistem asrama yang memungkinkan interaksi intensif antara santri, ustadz,
dan kyai selama 24 jam. Lingkungan ini memungkinkan nilai-nilai moral dan akhlak
terinternalisasi dalam setiap aktivitas, mulai dari cara berbicara, berpakaian, hingga
berperilaku. Ria Gumilang (2018) menjelaskan bahwa salah satu faktor utama
keberhasilan pendidikan karakter di pesantren adalah pemantauan langsung oleh para
ustadz terhadap aktivitas sehari-hari santri. Pelajaran adab atau akhlakul karimah tidak
hanya diajarkan secara teori, tetapi juga diterapkan langsung dalam interaksi sosial di
lingkungan pesantren. Misalnya, pembelajaran tentang kesopanan kepada orang tua
atau orang yang lebih tua sering kali diterjemahkan dalam praktik nyata, seperti menjaga
tata krama saat berbicara dan menunjukkan rasa hormat.

Namun, keberhasilan ini tidak terlepas dari sejumlah tantangan. Salah satunya adalah
pengaruh teknologi modern yang semakin pesat. Teknologi, meskipun memberikan
banyak manfaat, juga membawa dampak negatif jika tidak digunakan secara bijak,
seperti akses mudah terhadap informasi yang tidak sesuai nilai-nilai moral. Selain itu,
kurangnya dukungan dari orang tua menjadi hambatan yang cukup signifikan. Beberapa
orang tua masih memanjakan anak-anak mereka, sehingga nilai-nilai yang diajarkan di
pesantren tidak sepenuhnya diaplikasikan di rumah. Kendala-kendala ini menuntut
pesantren untuk terus berinovasi dan beradaptasi agar tetap relevan sebagai lembaga
pendidikan karakter di tengah arus modernisasi.

Dengan demikian, pondok pesantren memiliki peran strategis dalam mencetak
generasi muda yang berkarakter kuat, bermoral, dan siap menghadapi tantangan
zaman. Melalui kombinasi pengajaran agama, pengawasan intensif, dan praktik nilai-
nilai moral dalam kehidupan sehari-hari, pesantren menjadi benteng pertahanan yang
kokoh dalam membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi

250



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(2), 247-251 elISSN: 3024-8140

juga memiliki kepribadian luhur. Peran pesantren ini menjadi semakin penting di era
globalisasi, di mana tantangan moral dan sosial semakin kompleks.

Kesimpulan dan Saran

Pendidikan karakter pada anak saat ini merupakan upaya strategis dan fundamental
untuk melestarikan nilai-nilai moral yang diwariskan oleh leluhur kita dari generasi ke
generasi. Menghadapi fenomena kerusakan moral yang meningkat di kalangan anak,
pondok pesantren berperan penting dalam membentuk karakter anak melalui
pendekatan Islami yang kuat, konsisten dan berkelanjutan.

Pendidikan karakter tidak hanya terbatas pada lingkungan sekolah formal, tetapi juga
membutuhkan lingkungan yang kondusif seperti yang ditawarkan pondok pesantren.
Dengan interaksi sosial intensif, pembelajaran nilai-nilai Islami dan pembentukan akhlak
mulia, pondok pesantren menjadi wadah efektif pembentukan karakter anak yang
berkelanjutan, sehingga menghasilkan generasi penerus bangsa yang berintegritas dan
berakhlak mulia.

Daftar Pustaka

Ali, M. D., & Daud, H. (1995). Lembaga-lembaga Islam di Indonesia. RajaGrafindo Persada.

Bohlin, K. E., Farmer, D., & Ryan, K. (2001). Building Character in Schools Resource Guide.
The Jossey-Bass Education Series. Jossey-Bass, A Wiley Co., 989 Market Street, San
Francisco, CA 94103-1741.

Dhofier, Z. (1982). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. (No Title).

Gumilang, R., & Nurcholis, A. (2018). Peran pondok pesantren dalam pembentukan
karakter santri. Comm-Edu (Community Education Journal), 1(3), 42-53.

Hayati, F. (2011). Pesantren: Suatu Alternatif Model Lembaga Pendidikan Kader
Bangsa. Mimbar: Jurnal Sosial dan Pembangunan, 27(2), 157-163.

Maksum, A. (2015). Model pendidikan toleransi di pesantren modern dan salaf. Jurnal
Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 81-108.

Makmun, H. R. (2014). Pembentukan Karakter Berbasis Pendidikan Pesantren: Studi di
Pondok Pesantren Tradisional dan Modern di Kabupaten Ponorogo. Cendekia: Jurnal
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 12(2), 211-238.

Mastuhu. (1994). Dinamika sistem pendidikan pesantren: suatu kajian tentang unsur dan
nilai sistem pendidikan pesantren. INIS.

Munawir, M., Al Ahmad, W. M., & Athirah, Z. (2024). Pengaruh Pendidikan Islam
terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik. Jurnal Basicedu, 8(2), 1420-1427.

Qomaruzzaman, B. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Pancasila Pendekatan NLP.

Sholichah, A. S. (2018). Teori-teori pendidikan dalam Al-Qura€e™ an. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 7(01), 23-46

Sudrajat, A. (2011). Mengapa pendidikan karakter?. Jurnal pendidikan karakter, 1(1).

Sutarsih, S. P. (2018). Pendidikan Karakter.

251



