
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1543-1549      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Estimologi irfani 

 

Sinta Permata Sari1*, Mohammad Adnan Sha’af2, Nayla Hikmatul Maula3 

1, Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Maulana Malik Ibrahim Malang;  
e-mail: *240103110137@student.uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 

Epistemologi Irfani merupakan salah satu pendekatan dalam filsafat 
Islam yang menekankan pentingnya pengalaman intuitif, iluminasi 
spiritual, dan pengetahuan batiniah dalam memahami realitas. 
Berbeda dengan epistemologi rasional dan empiris yang 
mengandalkan logika atau pengalaman indrawi, epistemologi Irfani 
berpijak pada pengalaman langsung melalui penyucian jiwa dan 
hubungan mendalam dengan Tuhan. Dalam tradisi ini, pengetahuan 
tidak hanya dianggap sebagai hasil dari proses diskursif, tetapi 
sebagai anugerah yang diberikan kepada hati yang murni. 
Pendekatan ini melibatkan aspek etika, spiritualitas, dan 

kontemplasi, sehingga memiliki implikasi yang signifikan terhadap pandangan hidup dan praktik keagamaan. 
Artikel ini mengkaji dasar-dasar epistemologi Irfani, metode perolehannya, serta relevansinya dalam konteks 
modern. Dengan mengintegrasikan dimensi intelektual dan spiritual, epistemologi Irfani menawarkan 
paradigma alternatif dalam memahami hakikat kebenaran dan realitas 
A B S T R A C T 

Irfani epistemology is an approach in Islamic philosophy that emphasizes the importance of intuitive 
experience, spiritual illumination, and inner knowledge in understanding reality. In contrast to rational 
and empirical epistemology which relies on logic or sensory experience, Irfani's epistemology is based on 
direct experience through purification of the soul and a deep relationship with God. In this tradition, 
knowledge is not simply considered the result of a discursive process, but as a gift given to the pure heart. 
This approach involves aspects of ethics, spirituality and contemplation, so it has significant implications 
for outlook on life and religious practice. This article examines the basics of Irfani's epistemology, 
methods of obtaining it, and its relevance in the modern context. By integrating intellectual and spiritual 
dimensions, Irfani's epistemology offers an alternative paradigm in understanding the nature of truth and 
reality 

Pendahuluan 

Mengetahi apa yang di maksud berfikir irfani Ada tiga aliran pemikiran utama dalam 
epistemologi, yaitu empirisme, rasionalisme , dan intuisionisme. Di sisi lain, menurut 
mitiologi Hindu, termasuk teks suci, akal, dan korespondensasi pribadi. Ada juga  
beberapa aliran penting dalam kajian pemikiran islam yang berkaitan dengan teori 
epistemologi. Sebenarnya ada tiga model berpikir dalam islam: bayani,irfani, dan 
burhani. Semua orang memiliki tujuan yang sama, yang akan tercermin dalam 
pandangan mereka, yang sering kali berbeda dalam pengetahuan. Dan fokus disini pada 
membahas irfani. Memahami berfikir irfani yaitu berbeda dengan cara berfikir rasional 
yang lebih mengandalkan logika, bukti dan analisis. Berfikir irfani merupakan 
pendekatan dalam pengetahuan yang mengedepankan penglaman spiritual dan intuisi. 
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung dan pemahaman mendalam 
tentang realitas itu, disebut dengan istilah irfan diambil penamaannya dari irfani. Dalam 

Kata Kunci: 
Estimologi, Irfani, Spiritual, 

Berfikir, Pengetahauan 

 

Keywords: 
Estimology, Irfani, Spiritual, 
Thinking, Knowledge 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*240103110137@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1544 
 

ilmu modern berfikir irfani menawarkan perspektif alternatif terhadap cara berfikir 
rasional yang lebih umum diterima. karena ketika seseorang menyampaikan dalam 
berfikir irfani maka akan sulit untuk diterima semua orang 

Irfani dengan tasawuf itu memiliki hubungan erat, sebagai pelaku tasawuf, sering 
menggunakan metode irfani untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang diri 
dan tuhan. karena tasawuf menekankan pentingnya pengalaman spiritual dan 
kesadaran diri. Dan berfikir irfani bukan hanya cara berfikir saja, tetapi juga jalan menuju 
pencerahan spiritual. Perbandingan memahami berfikir irfani dengan rasional sangat 
berbeda. Karena irfani lebih mementingkan individu sesesorang yang sangat sulit untuk 
dijelaskan dengan teks dan diteliti, serta konteks kultural mempengaruhi pengetahuan 
yang di peroleh. Berbeda dengan rasional yang lebih mengandalkan logika dan bukti 
empiris. Oleh karena itu, memahami berfikir irfani memberi wawasan tambahan tentang 
bagaimana manusia dapat memahami dan berinteraksi dengan sang penciptanya dalam 
alam semesta ini. memeperoleh  pengetahuan dengan cara menekankan pada 
pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan 
iluminasi spiritual Sumber Epistemologi Irfani. Metode penelitian: metode penelitian ini 
menggunakan metode literatur 

Pembahasan 

Estimologi Irfani 

Istilah irfanai berasal dari Bahasa Arab dasar arafa ya’rifu irfanan, yang sinonim 
dengan “makrifat”, yang berarti pengetahuan. Namun, ini berasal dari ilmu. Irfan, atau 
makrifat, terkait dengan pengetahuan yang diperoleh melalaui pengelalaman spiritual 
yang hening, sedangkan pengetahuan yang berti pengetahuan yang diperoleh melalui 
transformasi (naql) atau rrasioanal (aql) terkait dengan pengetahuan yang diperoleh 
melalui pengalaman yang hening. Dengan demikian, Irfani dapat didefinisikan sebagai 
respons terhadap pengetahuan yang berasal dari penyinaran hakikat Tuhan kepada 
hamba-Nya. Bisa juga diartikan cara berfikir yang didasarkan pada pengalaman langsung 
yaitu suatu pengalaman seseorang dalam pribadinya (subjektif) dan intropeksi. Dan cara 
berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat intuisi yaitu: koneksi langsung dengan tuhan 
dengan cara menekankan hubungan antara manusia dengan tuhannya. Dan 
pengalaman batin yang mendalam dengan cara berfikir irfani seringkali melibatkan 
pengalaman batin yang mendalam, seperti pendecarahan atau kasyf. 

Dari pengertian diatas bisa kita simpulkan bahwa cara memperolehnya bukan hanya 
pada teks atau logikanya saja, tetapi lebih seseorang memperoleh pengetahuan  melalui 
pencerahan batin atau kesadaran mendalam tentang sesuatu. Pentingnya berfikir irfani 
melengkapi cara berfikir lainnya dan memberikan dimensi yang lebih dalam-dalam 
memahami kehidupan. Saya contohkan seorang seniman yang menciptakan karya seni 
yang penuh makna tanpa bisa menjelaskan secara logis proses kreatifnya. Dan saya 
contohkan lagi ketika seseorang menunaikan sholat dengan menggunakan pakaian 
yang tidak sekedar memenuhi batas minimal ketentuan menutup aurat, tetapi juga 
menggunakan pakaian rapih yang menutup aurat secara maksimal. Dapat kita simpulkan 
seseorang menemukan makna hidupnya, mengembangkan intuisi, dan meningkatkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1545 
 

kesadaran diri terhadap apa yang dilakukannya. Dan pendekatan ini menekankan pada 
kehormatan dalam beribadah, menunjukkan bahwa menghadap manusia saja harus 
dilakukan dengan sopan, apalagi ketika menghadap pada sang pecinta alam semesta ini.  

Menurut Abid Al Jabiri metode irfani adalah pendekatan dalam mencari pengetahuan 
yang berpusat pada pengalaman batin dan intuisi namun, Al Jabiri juga mengkritik 
tentang pemahaman irfani, seperti: Penolakan terhadap akal yaitu beberapa aliran irfani 
cenderung menolak peran akal dalam memahami agama. Dan individualisme yaitu irfani 
seringkali dikaitkan dengan pengalaman individu, sehingga mengabaikan dimensi sosial 
dari agama. Seperti individualisme religius: seseorang hanya fokus pada ibadah pribadi 
tanpa peduli pada kondisi sosial disekitarnya juga dapat dianggap mengabaikan dimensi 
sosial agama. Menurut para sufi epistimologi irfani merupakan salah satu sistem 
penalaran dalam tradisi keilmuan islam yaitu berfokus pada pengalaman langsung dan 
intuisi dari tuhan. Dari penjelasan diatas bisa kita simpulkan perbedaan antara cara 
berfikir irfani menurut Abid Al Jabari dan para sufi. Perbedaannya menurut Al Jabari 
lebih sistematis dan sturuktural mengenai epistemologi dalam konteks berfikir irfani. Al 
Jabari menekankan pentingnya hubungan antara akal dan pengalaman spiritual, serta 
bagaimana keduanya dapat dipadukan dalam memahami realitas. Sedangkan menurut 
para sufi yaitu menekankan bahwa berfikir irfani lebih berfokus pada pengalaman 
langsung dan intutisi dari tuhan. Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi Irfani. 

Epistemologi irgani dalam filsafat pendidikan   

Cara memperoleh sumber yang didapatkan dari pengetahuan irfani, Hikmah irfani 
berasal dari kashf, wahyu ilahi tentang rahasia yang benar, bukan dari kitab-kitab seperti 
bayani. Oleh karean itu,mirfani memiliki hati yang murni dan beroa meminta hikmah 
langsung dari tuhan. Ini memungkinkan mereka untuk memperoleh pengetahuan 
melalui latihan spiritual’ bukan melalui analisis kritis. Ini terlintas dalam pikiran orang , 
diartikulasikan, dan dijelaskan dengan cara yang masuk akal kepada orang lain. Irfani 
setidaknya terdiri dari tiga tahap pemahaman yaitu: 

1. Persiapan yaitu menuju jalan spiritual untuk melangkahnya harus melakukan tujuh 
tahap yang dimana akan dibahas di bab selanjutnya. 

2. Penerimaan disinilah seseorang menjadi kasyhaf dan mushahadah setelah melalui 
langkah pertama. Contohnya seperti ember kosong menerima air. Jadi kita tidak 
melakukan apa-apa kita hanya menyediakan ember yang ditaruh di persiapan. Dan 
air hujan turunnya di penerimaan itu yang dinamakan kasyhaf. Dan di musahhadah 
ini kita di level kita bisa melihat diri kita dari kesadaran eksitensi seseorang. 

3. Pengungkapan yaitu memberi tahu seseorang lewat tulisan dan ucapan. Tetapi ada 
pengecualian yaitu ada seseorang tidak akan percaya. Jadi tidak semua dari 
penerimaan tadi yang kita peroleh itu dikasih tahukan kepada semua orang. 

Dalam pemikiran Islam, "irfani" mengacu pada aspek subtansif suatu agama, yaitu 
pengakuan penuh atas pengalaman keagamaan (kontinjensi dan ekspresi) orang lain 
yang mengembangkan agama tersebut, serta sifat spiritual agama tersebut. Meskipun 
berbeda, lebih banyak persamaannya dan kurang hakikatnya. Dalam filsafat, Irfani lebih 
dikenal dengan istilah "intuisi". Eksistensialisme, pengetahuan fuduri tentang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1546 
 

keberadaan benda di dalam benda, dan zauki (perasaan) atau pengalaman langsung, 
yaitu memahaminya secara mendalam daripada mengklasifikasinya, adalah jenis 
pengetahuan yang orang mungkin tiba-tiba memperoleh melalui intuisi. Henri Bargson 
percaya bahwa intuisi adalah hasil dari pemikiran yang paling tinggi, tetapi pada 
dasarnya itu pribadi. 

Dalam tradisi Irfani, pengalaman berpikir adalah sumber pengetahuan utama, 
sedangkan dalam tradisi Bayani, teks (wahyu) adalah sumber pengetahuan. pertemuan 
yang terjadi di dunia nyata yang merupakan peristiwa yang nyata dan dapat diajarkan. 
Satu-satunya cara untuk langsung merasakan dan mengalami nilai kebenaran 
epistemologi "Irfani" adalah melalui Al-Zawk, atau psikologi. Dengan menggunakan 
epistemologi dari tradisi Bayani dan Burhani, tradisi pemikiran Irfani berusaha untuk 
menghilangkan hambatan kelahiran dari bahasa, agama, ras, suku, warna kulit, 
golongan, budaya, dan adat istiadat. Selain itu, hambatan-hambatan ini memecah 
masyarakat dan meningkatkan perbedaan pribadi. Epistemologi Irfani dan Bayani 
berbeda. Ini karena dia tidak didasarkan pada tulisan, tetapi pada kashf, atau wahyu ilahi 
tentang misteri realitas. Irfani memperoleh pengetahuan melalui latihan spiritual. 
Dengan begitu Tuhan menganugrahkan ilmu tersebut secara langsung.  

Sumber dan Cara Memeperolrh Epistimologi Irfani 

Penerapan metode memperoleh pengetahuan irfani, Epistemologi Irfani merupakan 
sumber pengetahuan yang diperoleh dengan menekankan pada pengenalan (makrifat) 
terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan iluminasi spiritual. 
Pengetahuan yang diperoleh melalui intuisi ini disebut pengetahuan ma'rifah dalam 
istilah agamanya. Epistemologi ini diciptakan dan digunakan dalam komunitas sufi. Ini 
berbeda dengan epistemologi burhani yang diciptakan oleh para filosof atau 
epistemologi bayani yang digunakan dalam keilmuan islam pada umumnya. Istilah Irfan 
atau makrifat mengacu pada pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari Tuhan 
melalui olah ruhani (riyâdlah), yang dilakukan atas dasar cinta (hub) atau kemauan 
iradah yang kuat. Pengetahuan irfani diperoleh melalui sumber epistemologiirfani yaitu: 

Al-Qur’an 

Al quran menjadi salah satu landasan utama dalam memahami dan mengamalkan 
makrifat, yaitu pengetahuan batiniah yang mendalam tentang Allah. Al-Qur'an 
memberikan kerangka teologis dan panduan normatif untuk perjalanan spiritual 
sehingga dalam mengamalkan marifat tasawuf hadir mempraktikkan nilai-nilai yang 
terkandung dalam Al-Qur'an untuk mencapai penghayatan spiritual yang tinggi. Al-
Qur'an mengajarkan bahwa Allah SWT adalah sumber segala pengetahuan, baik yang 
lahiriah maupun batiniah. Dalam QS. Al-Baqarah: 282, Allah disebut sebagai pemilik ilmu, 
sementara dalam QS. Al-Kahfi: 109 ditegaskan bahwa ilmu Allah tidak terbatas. Melalui 
wahyu Al-Qur'an, Allah memberikan petunjuk kepada manusia, termasuk jalur untuk 
mencapai pemahaman yang lebih mendalam melalui penghayatan spiritual. Selain itu, 
tasawuf adalah ajaran yang mengandung nilai-nilai spiritual yang tinggi. Melalui 
takhalliyyah al-nafs, tahalliyyah al-nafs, dan tajalliyyah al-nafs, mereka berusaha untuk 
membangun dan meningkatkan psikologi dan peribadi Islam. Peringkat-peringkat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1547 
 

perjalanan spiritual, yang disebut maqomat dalam tasawwuf, digunakan untuk 
melakukan proses ini.  

Hadist 

Hadis sebagai sumber epistemologi irfani merujuk pada pemahaman dan pengkajian 
pengetahuan dalam tradisi tasawuf (irfani) yang bersumber dari wahyu Nabi 
Muhammad saw. Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi 
sering kali menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami maqamat (tahap-tahap 
spiritual) dan ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi membuat tingkatan yang 
berbeda berdasarkan pengalaman bathin mereka. Beberapa tingkatan maqomat yang 
paling populer di kalangan mereka adalah sebagai berikut: 

At-Taubat 

proses kembali kepada Allah dengan penuh penyesalan atas dosa dan kesalahan yang 
telah dilakukan. Taubat mencakup sikap hati yang tulus untuk meninggalkan dosa, 
berjanji untuk tidak mengulanginya lagi, dan berusaha memperbaiki hubungan dengan 
Allah. Taubat bukan hanya sebagai penghapus dosa, tetapi juga sebagai cara untuk 
mendekatkan diri kepada Allah karena membesarkan Allah dan menghindari 
kemurkaan-Nya.  

Zuhud 

Zuhud berasal dari kata "meninggalkan". Zuhud berarti meninggalkan dunia dan 
hidup tanpa hal-hal yang haram dan halal. Akibatnya, calon sufi biasanya pergi ke tempat 
yang tenang. Mereka melakukan banyak ibadah kepada Allah dalam keadaan terisolasi, 
seperti berpuasa, membaca Al-Qur'an, dan melakukan shalat sunnah, selain shalat 
fardhu. 

Sabar 

Sabar berarti "menahan atau bertahan" dalam bahasa dan dapat diartikan sebagai 
menahan diri saat menghadapi cobaan, baik dalam situasi yang tidak diingini maupun 
saat kehilangan sesuatu yang disenangi 

Tawakkal 

Ridhaa berarti tidak bertentangan dengan apa yang telah ditetapkan Allah. Seseorang 
yang ridho akan memiliki ketenangan hati karena ketetapan (takdir) Allah Ta'ala dan 
merasa nyaman dengan apa yang telah diciptakan Allah Ta'ala. 

Ridho 

Ridhaa berarti tidak bertentangan dengan apa yang telah ditetapkan Allah. Seseorang 
yang ridho akan memiliki ketenangan hati karena ketetapan (takdir) Allah Ta'ala dan 
merasa nyaman dengan apa yang telah diciptakan Allah Ta'ala. 

Mahabbah 

dalam bahasa Arab yang berarti cinta atau kasih sayang. Dalam konteks spiritual Islam, 
mahabbah merujuk pada cinta yang tulus dan murni, terutama cinta kepada Allah, Rasul-
Nya, dan makhluk lainnya. Mahabbah merupakan salah satu konsep inti dalam tasawuf 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1548 
 

atau spiritualitas Islam, yang menekankan pentingnya hubungan hati antara seorang 
hamba dengan Allah. 

Ma’rifat 

Ma'rifah (arafa-ya'rifu-ma'rifatan) adalah kata yang berarti mengenal, mengetahui, 
dan terkadang menyaksikan. Dalam hal ini, maksud yang dapat dilihat oleh hati adalah 
menyaksikan kekuasaan Tuhan dan merasakan keagungan dan kebesaran kebenaran 
yang tidak dapat diungkapkan dengan kata-kata. Dengan kata lain, ma'rifah juga berarti 
mengetahui apa yang dipikirkan dalam hati seseorang tanpa melihat sendiri keadaannya 
berdasarkan pengetahuan Tuhan. Di sinilah pengetahuan irfani mencapai puncaknya, 
yaitu pengetahuan yang unik.  

Kesimpulan dan Saran 

Salah satu cabang epistimologi irfani adalah pendekatan untuk mendapatkan 
pengetahuan melalui pengalaman spiritual atau intuisi batin. Kata dasar bahasa Arab 
arafa ya'rifu irfanan, yang berarti "makrifat", yang berarti "pengetahuan", adalah asal 
dari istilah irfani. Namun, itu berbeda dari ilmu. Pengetahuan yang diperoleh melalui 
pengalaman spiritual yang mendalam disebut irfani atau makrifat, sedangkan ilmu 
merujuk pada pengetahuan yang diperoleh melalui transformasi (naql) atau rasionalitas 
(aql). cara berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat intuisi yaitu melalui koneksi langsung 
dengan tuhan dengan menekankan hubungan antara manusia dengan tuhannya. Dan 
pengalaman batin yang mendalam dengan  cara berfikir irfani seringkali melibatkan 
pengalaman batin yang mendalam, seperti pencerahan atau kasyf. Pengalaman-
pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan kata-kata, namun dapat dipahami melalui 
intuisi. 

Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi sering kali 
menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami maqamat (tahap-tahap spiritual) dan 
ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi membagi tingkatan. Hal itu didasarkan 
pada pengalaman bathin setiap sufi. Tingkatan maqomat yang populer dalam kalangan 
sufi termasuk taubah, zuhud, sabar, tawakkal, ridho, mahabbah, dan ma'rifat. Dan 
dalam epistemologi irfani, filsafat pendidikan menganggap hikmah irfani berasal dari 
kashf, wahyu ilahi tentang rahasia realitas, bukan dari kitab-kitab seperti bayani. Oleh 
karena itu, irfani memiliki hati yang murni dan berdoa meminta hikmah langsung dari 
tuhan. Ini memungkinkan mereka untuk memperoleh pengetahuan melalui latihan 
spiritual, bukan melalui analisis literasi. Ini terlintas dalam pikiran orang, diartikulasikan, 
dan dijelaskan dengan cara yang logis kepada orang lain. Pembahasan tentang metode 
irfani dalam penilitian ini masih sangat terbatas, kami dari penulis sangat mengharapkan 
masukan. Saran dari kami tim penulis agar dapat lebih menganalisis dan mempelajari 
tentang epistemologi irfani dan sumber cara memperoleh metode irfani ini. Karena 
pembahasan ini sangat luas sekali. 

 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1543-1549   eISSN: 3024-8140 

1549 
 

Daftar Pustaka  

Farhan, Ibnu, and Ahmad Tajuddin Arafat. 2021. “Tasawuf, Irfani, Dan Dialektika 
Pengetahuan Islam.” TASAMUH: Jurnal Studi Islam 13, no. 2: 217–48. 
Https://doi.org/10.47945/tasamuh.v13i2.420. (n.d.). 

Abshor, M. U. (2018). Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik). Jurnal 
At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur'an dan Tafsir, 3(2), 249-264. 

Hakim, Lukman. 2015. “Konstruksi Teori Irfani Abid Al Jabiri Dengan Teori Tafsir Sufi 
Husain Az Zahabi (Studi Komparatif)” 05  

Islam, 2013. Universitas, Negeri Uin, and Maulana Malik. “Struktur Nalar Arab-Islam 
Menurut ‘ Âbid Al-Jâbirî” 3, no. September  (n.d.). 

M, Abshorr Ulil. 2018. “EPISTEMOLOGI IRFANI (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik) 
IrfaniEpistemology” 3, no. 2  https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649. 

Makiah, Zulpa. 2019.  “Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Memperoleh 
Pengetahuan Tentang Mashlahah.” Jurnal: Syariah 14, no. 2 : 1–28. 
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/syariah/article/view/217/173. 

Mannan, Audah. 2018. “Esensi Tasawuf Akhlaki Di Era Modernisasi.” Aqidah-Ta : Jurnal 
Ilmu Aqidah 4, no. 1  https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5172 

Musliadi, Musliadi. 2014. “Epistemologi Keilmuan Dalam Islam: Kajian Terhadap 
Pemikiran  

M. Amin Abdullah.” Jurnal Ilmiah Islam Futura 13, no. 2: 160. 
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69. 

Mustafa, 2005. A. Akhlak Tasawuf Akhlak Tasawuf. Akhlak Tasawuf. Vol. Bandung . 
Musyafa’ah, Nur Lailatul. 2009. “Filsafat Epistemologi Islam Muhammad Abid Al-Jabiri.” 

Jurnal Kajian Keislaman Al-Afkar XVII, no. 02 : 12–21. 
Muzammil, Ahmad, Syamsuri Harun, and Achmad Hasan Alfarisi. 2022.  “Epistemologi 

Bayani, Irfani Dan Burhani Sebagai Dasar Pengembangan Ilmu Pengetahuan 
Dalam Islam.” Al-Irfan : Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 5, no. 
2: 284–302. https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773 

Ryandi. 2015. “Epistemologi ‘Irfani Dalam Tasawwuf.” Analytica Islamica 4, no. 1 : 84–105. 
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/459. 

Sholeh, A Khudori. 2005. “Model-Model Epistimologi Islam A Khudori Soleh.” 
Psikoislamika 2, no. 2  

 
 

https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/syariah/article/view/217/173
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5172
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/459

