Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1543-1549 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Estimologi irfani

Sinta Permata Sari'*, Mohammad Adnan Sha’af?, Nayla Hikmatul Maula3

" Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Maulana Malik Ibrahim Malang;
e-mail: ¥240103110137@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Estimologi, Irfani, Spiritual, Epistemologi Irfani merupakan salah satu pendekatan dalam filsafat

Berfikir, Pengetahauan Islam yang menekankan pentingnya pengalaman intuitif, iluminasi
spiritual, dan pengetahuan batiniah dalam memahami realitas.

Keywords: Berbeda dengan epistemologi rasional dan empiris yang

Estimology, Irfani, Spiritual, mengandalkan logika atau pengalaman indrawi, epistemologi Irfani

Thinking, Knowledge

berpijak pada pengalaman langsung melalui penyucian jiwa dan
hubungan mendalam dengan Tuhan. Dalam tradisi ini, pengetahuan
tidak hanya dianggap sebagai hasil dari proses diskursif, tetapi
sebagai anugerah yang diberikan kepada hati yang murni.
Pendekatan ini melibatkan aspek etika, spiritualitas, dan
kontemplasi, sehingga memiliki implikasi yang signifikan terhadap pandangan hidup dan praktik keagamaan.
Artikel ini mengkaji dasar-dasar epistemologi Irfani, metode perolehannya, serta relevansinya dalam konteks
modern. Dengan mengintegrasikan dimensi intelektual dan spiritual, epistemologi Irfani menawarkan
paradigma alternatif dalam memahami hakikat kebenaran dan realitas

ABSTRACT

Irfani epistemology is an approach in Islamic philosophy that emphasizes the importance of intuitive
experience, spiritual illumination, and inner knowledge in understanding reality. In contrast to rational
and empirical epistemology which relies on logic or sensory experience, Irfani's epistemology is based on
direct experience through purification of the soul and a deep relationship with God. In this tradition,
knowledge is not simply considered the result of a discursive process, but as a gift given to the pure heart.
This approach involves aspects of ethics, spirituality and contemplation, so it has significant implications
for outlook on life and religious practice. This article examines the basics of Irfani's epistemology,
methods of obtaining it, and its relevance in the modern context. By integrating intellectual and spiritual
dimensions, Irfani's epistemology offers an alternative paradigm in understanding the nature of truth and
reality

Pendahuluan

Mengetahi apa yang di maksud berfikir irfani Ada tiga aliran pemikiran utama dalam
epistemologi, yaitu empirisme, rasionalisme , dan intuisionisme. Di sisi lain, menurut
mitiologi Hindu, termasuk teks suci, akal, dan korespondensasi pribadi. Ada juga
beberapa aliran penting dalam kajian pemikiran islam yang berkaitan dengan teori
epistemologi. Sebenarnya ada tiga model berpikir dalam islam: bayani,irfani, dan
burhani. Semua orang memiliki tujuan yang sama, yang akan tercermin dalam
pandangan mereka, yang sering kali berbeda dalam pengetahuan. Dan fokus disini pada
membahas irfani. Memahami berfikir irfani yaitu berbeda dengan cara berfikir rasional
yang lebih mengandalkan logika, bukti dan analisis. Berfikir irfani merupakan
pendekatan dalam pengetahuan yang mengedepankan penglaman spiritual dan intuisi.
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung dan pemahaman mendalam
tentang realitas itu, disebut dengan istilah irfan diambil penamaannya dari irfani. Dalam

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*240103110137@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

ilmu modern berfikir irfani menawarkan perspektif alternatif terhadap cara berfikir
rasional yang lebih umum diterima. karena ketika seseorang menyampaikan dalam
berfikir irfani maka akan sulit untuk diterima semua orang

Irfani dengan tasawuf itu memiliki hubungan erat, sebagai pelaku tasawuf, sering
menggunakan metode irfani untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang diri
dan tuhan. karena tasawuf menekankan pentingnya pengalaman spiritual dan
kesadaran diri. Dan berfikir irfani bukan hanya cara berfikir saja, tetapi juga jalan menuju
pencerahan spiritual. Perbandingan memahami berfikir irfani dengan rasional sangat
berbeda. Karena irfani lebih mementingkan individu sesesorang yang sangat sulit untuk
dijelaskan dengan teks dan diteliti, serta konteks kultural mempengaruhi pengetahuan
yang di peroleh. Berbeda dengan rasional yang lebih mengandalkan logika dan bukti
empiris. Oleh karena itu, memahami berfikir irffani memberi wawasan tambahan tentang
bagaimana manusia dapat memahami dan berinteraksi dengan sang penciptanya dalam
alam semesta ini. memeperoleh pengetahuan dengan cara menekankan pada
pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan
iluminasi spiritual Sumber Epistemologi Irfani. Metode penelitian: metode penelitian ini
menggunakan metode literatur

Pembahasan

Estimologi Irfani

Istilah irfanai berasal dari Bahasa Arab dasar arafa ya’rifu irfanan, yang sinonim
dengan “makrifat”, yang berarti pengetahuan. Namun, ini berasal dari ilmu. Irfan, atau
makrifat, terkait dengan pengetahuan yang diperoleh melalaui pengelalaman spiritual
yang hening, sedangkan pengetahuan yang berti pengetahuan yang diperoleh melalui
transformasi (naqgl) atau rrasioanal (aql) terkait dengan pengetahuan yang diperoleh
melalui pengalaman yang hening. Dengan demikian, Irfani dapat didefinisikan sebagai
respons terhadap pengetahuan yang berasal dari penyinaran hakikat Tuhan kepada
hamba-Nya. Bisa juga diartikan cara berfikir yang didasarkan pada pengalaman langsung
yaitu suatu pengalaman seseorang dalam pribadinya (subjektif) dan intropeksi. Dan cara
berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat intuisi yaitu: koneksi langsung dengan tuhan
dengan cara menekankan hubungan antara manusia dengan tuhannya. Dan
pengalaman batin yang mendalam dengan cara berfikir irfani seringkali melibatkan
pengalaman batin yang mendalam, seperti pendecarahan atau kasyf.

Dari pengertian diatas bisa kita simpulkan bahwa cara memperolehnya bukan hanya
pada teks atau logikanya saja, tetapi lebih seseorang memperoleh pengetahuan melalui
pencerahan batin atau kesadaran mendalam tentang sesuatu. Pentingnya berfikir irfani
melengkapi cara berfikir lainnya dan memberikan dimensi yang lebih dalam-dalam
memahami kehidupan. Saya contohkan seorang seniman yang menciptakan karya seni
yang penuh makna tanpa bisa menjelaskan secara logis proses kreatifnya. Dan saya
contohkan lagi ketika seseorang menunaikan sholat dengan menggunakan pakaian
yang tidak sekedar memenuhi batas minimal ketentuan menutup aurat, tetapi juga
menggunakan pakaian rapih yang menutup aurat secara maksimal. Dapat kita simpulkan
seseorang menemukan makna hidupnya, mengembangkan intuisi, dan meningkatkan

1544



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

kesadaran diri terhadap apa yang dilakukannya. Dan pendekatan ini menekankan pada
kehormatan dalam beribadah, menunjukkan bahwa menghadap manusia saja harus
dilakukan dengan sopan, apalagi ketika menghadap pada sang pecinta alam semesta ini.

Menurut Abid Al Jabiri metode irfani adalah pendekatan dalam mencari pengetahuan
yang berpusat pada pengalaman batin dan intuisi namun, Al Jabiri juga mengkritik
tentang pemahaman irfani, seperti: Penolakan terhadap akal yaitu beberapa aliran irfani
cenderung menolak peran akal dalam memahami agama. Dan individualisme yaitu irfani
seringkali dikaitkan dengan pengalaman individu, sehingga mengabaikan dimensi sosial
dari agama. Seperti individualisme religius: seseorang hanya fokus pada ibadah pribadi
tanpa peduli pada kondisi sosial disekitarnya juga dapat dianggap mengabaikan dimensi
sosial agama. Menurut para sufi epistimologi irfani merupakan salah satu sistem
penalaran dalam tradisi keilmuan islam yaitu berfokus pada pengalaman langsung dan
intuisi dari tuhan. Dari penjelasan diatas bisa kita simpulkan perbedaan antara cara
berfikir irfani menurut Abid Al Jabari dan para sufi. Perbedaannya menurut Al Jabari
lebih sistematis dan sturuktural mengenai epistemologi dalam konteks berfikir irfani. Al
Jabari menekankan pentingnya hubungan antara akal dan pengalaman spiritual, serta
bagaimana keduanya dapat dipadukan dalam memahami realitas. Sedangkan menurut
para sufi yaitu menekankan bahwa berfikir irfani lebih berfokus pada pengalaman
langsung dan intutisi dari tuhan. Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi Irfani.

Epistemologi irgani dalam filsafat pendidikan

Cara memperoleh sumber yang didapatkan dari pengetahuan irfani, Hikmah irfani
berasal dari kashf, wahyu ilahi tentang rahasia yang benar, bukan dari kitab-kitab seperti
bayani. Oleh karean itu,mirfani memiliki hati yang murni dan beroa meminta hikmah
langsung dari tuhan. Ini memungkinkan mereka untuk memperoleh pengetahuan
melalui latihan spiritual’ bukan melalui analisis kritis. Ini terlintas dalam pikiran orang ,
diartikulasikan, dan dijelaskan dengan cara yang masuk akal kepada orang lain. Irfani
setidaknya terdiri dari tiga tahap pemahaman yaitu:

1. Persiapan yaitu menuju jalan spiritual untuk melangkahnya harus melakukan tujuh
tahap yang dimana akan dibahas di bab selanjutnya.

2. Penerimaan disinilah seseorang menjadi kasyhaf dan mushahadah setelah melalui
langkah pertama. Contohnya seperti ember kosong menerima air. Jadi kita tidak
melakukan apa-apa kita hanya menyediakan ember yang ditaruh di persiapan. Dan
air hujan turunnya di penerimaan itu yang dinamakan kasyhaf. Dan di musahhadah
ini kita di level kita bisa melihat diri kita dari kesadaran eksitensi seseorang.

3. Pengungkapan yaitu memberi tahu seseorang lewat tulisan dan ucapan. Tetapi ada
pengecualian yaitu ada seseorang tidak akan percaya. Jadi tidak semua dari
penerimaan tadi yang kita peroleh itu dikasih tahukan kepada semua orang.

Dalam pemikiran Islam, "irfani" mengacu pada aspek subtansif suatu agama, yaitu
pengakuan penuh atas pengalaman keagamaan (kontinjensi dan ekspresi) orang lain
yang mengembangkan agama tersebut, serta sifat spiritual agama tersebut. Meskipun
berbeda, lebih banyak persamaannya dan kurang hakikatnya. Dalam filsafat, Irfani lebih
dikenal dengan istilah 'intuisi". Eksistensialisme, pengetahuan fuduri tentang

1545



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

keberadaan benda di dalam benda, dan zauki (perasaan) atau pengalaman langsung,
yaitu memahaminya secara mendalam daripada mengklasifikasinya, adalah jenis
pengetahuan yang orang mungkin tiba-tiba memperoleh melalui intuisi. Henri Bargson
percaya bahwa intuisi adalah hasil dari pemikiran yang paling tinggi, tetapi pada
dasarnya itu pribadi.

Dalam tradisi Irfani, pengalaman berpikir adalah sumber pengetahuan utama,
sedangkan dalam tradisi Bayani, teks (wahyu) adalah sumber pengetahuan. pertemuan
yang terjadi di dunia nyata yang merupakan peristiwa yang nyata dan dapat diajarkan.
Satu-satunya cara untuk langsung merasakan dan mengalami nilai kebenaran
epistemologi "Irfani" adalah melalui Al-Zawk, atau psikologi. Dengan menggunakan
epistemologi dari tradisi Bayani dan Burhani, tradisi pemikiran Irfani berusaha untuk
menghilangkan hambatan kelahiran dari bahasa, agama, ras, suku, warna kulit,
golongan, budaya, dan adat istiadat. Selain itu, hambatan-hambatan ini memecah
masyarakat dan meningkatkan perbedaan pribadi. Epistemologi Irfani dan Bayani
berbeda. Ini karena dia tidak didasarkan pada tulisan, tetapi pada kashf, atau wahyuilahi
tentang misteri realitas. Irfani memperoleh pengetahuan melalui latihan spiritual.
Dengan begitu Tuhan menganugrahkan ilmu tersebut secara langsung.

Sumber dan Cara Memeperolrh Epistimologi Irfani

Penerapan metode memperoleh pengetahuan irfani, Epistemologi Irfani merupakan
sumber pengetahuan yang diperoleh dengan menekankan pada pengenalan (makrifat)
terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan iluminasi spiritual.
Pengetahuan yang diperoleh melalui intuisi ini disebut pengetahuan ma'rifah dalam
istilah agamanya. Epistemologi ini diciptakan dan digunakan dalam komunitas sufi. Ini
berbeda dengan epistemologi burhani yang diciptakan oleh para filosof atau
epistemologi bayani yang digunakan dalam keilmuan islam pada umumnya. Istilah Irfan
atau makrifat mengacu pada pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari Tuhan
melalui olah ruhani (riyadlah), yang dilakukan atas dasar cinta (hub) atau kemauan
iradah yang kuat. Pengetahuan irfani diperoleh melalui sumber epistemologiirfani yaitu:

Al-Qur’an

Al quran menjadi salah satu landasan utama dalam memahami dan mengamalkan
makrifat, yaitu pengetahuan batiniah yang mendalam tentang Allah. Al-Qur'an
memberikan kerangka teologis dan panduan normatif untuk perjalanan spiritual
sehingga dalam mengamalkan marifat tasawuf hadir mempraktikkan nilai-nilai yang
terkandung dalam Al-Qur'an untuk mencapai penghayatan spiritual yang tinggi. Al-
Qur'an mengajarkan bahwa Allah SWT adalah sumber segala pengetahuan, baik yang
lahiriah maupun batiniah. Dalam QS. Al-Bagarah: 282, Allah disebut sebagai pemilik ilmu,
sementara dalam QS. Al-Kahfi: 109 ditegaskan bahwa ilmu Allah tidak terbatas. Melalui
wahyu Al-Qur'an, Allah memberikan petunjuk kepada manusia, termasuk jalur untuk
mencapai pemahaman yang lebih mendalam melalui penghayatan spiritual. Selain itu,
tasawuf adalah ajaran yang mengandung nilai-nilai spiritual yang tinggi. Melalui
takhalliyyah al-nafs, tahalliyyah al-nafs, dan tajalliyyah al-nafs, mereka berusaha untuk
membangun dan meningkatkan psikologi dan peribadi Islam. Peringkat-peringkat

1546



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

perjalanan spiritual, yang disebut maqomat dalam tasawwuf, digunakan untuk
melakukan proses ini.

Hadist

Hadis sebagai sumber epistemologi irfani merujuk pada pemahaman dan pengkajian
pengetahuan dalam tradisi tasawuf (irfani) yang bersumber dari wahyu Nabi
Muhammad saw. Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi
sering kali menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami magamat (tahap-tahap
spiritual) dan ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi membuat tingkatan yang
berbeda berdasarkan pengalaman bathin mereka. Beberapa tingkatan magomat yang
paling populer di kalangan mereka adalah sebagai berikut:

At-Taubat

proses kembali kepada Allah dengan penuh penyesalan atas dosa dan kesalahan yang
telah dilakukan. Taubat mencakup sikap hati yang tulus untuk meninggalkan dosa,
berjanji untuk tidak mengulanginya lagi, dan berusaha memperbaiki hubungan dengan
Allah. Taubat bukan hanya sebagai penghapus dosa, tetapi juga sebagai cara untuk
mendekatkan diri kepada Allah karena membesarkan Allah dan menghindari
kemurkaan-Nya.

Zuhud

Zuhud berasal dari kata "meninggalkan". Zuhud berarti meninggalkan dunia dan
hidup tanpa hal-hal yang haram dan halal. Akibatnya, calon sufi biasanya pergi ke tempat
yang tenang. Mereka melakukan banyak ibadah kepada Allah dalam keadaan terisolasi,
seperti berpuasa, membaca Al-Qur'an, dan melakukan shalat sunnah, selain shalat
fardhu.

Sabar

Sabar berarti "menahan atau bertahan" dalam bahasa dan dapat diartikan sebagai
menahan diri saat menghadapi cobaan, baik dalam situasi yang tidak diingini maupun
saat kehilangan sesuatu yang disenangi

Tawakkal

Ridhaa berarti tidak bertentangan dengan apa yang telah ditetapkan Allah. Seseorang
yang ridho akan memiliki ketenangan hati karena ketetapan (takdir) Allah Ta'ala dan
merasa nyaman dengan apa yang telah diciptakan Allah Ta'ala.

Ridho

Ridhaa berarti tidak bertentangan dengan apa yang telah ditetapkan Allah. Seseorang
yang ridho akan memiliki ketenangan hati karena ketetapan (takdir) Allah Ta'ala dan
merasa nyaman dengan apa yang telah diciptakan Allah Ta'ala.

Mahabbah

dalam bahasa Arab yang berarti cinta atau kasih sayang. Dalam konteks spiritual Islam,
mahabbah merujuk pada cinta yang tulus dan murni, terutama cinta kepada Allah, Rasul-
Nya, dan makhluk lainnya. Mahabbah merupakan salah satu konsep inti dalam tasawuf

1547



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

atau spiritualitas Islam, yang menekankan pentingnya hubungan hati antara seorang
hamba dengan Allah.

Md’rifat

Ma'rifah (arafa-ya'rifu-ma'rifatan) adalah kata yang berarti mengenal, mengetahui,
dan terkadang menyaksikan. Dalam hal ini, maksud yang dapat dilihat oleh hati adalah
menyaksikan kekuasaan Tuhan dan merasakan keagungan dan kebesaran kebenaran
yang tidak dapat diungkapkan dengan kata-kata. Dengan kata lain, ma'rifah juga berarti
mengetahui apa yang dipikirkan dalam hati seseorang tanpa melihat sendiri keadaannya
berdasarkan pengetahuan Tuhan. Di sinilah pengetahuan irfani mencapai puncaknya,
yaitu pengetahuan yang unik.

Kesimpulan dan Saran

Salah satu cabang epistimologi irfani adalah pendekatan untuk mendapatkan
pengetahuan melalui pengalaman spiritual atau intuisi batin. Kata dasar bahasa Arab
arafa ya'rifu irfanan, yang berarti "makrifat", yang berarti "pengetahuan", adalah asal
dari istilah irfani. Namun, itu berbeda dari ilmu. Pengetahuan yang diperoleh melalui
pengalaman spiritual yang mendalam disebut irfani atau makrifat, sedangkan ilmu
merujuk pada pengetahuan yang diperoleh melalui transformasi (naql) atau rasionalitas
(aql). cara berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat intuisi yaitu melalui koneksi langsung
dengan tuhan dengan menekankan hubungan antara manusia dengan tuhannya. Dan
pengalaman batin yang mendalam dengan cara berfikir irfani seringkali melibatkan
pengalaman batin yang mendalam, seperti pencerahan atau kasyf. Pengalaman-
pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan kata-kata, namun dapat dipahami melalui
intuisi.

Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi sering kali
menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami magamat (tahap-tahap spiritual) dan
ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi membagi tingkatan. Hal itu didasarkan
pada pengalaman bathin setiap sufi. Tingkatan maqomat yang populer dalam kalangan
sufi termasuk taubah, zuhud, sabar, tawakkal, ridho, mahabbah, dan ma'rifat. Dan
dalam epistemologi irfani, filsafat pendidikan menganggap hikmah irfani berasal dari
kashf, wahyu ilahi tentang rahasia realitas, bukan dari kitab-kitab seperti bayani. Oleh
karena itu, irfani memiliki hati yang murni dan berdoa meminta hikmah langsung dari
tuhan. Ini memungkinkan mereka untuk memperoleh pengetahuan melalui latihan
spiritual, bukan melalui analisis literasi. Ini terlintas dalam pikiran orang, diartikulasikan,
dan dijelaskan dengan cara yang logis kepada orang lain. Pembahasan tentang metode
irfani dalam penilitian ini masih sangat terbatas, kami dari penulis sangat mengharapkan
masukan. Saran dari kami tim penulis agar dapat lebih menganalisis dan mempelajari
tentang epistemologi irfani dan sumber cara memperoleh metode irfani ini. Karena
pembahasan ini sangat luas sekali.

1548



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1543-1549 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Farhan, Ibnu, and Ahmad Tajuddin Arafat. 2021. “Tasawuf, Irfani, Dan Dialektika
Pengetahuan Islam.” TASAMUH: Jurnal Studi Islam 13, no. 2: 217-48.
Https://doi.org/10.47945/tasamuh.v13i2.420. (n.d.).

Abshor, M. U. (2018). Epistemologi Irfani (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik). Jurnal
At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur'an dan Tafsir, 3(2), 249-264.

Hakim, Lukman. 2015. “Konstruksi Teori Irfani Abid Al Jabiri Dengan Teori Tafsir Sufi
Husain Az Zahabi (Studi Komparatif)”” o5

Islam, 2013. Universitas, Negeri Uin, and Maulana Malik. “Struktur Nalar Arab-Islam
Menurut ‘ Abid Al-Jabiri” 3, no. September (n.d.).

M, Abshorr Ulil. 2018. “EPISTEMOLOGI IRFANI (Sebuah Tinjauan Kajian Tafsir Sufistik)
IrfaniEpistemology” 3, no. 2 https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649.

Makiah, Zulpa. 2019. “Epistemologi Bayani, Burhani, Dan Irfani Dalam Memperoleh
Pengetahuan Tentang Mashlahah.” Jurnal: Syariah 14, no. 2 : 1-28.
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/syariah/article/view/217/173.

Mannan, Audah. 2018. “Esensi Tasawuf Akhlaki Di Era Modernisasi.” Agidah-Ta : Jurnal
llImu Agidah 4, no. 1 https://doi.org/10.24252/agidahta.v4i1.5172

Musliadi, Musliadi. 2014. “Epistemologi Keilmuan Dalam Islam: Kajian Terhadap
Pemikiran

M. Amin  Abdullah.”  Jurnal Illmiah  Islam  Futura 13, no. 2: 160.
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69.

Mustafa, 2005. A. Akhlak Tasawuf Akhlak Tasawuf. Akhlak Tasawuf. Vol. Bandung .

Musyafa’ah, Nur Lailatul. 2009. “Filsafat Epistemologi Islam Muhammad Abid Al-Jabiri.”
Jurnal Kajian Keislaman Al-Afkar XVII, no. 02 : 12-21.

Muzammil, Ahmad, Syamsuri Harun, and Achmad Hasan Alfarisi. 2022. “Epistemologi
Bayani, Irfani Dan Burhani Sebagai Dasar Pengembangan llmu Pengetahuan
Dalam Islam.” Al-Irfan : Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 5, no.
2: 284-302. https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773

Ryandi. 2015. “Epistemologi ‘Irfani Dalam Tasawwuf.” Analytica Islamica 4, no. 1: 84-105.
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/459.

Sholeh, A Khudori. 2005. “Model-Model Epistimologi Islam A Khudori Soleh.”
Psikoislamika 2, no. 2

1549


https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.649
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/syariah/article/view/217/173
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5172
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.69
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/analytica/article/view/459

