Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1522-1531 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Peran limu Ma’ani dalam menyampaikan pesan moral
dalam Al-Qur’an

Utari Nur Sofi1, Shinta Afifatul Azizah 2, Imad Zakky Mubarak 3
program studi Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: utarinursofi@gmail.com

ABSTRAK

Kata Kunci: Artikel ini membahas peran ma’ani dalam menyampaikan pesan
moral dalam Al-Qur’an. Ma’ani, yang merujuk pada makna atau isi
yang terkandung dalam teks, memainkan peran penting dalam
Keywords: memahami pesan-pesan moral yang disampaikan oleh kitab suci
Islam. Kajian ini berfokus pada bagaimana struktur bahasa,
konteks penggunaan, dan pendekatan tafsir terhadap ma’ani
mampu menggali nilai-nilai etika dan moral yang mendalam.
Dalam Al-Qur’an, pesan-pesan moral disampaikan melalui
berbagai gaya bahasa, termasuk metafora, analogi, dan kisah-
kisah para nabi. Artikel ini menguraikan bagaimana interpretasi
terhadap ma’ani membantu pembaca memahami pesan moral
tersebut dengan lebih jelas, sehingga nilai-nilai seperti keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial
dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini menggunakan metode analisis tekstual
dengan pendekatan tafsir tematik untuk menggali hubungan antara ma’ani dan pesan moral. Hasil analisis
menunjukkan bahwa pemahaman terhadap ma’ani tidak hanya memerlukan pengetahuan linguistik, tetapi
juga pemahaman terhadap konteks sejarah dan sosial pada masa pewahyuan Al-Qur’an. Dengan demikian,
artikel ini menegaskan pentingnya kajian ma’ani dalam memahami Al-Qur’an sebagai panduan moral yang
relevan sepanjang masa.

ABSTRACT

Ma’ani, Al — Qur’an, Pesan Moral
i )

Ma’ani, Qur’an, Moral Messages

This article examines the role of ma’ani in conveying moral messages in the Qur’an. Ma’ani, which refers
to the meanings or content within the text, plays a crucial role in understanding the moral messages
delivered by Islam's holy scripture. This study focuses on how language structure, contextual usage, and
interpretative approaches to ma’ani uncover profound ethical and moral values. In the Qur’an, moral
messages are conveyed through various linguistic styles, including metaphors, analogies, and the stories
of prophets. The article elaborates on how interpretations of ma’ani help readers comprehend these
moral messages more clearly, enabling the application of values such as justice, compassion, and social
responsibility in daily life. This research employs textual analysis with a thematic exegesis approach to
explore the relationship between ma'any and moral messages. The findings reveal that understanding
ma'any requires not only linguistic knowledge but also an awareness of the historical and social contexts
during the Qur’an's revelation. Thus, this article emphasizes the importance of studying ma'any to
comprehend the Qur’an as a timeless guide to morality.

Pendahuluan

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
ibadah dan keimanan, tetapi juga merupakan sumber utama ajaran moral dan etika yang
menjadi fondasi kehidupan manusia secara menyeluruh. Nilai-nilai moral yang
terkandung di dalamnya mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan
manusia dengan Tuhan, sesama manusia, hingga dengan alam sekitar (Siti Naila Aziba et
al., 2025). Pesan-pesan moral ini tidak disampaikan secara kaku atau dogmatsis, tetapi
melalui gaya bahasa yang sangat kaya, mendalam, dan komunikatif. Bahasa Al-Qur’an

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:utarinursofi@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

dipenuhi dengan keindahan retoris, keakuratan struktur, serta kekuatan makna yang
menjadikannya relevan untuk semua zaman dan konteks kehidupan.

Salah satu aspek yang membentuk kedalaman makna dalam bahasa Al-Qur’an adalah
penerapan kaidah-kaidah balaghah atau retorika Arab, khususnya cabang ilmu yang
disebut ilmu Ma’ani. [lmu Ma’ani adalah ilmu yang membahas bagaimana susunan
kalimat dan ungkapan dalam bahasa Arab dapat disesuaikan dengan konteks situasi dan
kondisi (magam) tertentu, sehingga pesan yang disampaikan tidak hanya benar secara
gramatikal, tetapi juga tepat sasaran secara maknawi dan psikologis (Rahman, 2013).
Dalam tradisi keilmuan Islam, ilmu ini dikembangkan oleh ulama-ulama besar seperti al-
Jurjani, yang menekankan pentingnya harmoni antara bentuk bahasa dan tujuan
komunikasi.

Peran ilmu Ma’ani menjadi sangat signifikan dalam memahami Al-Qur’an karena ayat-
ayatnya sering kali menyampaikan makna secara halus, kontekstual, dan tersirat.
Pemahaman literal saja tidak cukup untuk menangkap pesan-pesan moral yang
terkandung dalam ayat-ayat tersebut, apalagi jika pesan tersebut ditujukan untuk
membentuk karakter dan perilaku manusia dalam masyarakat yang sangat beragam
latar belakangnya. [Imu Ma’ani memberikan alat analisis untuk memahami kenapa Al-
Qur'an memilih struktur kalimat tertentu (Amiruddin, 2024). Apakah dalam bentuk
jumlah ismiyyah (kalimat nominal), jumlah fi‘liyyah (kalimat verbal), bentuk berita
(khabar) atau ekspresif (insya’). Semuanya memiliki pengaruh terhadap kekuatan moral
dan emosional pesan yang disampaikan.

Dalam konteks dakwah, peran ilmu Ma’ani menjadi semakin nyata. Nabi Muhammad
Saw., sebagai komunikator utama risalah Islam, mengaplikasikan prinsip-prinsip ilmu
Ma’ani dalam menyampaikan pesan kepada masyarakat Arab yang memiliki tingkat
kepekaan bahasa yang tinggi. Beliau tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga
menyesuaikan gaya penyampaian sesuai dengan karakteristik audiens baik dalam
dialog, khutbah, maupun dalam jawaban atas pertanyaan (Sonya Sania, 2019).
Ketepatan dalam pemilihan bentuk kalimat, penekanan, maupun susunan kata menjadi
faktor penting dalam keberhasilan dakwah beliau, dan ini merupakan bukti
implementasi dari prinsip-prinsip Ma’ani dalam komunikasi dakwah.

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang bagaimana ilmu Ma’ani
berperan dalam menyampaikan pesan moral dalam Al-Qur’an, terutama dalam konteks
komunikasi dakwah yang dilakukan Nabi Muhammad Saw. Pemahaman terhadap ilmu
Ma’ani diharapkan tidak hanya membantu dalam memahami pesan moral secara
akademis, tetapi juga memberikan inspirasi dalam penerapan nilai-nilai etika Al-Qur’an
dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pendekatan ini juga menegaskan bahwa Al-
Qur’an bukanlah teks statis, melainkan kitab yang mampu menyesuaikan dirinya dengan
dinamika zaman dan perubahan sosial masyarakat.

Dengan demikian, memahami ilmu Ma’ani bukanlah sekadar upaya linguistik, tetapi
merupakan bagian integral dari penghayatan dan pengamalan nilai-nilai moral Al-Qur’an.
Melalui pemahaman yang mendalam terhadap struktur bahasa Arab yang digunakan
dalam wahyu, kita dapat lebih meresapi pesan-pesan etika dan spiritual yang
disampaikan, serta mengaplikasikannya dalam kehidupan pribadi, sosial, dan keumatan.

1523



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Pengertian Ma’ani

Kata !l merupakan bentuk jamak dari ma’na =« yang secara leksikal berarti
maksud, arti, atau makna (HS, 2016). Dalam konteks ilmu bahasa Arab khususnya dalam
balaghah istilah ini merujuk pada makna yang terkandung di balik susunan kalimat, yang
mencerminkan pikiran dan maksud pembicara atau penulis. Para ahli balaghah
mendefinisikan Ma’ani sebagai bentuk pengungkapan pikiran melalui ucapan yang
tersusun secara terstruktur dan komunikatif, sehingga bukan hanya sekadar
menyampaikan informasi, tetapi juga mewakili gambaran pikiran dan perasaan secara
tepat sesuai konteks (Farug & Nurcholis, 2023). llmu ma’ani menurut ulama Balaghah
adalah:

il paitia (Gilday Ly i) o) Laill) ) saf g Coyry ale

“llmu untuk mengetahui hal-ihwal lafazh bahasa Arab yang sesuai dengan tuntutan
situasi dan kondisi” Dengan kata lain, ilmu Ma’ani adalah cabang ilmu balaghah yang
mempelajari bagaimana menyusun kalimat dalam bahasa Arab agar makna yang
dimaksud dapat tersampaikan secara efektif, sesuai dengan konteks komunikasi,
psikologi pendengar, dan situasi penyampaian pesan (Charis, n.d.). Hal ini mencakup
pilihan bentuk kalimat, penyesuaian susunan kata, dan penguatan makna melalui
struktur tertentu.

[lmu Ma’ani merupakan salah satu cabang dari ilmu balaghah yang mempelajari cara
menyusun kalimat dalam bahasa Arab agar sesuai dengan konteks dan kondisi
pembicaraan. Munculnya ilmu ini berangkat dari kebutuhan kaum Muslimin untuk
memahami secara mendalam pesan-pesan Al-Qur’an yang memiliki keindahan bahasa
luar biasa dan struktur kalimat yang kompleks. Seiring perkembangan Islam, perhatian
terhadap aspek kebahasaan Al-Qur’an semakin meningkat, khususnya setelah fase yang
menyebabkan masuknya banyak non-Arab ke dalam agama Islam (Azzahro et al., 2025).
Oleh karena itu, para ulama terdorong untuk menyusun kaidah-kaidah yang tidak hanya
menjelaskan struktur gramatikal tetapi juga makna dan nuansa retoris dari susunan
kalimat dalam bahasa Arab. Inilah yang menjadi cikal bakal lahirnya ilmu Ma’ani sebagai
ilmu yang menjembatani antara makna, konteks, dan struktur bahasa.

Perkembangan ilmu Ma’ani secara formal dimulai pada masa Abbasiyah, ketika
peradaban Islam mencapai puncak kejayaan ilmu pengetahuan dan bahasa. Tokoh yang
paling berperan dalam meletakkan dasar-dasar ilmu Ma’ani adalah ‘Abd al-Qahir al-
Jurjani melalui karya-karya monumental seperti Dald’il al-’'jaz dan Asrar al-Balaghah
(Malik & Islam, n.d.). Beliau menekankan bahwa keindahan dan kekuatan pesan dalam
bahasa Arab, khususnya Al-Qur’an, bukan hanya terletak pada pilihan kata, tetapi pada
susunan dan keterkaitan antara makna dan posisi kata dalam kalimat. Pandangannya ini
membuka jalan bagi kajian struktur kalimat yang menyesuaikan makna dengan konteks
situasi, yang kelak menjadi inti dari ilmu Ma’ani. Konsep-konsep seperti tagdim-ta’khir,
jumlah ismiyyah dan fi’liyyah, serta kalam khabari dan insya’i menjadi perhatian utama
dalam teori al-Jurjani.

1524



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

Setelah al-Jurjani, pemikiran tentang balaghah dan khususnya ilmu Ma’ani
dikembangkan dan disistematisasi lebih lanjut oleh Imam as-Sakkaki melalui karyanya
Miftah al-‘Ulum, yang kemudian menjadi rujukan utama dalam studi balaghah. Karya ini
disempurnakan oleh Imam al-Qawini dalam bukunya Talkhis al-Miftah, yang menyusun
ulang pembahasan ilmu balaghah menjadi tiga cabang utama: Ma’ani (struktur dan
konteks kalimat), Bayan (makna kiasan dan figuratif), dan Badi’ (keindahan gaya
bahasa). Sejak saat itu, ilmu Ma’ani menjadi fondasi penting dalam kajian tafsir Al-
Qur’an, ilmu dakwah, dan pendidikan bahasa Arab. Keberadaannya tidak hanya
memperkuat aspek keindahan bahasa Arab, tetapi juga memberikan alat analisis yang
tajam terhadap pesan moral dan retoris dalam Al-Qur’an dan karya sastra Arab klasik
lainnya.Dalam praktiknya, ilmu Ma’ani mencakup beberapa konsep penting. Pertama,
Kalam Khabari dan Kalam Insyaiy. Kalam Khabari adalah kalimat yang dapat dinilai benar
atau salah karena mengandung informasi atau berita, seperti pernyataan ‘“Matahari
terbit dari timur.” Kalimat ini bersifat informatif dan digunakan untuk menyampaikan
fakta. Sebaliknya, Kalam Insyaiy tidak bisa diuji kebenarannya karena merupakan
ungkapan kehendak, seperti perintah, larangan, harapan, atau doa. Contoh kalimatnya
adalah: “Berangkatlah ke pasar!” atau “Semoga Allah memberkahi usahamu” Keduanya
memiliki fungsi pragmatis yang berbeda sesuai tujuan komunikasi (Hilmi, 2017).

Kedua, ilmu Ma’ani juga mengkaji struktur kalimat, terutama unsur-unsur utama
seperti musnad ilaih dan musnad. Subjek adalah bagian yang diterangkan dalam kalimat,
sedangkan predikat memberikan keterangan terhadap subjek tersebut (Ananda &
Muassomah, 2024). llmu ini tidak hanya menelaah elemen-elemen tersebut secara
gramatikal, tetapi juga menyoroti bagaimana hubungan antar bagian dalam kalimat
dapat disusun untuk menyesuaikan makna dan menekankan pesan tertentu. Sebagai
contoh, penyusunan kalimat dengan mendahulukan predikat daripada subjek bisa
memberikan nuansa makna tertentu dalam retorika Arab.Ketiga, ilmu Ma’ani membahas
variasi makna atau tafawut al-ma’ani, yaitu bagaimana satu makna bisa disampaikan
melalui struktur dan bentuk yang berbeda, dengan penekanan yang juga berbeda. Hal
ini mencakup pemahaman tentang perbedaan antara khabar dan insya’, serta kondisi-
kondisi isnad (ahwal al-isnad) yang digunakan untuk menegaskan, memperkuat, atau
menyampaikan informasi secara tersirat. Misalnya, penggunaan partikel inna atau lagad
dalam kalimat khabari digunakan untuk memperkuat kepercayaan audiens terhadap
informasi yang disampaikan.

Dengan memahami konsep-konsep tersebut, seseorang dapat menggunakan bahasa
Arab dengan lebih tepat, tidak hanya secara tata bahasa, tetapi juga secara retoris dan
kontekstual. Hal ini sangat penting dalam menyampaikan gagasan secara efektif, baik
dalam bentuk tulisan maupun lisan, terutama dalam konteks dakwah, pendidikan, atau
komunikasi sosial (Adi Pratama Awadin et al., 2025). Oleh karena itu, ilmu Ma’ani menjadi
kunci penting dalam mengungkap kedalaman pesan yang tersirat dalam Al-Qur’an dan
karya sastra Arab lainnya, sekaligus menjadi alat utama untuk memahami serta
menyampaikan nilai-nilai moral dan spiritual secara tepat dan menyentuh.

Struktur Kalimat [lmu Ma’ani mengkaji bagian-bagian utama kalimat, seperti Musnad
dan Musnad ilaih. Selain itu, ilmu ini juga meneliti hubungan antar bagian dalam kalimat
untuk memastikan susunan yang tepat dan makna yang jelas sesuai dengan konteks.

1525



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

Pengertian Dakwah

Kata dakwah berasal dari bahasa Arab 23— s34 — le2 yang secara etimologis berarti
menyeru, memanggil, mengajak, atau memohon. Dalam terminologi Islam, dakwah
didefinisikan sebagai aktivitas menyeru atau mengajak orang lain kepada jalan Allah,
yakni kepada keimanan, amal saleh, dan kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam
(Aminudin, 2016). Definisi ini ditegaskan oleh Abdul Karim Zaidan dalam bukunya Usul al-
Da’wah, bahwa dakwah adalah seruan menuju kebaikan dan petunjuk, baik dalam
bentuk amar ma'ruf maupun nahi munkar, berdasarkan ilmu dan hikmah, dengan tujuan
mengubah kondisi manusia agar lebih dekat kepada syariat Allah (Wahid, 2019). Dengan
demikian, dakwah tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga edukatif,
transformasional, dan spiritual.Secara konseptual, dakwah mencakup tiga aspek
penting: isi pesan (al-maddah), cara penyampaian (al-uslub), dan kondisi sasaran
dakwah (al-mad’u). Ketiganya harus selaras agar dakwah bisa berhasil. Hal ini sesuai
dengan QS. An-Nahl ayat 125:

537l e Jia oa AT 5h 85 0)° Al o all aidals 55l dlae salls 4a&all ol Ju 1 3
O.-J,:.B sﬁ-:‘ éloc/i

”Serulah ke jalan Tuhanmu dengan hikmah, nasihat yang baik, dan debat dengan cara yang
terbaik” Ayat ini menunjukkan bahwa dalam berdakwah, seorang dai tidak cukup hanya
menyampaikan isi kebenaran, tetapi juga harus mempertimbangkan metode yang
bijaksana serta kondisi psikologis, sosial, dan budaya dari objek dakwah.

Dalam pendekatan modern, Yusuf Al-Qaradhawi menyatakan bahwa dakwah adalah
proses sosial yang dinamis dan kontekstual, yang harus menyesuaikan dengan
perubahan zaman, pemikiran masyarakat, dan perkembangan media (Abidin, 2021).
Oleh karena itu, dakwah kontemporer tidak hanya terbatas pada mimbar masjid, tetapi
juga dapat disampaikan melalui tulisan, media sosial, pendidikan, seni, bahkan kebijakan
publik. Pendekatan ini disebut sebagai dakwah bil-hal (dakwah dengan keteladanan) dan
dakwah bil-hikmah (dakwah dengan kebijaksanaan), yang menekankan pentingnya
peran akhlak dan karakter dai dalam menyampaikan pesan Islam.

Secara historis, Nabi Muhammad Saw. adalah teladan utama dalam dakwah Islam.
Strategi dakwah beliau menunjukkan kombinasi antara kekuatan spiritual, kecerdasan
komunikasi, dan ketepatan membaca kondisi masyarakat. Di awal kenabian, beliau
berdakwah secara sembunyi-sembunyi, kemudian terbuka, dengan metode yang
berubah sesuai dengan dinamika penerimaan masyarakat. Dakwah beliau bersifat
menyeluruh tidak hanya menyampaikan wahyu tetapi juga membangun sistem sosial
yang adil, mendidik akhlak, memperbaiki struktur masyarakat, dan menjalin dialog lintas
budaya.

Dakwah memiliki peran yang sangat strategis dalam menjawab tantangan kehidupan
modern yang semakin kompleks. Di tengah arus globalisasi, kemajuan teknologi, dan
krisis moral, dakwah Islam tidak hanya bertugas menyampaikan ajaran agama secara
normatif, tetapijuga berfungsi sebagai sarana pembinaan karakter, penguatan nilai-nilai
spiritual, serta pengarah kehidupan sosial umat. Islam sebagai agama yang menyeluruh

1526



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

dan relevan sepanjang masa dan tempat, menjadikan dakwah sebagai instrumen
penting dalam menjaga stabilitas moral dan membentuk masyarakat yang berakhlak
mulia (Pimay & Savitri, 2021).

Dalam kehidupan modern yang ditandai oleh digitalisasi, pluralitas budaya, dan
kecenderungan sekularisasi, dakwah harus tampil sebagai gerakan yang transformatif.
Hal ini berarti bahwa dakwah tidak cukup hanya disampaikan melalui mimbar masjid
atau ceramah konvensional, tetapi perlu masuk ke berbagai ranah kehidupan seperti
pendidikan, ekonomi, media, hingga budaya popular (Ramadhani, 2025). Dakwah yang
berbasis pada nilai-nilai inklusif, toleran, dan edukatif akan lebih mudah diterima oleh
masyarakat yang berbeda. Selain itu, pendekatan dakwah yang dialogis, empatik, dan
berbasis kebutuhan audiens sangat dibutuhkan agar dakwah tidak hanya bersifat
instruktif, tetapi mampu menyentuh hati dan mendorong perubahan perilaku secara
sadar.

Relevansi dakwah dalam kehidupan modern juga terletak pada kemampuannya
merespons isu-isu aktual yang berkembang di masyarakat, seperti degradasi moral,
krisis identitas remaja, kerusakan lingkungan, dan kesenjangan sosial. Dakwah dapat
menjadi medium pemberdayaan umat dengan menyuarakan keadilan, mendorong
literasi keagamaan, serta menanamkan nilai-nilai kemanusiaan universal yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah (Hariati & Rahayu, 2025). Dengan demikian,
dakwah tidak hanya mengajak manusia kepada tauhid dan ibadah, tetapi juga
menggerakkan umat untuk membangun peradaban yang rahmatan lil ‘alamin. Dakwah
modern yang kontekstual, komunikatif, dan berbasis ilmu pengetahuan menjadi
kebutuhan mendesak dalam menjaga keberlangsungan ajaran Islam di tengah
perubahan zaman.

Dengan demikian, dakwah merupakan inti dari gerakan perubahan dalam Islam, yang
bertujuan membentuk manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam realitas
kekinian, dakwah harus dipahami sebagai proses komunikasi yang memadukan nilai
ilahiah dengan pendekatan manusiawi, yang terus berkembang seiring dengan
tantangan zaman. Maka, memahami dakwah tidak cukup dari sisi figh saja, tetapi juga
memerlukan pendekatan dari ilmu komunikasi, psikologi, sosiologi, dan linguistik agar
pesan Islam dapat diterima secara luas dan menyentuh hati masyarakat.

Peran Ilmu Ma’ani dalam Pesan Dakwah Nabi Muhammad Saw.

[Imu Ma’ani sebagai salah satu cabang dari ilmu balaghah, berfungsi untuk menyusun
kalimat secara efektif sesuai dengan konteks situasi dan kondisi lawan bicara. Secara
definisi, ilmu ini bertujuan untuk menyesuaikan struktur lafaz Arab dengan tuntutan
keadaan (mugqtadha al-hal) agar pesan yang disampaikan dapat dipahami secara akurat
dan mendalam. Dalam konteks dakwah, yang secara terminologis berarti aktivitas
menyeru manusia kepada ajaran Islam melalui cara-cara bijak dan edukatif, ilmu Ma’ani
berperan sebagai instrumen linguistik yang memastikan pesan dakwah dapat diterima
secara optimal, baik secara makna, emosi, maupun logika. Maka, penyampaian dakwah
yang hanya menyampaikan isi, tanpa mempertimbangkan struktur dan konteks bahasa,
akan sulit menyentuh hati dan menyadarkan jiwa.

1527



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

Nabi Muhammad saw., sebagai figur utama dakwah Islam, secara nyata menerapkan
prinsip-prinsip ilmu Ma’ani dalam menyampaikan ajaran Islam. Dalam banyak ayat Al-
Qur’an maupun sabda beliau, dapat kita lihat bagaimana struktur kalimat disusun secara
tepat agar sejalan dengan kondisi psikologis dan sosial audiens (Amiruddin, 2025).
Misalnya, ketika menyampaikan kabar gembira dan harapan kepada umat yang sedang
dalam ketakutan atau kekhawatiran, beliau menyampaikan kalimat yang penuh
ketenangan dan kelembutan dengan bentuk jumlah ismiyyah seperti dalam ayat Inna
Allaha Ghafurur Rahim yang artinya Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang. Sebaliknya, dalam menyampaikan ancaman atau ajakan bertindak, Nabi
menggunakan jumlah fi'liyyah agar terasa lebih tegas dan mendesak. Penggunaan jenis
kalimat ini menunjukkan kepedulian Nabi terhadap efek makna dalam proses
dakwahnya, sesuai dengan kaidah ilmu maani.

Selain bentuk kalimat, ilmu Ma’ani juga menuntun bagaimana memilih urutan kata,
penggunaan penegasan (taukid), dan kapan harus menyebut atau menghapus unsur
dalam kalimat agar makna menjadi lebih kuat dan relevan. Dalam berbagai kesempatan,
Nabi menyesuaikan gaya penyampaiannya dengan kondisi audiens, misalnya
menggunakan pendekatan lembut dan rasional kepada kaum Quraisy yang retoris, atau
pendekatan sederhana kepada masyarakat Badui yang masih polos dan keras.
Penyesuaian ini adalah wujud dari penerapan mugqtadha al-hal yaitu kondisi situasional
yang menjadi dasar dalam penyusunan bahasa dakwah. Dengan kata lain, Rasulullah
saw. tidak hanya mengajarkan isi dakwah, tetapi juga menunjukkan bagaimana metode
dan gaya bahasa harus dikelola dengan ilmu dan strategi yang tepat.

Oleh karena itu, ilmu Ma’ani tidak dapat dipisahkan dari keberhasilan dakwah Nabi
Muhammad Saw. lImu ini memungkinkan penyampaian pesan moral, spiritual, dan sosial
dalam Islam menjadi lebih efektif, menyentuh perasaan, dan memotivasi perubahan.
Dalam konteks kekinian, para dai dan pendidik Islam perlu kembali menghidupkan nilai-
nilai retoris dan komunikatif dalam ilmu maani agar pesan-pesan Islam tetap relevan,
menarik, dan sesuai dengan tantangan zaman. Seperti Nabi, dakwah bukan hanya soal
"apa yang disampaikan", tetapi juga "bagaimana menyampaikannya dengan penuh
hikmah dan ketepatan bahasa."

Kesimpulan

Berdasarkan uraian yang telah disampaikan, dapat disimpulkan bahwa ilmu ma’ani
memegang peranan yang sangat penting dalam menyampaikan pesan moral dalam Al-
Qur’an. llmu ini tidak hanya membahas struktur bahasa Arab secara teknis, tetapi juga
bagaimana susunan lafaz dapat disesuaikan dengan kondisi dan konteks audiens
(muqtadha al-hal), sehingga makna yang dikandung oleh sebuah kalimat menjadi tepat
sasaran dan menyentuh aspek intelektual maupun emosional pembacanya. Dalam hal
ini, ma’ani berfungsi sebagai alat linguistik yang membantu memahami kedalaman
makna ayat-ayat Al-Qur’an, termasuk nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya,
seperti kejujuran, kasih sayang, tanggung jawab, dan keadilan.

Sementara itu, dakwah sebagai aktivitas menyeru umat manusia menuju kebaikan dan
petunjuk llahi, tidak dapat dilepaskan dari penggunaan bahasa yang efektif dan

1528



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

bermakna. Pengertian dakwah tidak hanya berkisar pada ajakan secara lisan, tetapijuga
mencakup bagaimana isi pesan itu dapat difahami, diterima, dan dihayati oleh objek
dakwah. Oleh karena itu, dakwah menuntut penguasaan terhadap pendekatan bahasa
yang mampu menyentuh aspek spiritual dan sosial masyarakat. Di sinilah letak
pentingnya peran ilmu Ma’ani, yang mampu menjembatani antara isi pesan dan cara
penyampaiannya. Dalam praktiknya, Nabi Muhammad Saw. telah menunjukkan secara
nyata bagaimana ilmu ma’ani diaplikasikan dalam dakwah beliau. Beliau menyesuaikan
gaya bahasa dan struktur kalimat dengan karakteristik pendengar, menyampaikan
pesan dengan penuh hikmah, serta menggunakan berbagai bentuk kalimat seperti
jumlah ismiyyah, jumlah fi’liyyah, taukid, dan lain sebagainya. Hal ini menjadikan dakwah
beliau tidak hanya komunikatif dan menyentuh, tetapi juga mengakar kuat dalam hati
umat. Dengan demikian, ilmu ma’ani tidak hanya menjadi alat bantu pemahaman
bahasa, tetapi juga menjadi instrumen strategis dalam menyampaikan pesan moral
universal Al-Qur’an agar tetap relevan di setiap zaman dan tempat.

Saran

Sebagai saran, ada beberapa hal penting yang perlu diperhatikan, khususnya bagi
mahasiswa program studi Pendidikan Bahasa Arab. Pertama, mahasiswa PBA
diharapkan tidak hanya mempelajari ilmu ma’ani secara teoritis, tetapi juga mampu
mengaplikasikannya dalam memahami dan menjelaskan pesan-pesan Al-Qur’an,
khususnya yang berkaitan dengan nilai-nilai moral. Karena ilmu ma’ani merupakan
cabang penting dalam ilmu balaghah, maka penguasaannya sangat menunjang
kemampuan menyusun bahasa dakwah yang efektif, komunikatif, dan sesuai dengan
konteks audiens. Kedua, mahasiswa juga diharapkan mampu mengembangkan
keterampilan dakwah berbasis bahasa Arab, baik secara lisan maupun tulisan, dengan
mengaplikasikan kaidah-kaidah ilmu ma’ani dalam komunikasi yang persuasif dan
menyentuh aspek emosional serta intelektual masyarakat.

Ketiga, secara lebih luas, instansi/lembaga pendidikan, dan pihak yang berkecimpung
dalam dakwah Islam juga disarankan untuk memberikan perhatian lebih pada
pentingnya penguasaan ilmu kebahasaan, termasuk ilmu ma’ani, dalam kegiatan
dakwah (Chik et al., 2022). Pelatihan, kajian aplikatif, dan kegiatan praktik dakwah
berbasis Al-Qur'an dan ilmu balaghah dapat menjadi upaya konkret dalam
meningkatkan kualitas penyampaian pesan-pesan Islam yang sarat makna. Terakhir,
seluruh mahasiswa dan generasi muda Muslim secara umum perlu terus menumbuhkan
semangat untuk belajar bahasa Arab dengan serius, karena bahasa ini adalah kunci
utama untuk memahami Al-Qur'an secara lebih dalam. Dengan bekal ilmu ma’ani,
generasi penerus akan mampu menyampaikan nilai-nilai moral Al-Qur’an secara lebih
tepat, relevan, dan berdampak dalam kehidupan masyarakat.

Daftar Pustaka

Abidin, W. (2021). Studi Perbandingan Pemikiran Fikih Sosial Sahal Mahfudz Dan Fikih
Realitas Yusuf al-Qardhawi Dalam Menjawab Problematika Umat. Undergraduate

1529



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

(S1) Thesis, IAIN Ponorogo., 115. http://etheses.iainponorogo.ac.id/18011/

Adi Pratama Awadin, Ahmad Zuhdi, Fitroh Ni’matul Kafiyah, Edi Sutardi, & Edi
Komarudin. (2025). Epistemologi Ilmu Balaghah Dalam Al-Qur’an. Lahjah Arabiyah:
Jurnal  Bahasa Arab Dan Pendidikan Bahasa Arab, 6(1), 87-102.
https://doi.org/10.35316/lahjah.v6i1.87-102

Aminudin. (2016). Konsep Dasar Dakwah. Al-Munzir, 9(1), 97.

Amiruddin, M. (2024). Reflecting on the Achievement of Arabic Language
Competency'lbadi Competency’lbadi and al-Qur-ani in Indonesian Islamic Religious
Universities. The 2nd International Conference on Islamic Education and Science
Development (ICONSIDE), June, 126-137.
https://[proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A
http://repository.uin-malang.ac.id/22205/

Amiruddin, M., Gango, D., Nuryani, N., dan Hidayat, H. (2025). Pragmatic Analysis
Between Santri Gestures and Kiai's Teachings in a Film Entitled: &quot;Sang
Kiai&quot;. At-Ta’dib, 20(1), 142-155. https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556
http://repository.uin-malang.ac.id/24036/

Ananda, R. H., & Muassomah, M. (2024). Kalam khabar dalam ayat-ayat al-Qur’an surah
az-zukhruf: Studi Balaghah. Transformatika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan
Pengajarannya, 8(2), 372-389. https://doi.org/10.31002/transformatika.v8i2.1705

Azzahro, H. A., Nasiha, M. A., Rozy, M. F., & Amiruddin, M. (2024). Jejak dan Sejarah
Munculnya IlImu Kesehatan dan Pendidikan Pada Masa Dinasti Umayyah. Jurnal
Seumubeuet,3(2), 149-160. https://doi.org/10.5281/zen0d0.15014816
http://repository.uin-malang.ac.id/23049/

Charis, M. A. (n.d.). 264247 ()15 .52 w g6 ey (55 JliLhi 5 ¢ | o L) | ] Minwes ol 21,

Chik, A. R. B. C., Chtaibi, K., & Amiruddin, M. (2022). Athar ja’ihat Corona ‘ala marakiz al-
lughat wat tadrib al-khassah bi Maliziya: al-Akadimiyyah al-Dawliyyah lil Lughat wat
Tadrib wat Tarjamah bi Kuala Lumpur Namuzajan. Tarling: Journal of Language
Education,6(2), 159-192. https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186
http://repository.uin-malang.ac.id/12425/

Farug, U., & Nurcholis, A. (2023). Pembelajaran balaghah berbasis karakter.
http://repository.iainkediri.ac.id/id/eprint/939

Hariati, H., & Rahayu, E. (2025). IImu Pendidikan Islam. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Hilmi, D. (2017). Tipologi Belajar Mahasiswa Jurusan PBA pada Mata Kuliah Balaghah
ditinjau Dalam Prespektif Multiple Intelegensi. Laporan Penelitian, him. 1-2.

HS, M. M. (2016). Kajian Semantik Arab: klasik dan kontemporer. Prenada Media.

Malik, A., & Islam, M. P. A. (n.d.). DINASTI ABBASIYAH DAN KEBANGKITAN
PERKEMBANGCAN ILMU PENGETAHUAN. SEJARAH SOSIAL PENDIDIKAN ISLAM, 71.

Pimay, A., & Savitri, F. M. (2021). Dinamika dakwah Islam di era modern. Jurnal Iimu
Dakwah, 41(1), 43-55. https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7847

1530


http://etheses.iainponorogo.ac.id/18011/
https://doi.org/10.35316/lahjah.v6i1.87-102
https://proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A%20http:/repository.uin-malang.ac.id/22205/
https://proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A%20http:/repository.uin-malang.ac.id/22205/
https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556%20http:/repository.uin-malang.ac.id/24036/
https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556%20http:/repository.uin-malang.ac.id/24036/
https://doi.org/10.31002/transformatika.v8i2.1705
https://doi.org/10.5281/zenodo.15014816%20http:/repository.uin-malang.ac.id/23049/
https://doi.org/10.5281/zenodo.15014816%20http:/repository.uin-malang.ac.id/23049/
https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186%20http:/repository.uin-malang.ac.id/12425/
https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186%20http:/repository.uin-malang.ac.id/12425/
http://repository.iainkediri.ac.id/id/eprint/939
https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7847

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1522-1531 elSSN: 3024-8140

Rahman, T. (2013). Tauhid IImu Kalam Cet.1.

Ramadhani, N. S. (2025). Al- Akhbar Peran islam dalam menghadapi perubahan zaman :
sebuah analisis dengan kearifan Islam. 1-8.

Siti Naila Aziba, Keathy Abrillie Zhumi, Teguh Purbowo, Syahrul Alif Rozaq, & Syahrul Alif
Rozag. (2025). Al-Qur'an sebagai Sumber Hukum Al-Qur'an sebagai Landasan
Utama dalam Sistem Hukum Islam. Reflection : Islamic Education Journal, 2(2), 20—
30. https://doi.org[10.61132/reflection.v2i2.643

Sonya Sania. (2019). Retorika Dakwah Tiga Da’i Kembar Dalam Tema Bergaul Ala
Rasulullah. Jurnal Komunikasi Islam, 153.

Wahid, A. (2019). Gagasan dakwah: pendekatan komunikasi antarbudaya. Prenada Media.

1531


https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.643

