
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1522-1531      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peran Ilmu Ma’ani dalam menyampaikan pesan moral 
dalam Al–Qur’an  

Utari Nur Sofi1, Shinta Afifatul Azizah 2, Imad Zakky Mubarak 3 
program studi  Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: utarinursofi@gmail.com 

A B S T R A K  
Artikel ini membahas peran ma’ani dalam menyampaikan pesan 
moral dalam Al-Qur’an. Ma’ani, yang merujuk pada makna atau isi 
yang terkandung dalam teks, memainkan peran penting dalam 
memahami pesan-pesan moral yang disampaikan oleh kitab suci 
Islam. Kajian ini berfokus pada bagaimana struktur bahasa, 
konteks penggunaan, dan pendekatan tafsir terhadap ma’ani 
mampu menggali nilai-nilai etika dan moral yang mendalam. 
Dalam Al-Qur’an, pesan-pesan moral disampaikan melalui 
berbagai gaya bahasa, termasuk metafora, analogi, dan kisah-
kisah para nabi. Artikel ini menguraikan bagaimana interpretasi 
terhadap ma’ani membantu pembaca memahami pesan moral 

tersebut dengan lebih jelas, sehingga nilai-nilai seperti keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial 
dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini menggunakan metode analisis tekstual 
dengan pendekatan tafsir tematik untuk menggali hubungan antara ma’ani dan pesan moral. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa pemahaman terhadap ma’ani tidak hanya memerlukan pengetahuan linguistik, tetapi 
juga pemahaman terhadap konteks sejarah dan sosial pada masa pewahyuan Al-Qur’an. Dengan demikian, 
artikel ini menegaskan pentingnya kajian ma’ani dalam memahami Al-Qur’an sebagai panduan moral yang 
relevan sepanjang masa. 
A B S T R A C T 

This article examines the role of ma’ani in conveying moral messages in the Qur’an. Ma’ani, which refers 
to the meanings or content within the text, plays a crucial role in understanding the moral messages 
delivered by Islam's holy scripture. This study focuses on how language structure, contextual usage, and 
interpretative approaches to ma’ani uncover profound ethical and moral values. In the Qur’an, moral 
messages are conveyed through various linguistic styles, including metaphors, analogies, and the stories 
of prophets. The article elaborates on how interpretations of ma’ani   help readers comprehend these 
moral messages more clearly, enabling the application of values such as justice, compassion, and social 
responsibility in daily life. This research employs textual analysis with a thematic exegesis approach to 
explore the relationship between ma'any and moral messages. The findings reveal that understanding 
ma'any requires not only linguistic knowledge but also an awareness of the historical and social contexts 
during the Qur’an's revelation. Thus, this article emphasizes the importance of studying ma'any to 
comprehend the Qur’an as a timeless guide to morality. 

Pendahuluan  

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman 
ibadah dan keimanan, tetapi juga merupakan sumber utama ajaran moral dan etika yang 
menjadi fondasi kehidupan manusia secara menyeluruh. Nilai-nilai moral yang 
terkandung di dalamnya mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan 
manusia dengan Tuhan, sesama manusia, hingga dengan alam sekitar (Siti Naila Aziba et 
al., 2025). Pesan-pesan moral ini tidak disampaikan secara kaku atau dogmatis, tetapi 
melalui gaya bahasa yang sangat kaya, mendalam, dan komunikatif. Bahasa Al-Qur’an 

Kata Kunci: 

Ma’ani, Al – Qur’an, Pesan Moral 

Keywords: 

Ma’ani, Qur’an, Moral Messages 

 

 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:utarinursofi@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1523 
 

dipenuhi dengan keindahan retoris, keakuratan struktur, serta kekuatan makna yang 
menjadikannya relevan untuk semua zaman dan konteks kehidupan. 

Salah satu aspek yang membentuk kedalaman makna dalam bahasa Al-Qur’an adalah 
penerapan kaidah-kaidah balaghah atau retorika Arab, khususnya cabang ilmu yang 
disebut ilmu Ma’ani. Ilmu Ma’ani adalah ilmu yang membahas bagaimana susunan 
kalimat dan ungkapan dalam bahasa Arab dapat disesuaikan dengan konteks situasi dan 
kondisi (maqam) tertentu, sehingga pesan yang disampaikan tidak hanya benar secara 
gramatikal, tetapi juga tepat sasaran secara maknawi dan psikologis (Rahman, 2013). 
Dalam tradisi keilmuan Islam, ilmu ini dikembangkan oleh ulama-ulama besar seperti al-
Jurjani, yang menekankan pentingnya harmoni antara bentuk bahasa dan tujuan 
komunikasi. 

Peran ilmu Ma’ani menjadi sangat signifikan dalam memahami Al-Qur’an karena ayat-
ayatnya sering kali menyampaikan makna secara halus, kontekstual, dan tersirat. 
Pemahaman literal saja tidak cukup untuk menangkap pesan-pesan moral yang 
terkandung dalam ayat-ayat tersebut, apalagi jika pesan tersebut ditujukan untuk 
membentuk karakter dan perilaku manusia dalam masyarakat yang sangat beragam 
latar belakangnya. Ilmu Ma’ani memberikan alat analisis untuk memahami kenapa Al-
Qur’an memilih struktur kalimat tertentu (Amiruddin, 2024). Apakah dalam bentuk 
jumlah ismiyyah (kalimat nominal), jumlah fi‘liyyah (kalimat verbal), bentuk berita 
(khabar) atau ekspresif (insya’). Semuanya memiliki pengaruh terhadap kekuatan moral 
dan emosional pesan yang disampaikan. 

Dalam konteks dakwah, peran ilmu Ma’ani menjadi semakin nyata. Nabi Muhammad 
Saw., sebagai komunikator utama risalah Islam, mengaplikasikan prinsip-prinsip ilmu 
Ma’ani dalam menyampaikan pesan kepada masyarakat Arab yang memiliki tingkat 
kepekaan bahasa yang tinggi. Beliau tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga 
menyesuaikan gaya penyampaian sesuai dengan karakteristik audiens baik dalam 
dialog, khutbah, maupun dalam jawaban atas pertanyaan (Sonya Sania, 2019). 
Ketepatan dalam pemilihan bentuk kalimat, penekanan, maupun susunan kata menjadi 
faktor penting dalam keberhasilan dakwah beliau, dan ini merupakan bukti 
implementasi dari prinsip-prinsip Ma’ani dalam komunikasi dakwah. 

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang bagaimana ilmu Ma’ani 
berperan dalam menyampaikan pesan moral dalam Al-Qur’an, terutama dalam konteks 
komunikasi dakwah yang dilakukan Nabi Muhammad Saw. Pemahaman terhadap ilmu 
Ma’ani diharapkan tidak hanya membantu dalam memahami pesan moral secara 
akademis, tetapi juga memberikan inspirasi dalam penerapan nilai-nilai etika Al-Qur’an 
dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pendekatan ini juga menegaskan bahwa Al-
Qur’an bukanlah teks statis, melainkan kitab yang mampu menyesuaikan dirinya dengan 
dinamika zaman dan perubahan sosial masyarakat. 

Dengan demikian, memahami ilmu Ma’ani bukanlah sekadar upaya linguistik, tetapi 
merupakan bagian integral dari penghayatan dan pengamalan nilai-nilai moral Al-Qur’an. 
Melalui pemahaman yang mendalam terhadap struktur bahasa Arab yang digunakan 
dalam wahyu, kita dapat lebih meresapi pesan-pesan etika dan spiritual yang 
disampaikan, serta mengaplikasikannya dalam kehidupan pribadi, sosial, dan keumatan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1524 
 

Pembahasan  

Pengertian Ma’ani 

Kata المعاني merupakan bentuk jamak dari ma’na معنى yang secara leksikal berarti 
maksud, arti, atau makna (HS, 2016). Dalam konteks ilmu bahasa Arab  khususnya dalam 
balaghah istilah ini merujuk pada makna yang terkandung di balik susunan kalimat, yang 
mencerminkan pikiran dan maksud pembicara atau penulis. Para ahli balaghah 
mendefinisikan Ma’ani sebagai bentuk pengungkapan pikiran melalui ucapan yang 
tersusun secara terstruktur dan komunikatif, sehingga bukan hanya sekadar 
menyampaikan informasi, tetapi juga mewakili gambaran pikiran dan perasaan secara 
tepat sesuai konteks (Faruq & Nurcholis, 2023). Ilmu ma’ani menurut ulama Balaghah 
adalah: 

 حوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال  أعلم يعرف به 

“Ilmu untuk mengetahui hal-ihwal lafazh bahasa Arab yang sesuai dengan tuntutan 
situasi dan kondisi” Dengan kata lain, ilmu Ma’ani adalah cabang ilmu balaghah yang 
mempelajari bagaimana menyusun kalimat dalam bahasa Arab agar makna yang 
dimaksud dapat tersampaikan secara efektif, sesuai dengan konteks komunikasi, 
psikologi pendengar, dan situasi penyampaian pesan (Charis, n.d.). Hal ini mencakup 
pilihan bentuk kalimat, penyesuaian susunan kata, dan penguatan makna melalui 
struktur tertentu. 

Ilmu Ma’ani merupakan salah satu cabang dari ilmu balaghah yang mempelajari cara 
menyusun kalimat dalam bahasa Arab agar sesuai dengan konteks dan kondisi 
pembicaraan. Munculnya ilmu ini berangkat dari kebutuhan kaum Muslimin untuk 
memahami secara mendalam pesan-pesan Al-Qur’an yang memiliki keindahan bahasa 
luar biasa dan struktur kalimat yang kompleks. Seiring perkembangan Islam, perhatian 
terhadap aspek kebahasaan Al-Qur’an semakin meningkat, khususnya setelah fase yang 
menyebabkan masuknya banyak non-Arab ke dalam agama Islam (Azzahro et al., 2025). 
Oleh karena itu, para ulama terdorong untuk menyusun kaidah-kaidah yang tidak hanya 
menjelaskan struktur gramatikal tetapi juga makna dan nuansa retoris dari susunan 
kalimat dalam bahasa Arab. Inilah yang menjadi cikal bakal lahirnya ilmu Ma’ani sebagai 
ilmu yang menjembatani antara makna, konteks, dan struktur bahasa. 

Perkembangan ilmu Ma’ani secara formal dimulai pada masa Abbasiyah, ketika 
peradaban Islam mencapai puncak kejayaan ilmu pengetahuan dan bahasa. Tokoh yang 
paling berperan dalam meletakkan dasar-dasar ilmu Ma’ani adalah ‘Abd al-Qahir al-
Jurjani melalui karya-karya monumental seperti Dala’il al-I’jaz dan Asrar al-Balaghah 
(Malik & Islam, n.d.). Beliau menekankan bahwa keindahan dan kekuatan pesan dalam 
bahasa Arab, khususnya Al-Qur’an, bukan hanya terletak pada pilihan kata, tetapi pada 
susunan dan keterkaitan antara makna dan posisi kata dalam kalimat. Pandangannya ini 
membuka jalan bagi kajian struktur kalimat yang menyesuaikan makna dengan konteks 
situasi, yang kelak menjadi inti dari ilmu Ma’ani. Konsep-konsep seperti taqdim-ta’khir, 
jumlah ismiyyah dan fi’liyyah, serta kalam khabari dan insya’i menjadi perhatian utama 
dalam teori al-Jurjani. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1525 
 

Setelah al-Jurjani, pemikiran tentang balaghah dan khususnya ilmu Ma’ani 
dikembangkan dan disistematisasi lebih lanjut oleh Imam as-Sakkaki melalui karyanya 
Miftah al-‘Ulum, yang kemudian menjadi rujukan utama dalam studi balaghah. Karya ini 
disempurnakan oleh Imam al-Qawini dalam bukunya Talkhis al-Miftah, yang menyusun 
ulang pembahasan ilmu balaghah menjadi tiga cabang utama: Ma’ani (struktur dan 
konteks kalimat), Bayan (makna kiasan dan figuratif), dan Badi’ (keindahan gaya 
bahasa). Sejak saat itu, ilmu Ma’ani menjadi fondasi penting dalam kajian tafsir Al-
Qur’an, ilmu dakwah, dan pendidikan bahasa Arab. Keberadaannya tidak hanya 
memperkuat aspek keindahan bahasa Arab, tetapi juga memberikan alat analisis yang 
tajam terhadap pesan moral dan retoris dalam Al-Qur’an dan karya sastra Arab klasik 
lainnya.Dalam praktiknya, ilmu Ma’ani mencakup beberapa konsep penting. Pertama, 
Kalam Khabari dan Kalam Insyaiy. Kalam Khabari adalah kalimat yang dapat dinilai benar 
atau salah karena mengandung informasi atau berita, seperti pernyataan “Matahari 
terbit dari timur.” Kalimat ini bersifat informatif dan digunakan untuk menyampaikan 
fakta. Sebaliknya, Kalam Insyaiy tidak bisa diuji kebenarannya karena merupakan 
ungkapan kehendak, seperti perintah, larangan, harapan, atau doa. Contoh kalimatnya 
adalah: “Berangkatlah ke pasar!” atau “Semoga Allah memberkahi usahamu” Keduanya 
memiliki fungsi pragmatis yang berbeda sesuai tujuan komunikasi (Hilmi, 2017). 

Kedua, ilmu Ma’ani juga mengkaji struktur kalimat, terutama unsur-unsur utama 
seperti musnad ilaih dan musnad. Subjek adalah bagian yang diterangkan dalam kalimat, 
sedangkan predikat memberikan keterangan terhadap subjek tersebut (Ananda & 
Muassomah, 2024). Ilmu ini tidak hanya menelaah elemen-elemen tersebut secara 
gramatikal, tetapi juga menyoroti bagaimana hubungan antar bagian dalam kalimat 
dapat disusun untuk menyesuaikan makna dan menekankan pesan tertentu. Sebagai 
contoh, penyusunan kalimat dengan mendahulukan predikat daripada subjek bisa 
memberikan nuansa makna tertentu dalam retorika Arab.Ketiga, ilmu Ma’ani membahas 
variasi makna atau tafawut al-ma’ani, yaitu bagaimana satu makna bisa disampaikan 
melalui struktur dan bentuk yang berbeda, dengan penekanan yang juga berbeda. Hal 
ini mencakup pemahaman tentang perbedaan antara khabar dan insya’, serta kondisi-
kondisi isnad (ahwal al-isnad) yang digunakan untuk menegaskan, memperkuat, atau 
menyampaikan informasi secara tersirat. Misalnya, penggunaan partikel inna atau laqad 
dalam kalimat khabari digunakan untuk memperkuat kepercayaan audiens terhadap 
informasi yang disampaikan. 

Dengan memahami konsep-konsep tersebut, seseorang dapat menggunakan bahasa 
Arab dengan lebih tepat, tidak hanya secara tata bahasa, tetapi juga secara retoris dan 
kontekstual. Hal ini sangat penting dalam menyampaikan gagasan secara efektif, baik 
dalam bentuk tulisan maupun lisan, terutama dalam konteks dakwah, pendidikan, atau 
komunikasi sosial (Adi Pratama Awadin et al., 2025). Oleh karena itu, ilmu Ma’ani menjadi 
kunci penting dalam mengungkap kedalaman pesan yang tersirat dalam Al-Qur’an dan 
karya sastra Arab lainnya, sekaligus menjadi alat utama untuk memahami serta 
menyampaikan nilai-nilai moral dan spiritual secara tepat dan menyentuh. 

Struktur Kalimat Ilmu Ma’ani mengkaji bagian-bagian utama kalimat, seperti Musnad 
dan Musnad ilaih. Selain itu, ilmu ini juga meneliti hubungan antar bagian dalam kalimat 
untuk memastikan susunan yang tepat dan makna yang jelas sesuai dengan konteks. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1526 
 

Pengertian Dakwah 

Kata dakwah berasal dari bahasa Arab   دعوة  – يدعو    –دعا  yang secara etimologis berarti 
menyeru, memanggil, mengajak, atau memohon. Dalam terminologi Islam, dakwah 
didefinisikan sebagai aktivitas menyeru atau mengajak orang lain kepada jalan Allah, 
yakni kepada keimanan, amal saleh, dan kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam 
(Aminudin, 2016). Definisi ini ditegaskan oleh Abdul Karim Zaidan dalam bukunya Usul al-
Da’wah, bahwa dakwah adalah seruan menuju kebaikan dan petunjuk, baik dalam 
bentuk amar ma'ruf maupun nahi munkar, berdasarkan ilmu dan hikmah, dengan tujuan 
mengubah kondisi manusia agar lebih dekat kepada syariat Allah (Wahid, 2019). Dengan 
demikian, dakwah tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga edukatif, 
transformasional, dan spiritual.Secara konseptual, dakwah mencakup tiga aspek 
penting: isi pesan (al-maddah), cara penyampaian (al-uslub), dan kondisi sasaran 
dakwah (al-mad’u). Ketiganya harus selaras agar dakwah bisa berhasil. Hal ini sesuai 
dengan QS. An-Nahl ayat 125: 

 

ضَلَّ عَن سَبِيلِهۦِ ۖ وَهُوَ هُوَ أعَْلمَُ بِمَن  ادْعُ إلِىَٰ سَبِيلِ رَب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةَِ ۖ وَجَادِلْهُم بِٱلَّتيِ هِيَ أحَْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ 

 أعَْلمَُ بِٱلْمُهْتدَِين 

”Serulah ke jalan Tuhanmu dengan hikmah, nasihat yang baik, dan debat dengan cara yang 
terbaik” Ayat ini menunjukkan bahwa dalam berdakwah, seorang dai tidak cukup hanya 
menyampaikan isi kebenaran, tetapi juga harus mempertimbangkan metode yang 
bijaksana serta kondisi psikologis, sosial, dan budaya dari objek dakwah. 

Dalam pendekatan modern, Yusuf Al-Qaradhawi menyatakan bahwa dakwah adalah 
proses sosial yang dinamis dan kontekstual, yang harus menyesuaikan dengan 
perubahan zaman, pemikiran masyarakat, dan perkembangan media (Abidin, 2021). 
Oleh karena itu, dakwah kontemporer tidak hanya terbatas pada mimbar masjid, tetapi 
juga dapat disampaikan melalui tulisan, media sosial, pendidikan, seni, bahkan kebijakan 
publik. Pendekatan ini disebut sebagai dakwah bil-hal (dakwah dengan keteladanan) dan 
dakwah bil-hikmah (dakwah dengan kebijaksanaan), yang menekankan pentingnya 
peran akhlak dan karakter dai dalam menyampaikan pesan Islam. 

Secara historis, Nabi Muhammad Saw. adalah teladan utama dalam dakwah Islam. 
Strategi dakwah beliau menunjukkan kombinasi antara kekuatan spiritual, kecerdasan 
komunikasi, dan ketepatan membaca kondisi masyarakat. Di awal kenabian, beliau 
berdakwah secara sembunyi-sembunyi, kemudian terbuka, dengan metode yang 
berubah sesuai dengan dinamika penerimaan masyarakat. Dakwah beliau bersifat 
menyeluruh tidak hanya menyampaikan wahyu tetapi juga membangun sistem sosial 
yang adil, mendidik akhlak, memperbaiki struktur masyarakat, dan menjalin dialog lintas 
budaya. 

Dakwah memiliki peran yang sangat strategis dalam menjawab tantangan kehidupan 
modern yang semakin kompleks. Di tengah arus globalisasi, kemajuan teknologi, dan 
krisis moral, dakwah Islam tidak hanya bertugas menyampaikan ajaran agama secara 
normatif, tetapi juga berfungsi sebagai sarana pembinaan karakter, penguatan nilai-nilai 
spiritual, serta pengarah kehidupan sosial umat. Islam sebagai agama yang menyeluruh 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1527 
 

dan relevan sepanjang masa dan tempat, menjadikan dakwah sebagai instrumen 
penting dalam menjaga stabilitas moral dan membentuk masyarakat yang berakhlak 
mulia (Pimay & Savitri, 2021).  

Dalam kehidupan modern yang ditandai oleh digitalisasi, pluralitas budaya, dan 
kecenderungan sekularisasi, dakwah harus tampil sebagai gerakan yang transformatif. 
Hal ini berarti bahwa dakwah tidak cukup hanya disampaikan melalui mimbar masjid 
atau ceramah konvensional, tetapi perlu masuk ke berbagai ranah kehidupan seperti 
pendidikan, ekonomi, media, hingga budaya popular (Ramadhani, 2025). Dakwah yang 
berbasis pada nilai-nilai inklusif, toleran, dan edukatif akan lebih mudah diterima oleh 
masyarakat yang berbeda. Selain itu, pendekatan dakwah yang dialogis, empatik, dan 
berbasis kebutuhan audiens sangat dibutuhkan agar dakwah tidak hanya bersifat 
instruktif, tetapi mampu menyentuh hati dan mendorong perubahan perilaku secara 
sadar. 

Relevansi dakwah dalam kehidupan modern juga terletak pada kemampuannya 
merespons isu-isu aktual yang berkembang di masyarakat, seperti degradasi moral, 
krisis identitas remaja, kerusakan lingkungan, dan kesenjangan sosial. Dakwah dapat 
menjadi medium pemberdayaan umat dengan menyuarakan keadilan, mendorong 
literasi keagamaan, serta menanamkan nilai-nilai kemanusiaan universal yang 
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah (Hariati & Rahayu, 2025). Dengan demikian, 
dakwah tidak hanya mengajak manusia kepada tauhid dan ibadah, tetapi juga 
menggerakkan umat untuk membangun peradaban yang rahmatan lil ‘alamin. Dakwah 
modern yang kontekstual, komunikatif, dan berbasis ilmu pengetahuan menjadi 
kebutuhan mendesak dalam menjaga keberlangsungan ajaran Islam di tengah 
perubahan zaman. 

Dengan demikian, dakwah merupakan inti dari gerakan perubahan dalam Islam, yang 
bertujuan membentuk manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam realitas 
kekinian, dakwah harus dipahami sebagai proses komunikasi yang memadukan nilai 
ilahiah dengan pendekatan manusiawi, yang terus berkembang seiring dengan 
tantangan zaman. Maka, memahami dakwah tidak cukup dari sisi fiqh saja, tetapi juga 
memerlukan pendekatan dari ilmu komunikasi, psikologi, sosiologi, dan linguistik agar 
pesan Islam dapat diterima secara luas dan menyentuh hati masyarakat.  

Peran Ilmu Ma’ani dalam Pesan Dakwah Nabi Muhammad Saw. 

Ilmu Ma’ani sebagai salah satu cabang dari ilmu balaghah, berfungsi untuk menyusun 
kalimat secara efektif sesuai dengan konteks situasi dan kondisi lawan bicara. Secara 
definisi, ilmu ini bertujuan untuk menyesuaikan struktur lafaz Arab dengan tuntutan 
keadaan (muqtadha al-hal) agar pesan yang disampaikan dapat dipahami secara akurat 
dan mendalam. Dalam konteks dakwah, yang secara terminologis berarti aktivitas 
menyeru manusia kepada ajaran Islam melalui cara-cara bijak dan edukatif, ilmu Ma’ani 
berperan sebagai instrumen linguistik yang memastikan pesan dakwah dapat diterima 
secara optimal, baik secara makna, emosi, maupun logika. Maka, penyampaian dakwah 
yang hanya menyampaikan isi, tanpa mempertimbangkan struktur dan konteks bahasa, 
akan sulit menyentuh hati dan menyadarkan jiwa. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1528 
 

Nabi Muhammad saw., sebagai figur utama dakwah Islam, secara nyata menerapkan 
prinsip-prinsip ilmu Ma’ani dalam menyampaikan ajaran Islam. Dalam banyak ayat Al-
Qur’an maupun sabda beliau, dapat kita lihat bagaimana struktur kalimat disusun secara 
tepat agar sejalan dengan kondisi psikologis dan sosial audiens (Amiruddin, 2025). 
Misalnya, ketika menyampaikan kabar gembira dan harapan kepada umat yang sedang 
dalam ketakutan atau kekhawatiran, beliau menyampaikan kalimat yang penuh 
ketenangan dan kelembutan dengan bentuk jumlah ismiyyah seperti dalam ayat Inna 
Allaha Ghafurur Rahim yang artinya Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 
Penyayang. Sebaliknya, dalam menyampaikan ancaman atau ajakan bertindak, Nabi 
menggunakan jumlah fi'liyyah agar terasa lebih tegas dan mendesak. Penggunaan jenis 
kalimat ini menunjukkan kepedulian Nabi terhadap efek makna dalam proses 
dakwahnya, sesuai dengan kaidah ilmu maani. 

Selain bentuk kalimat, ilmu Ma’ani juga menuntun bagaimana memilih urutan kata, 
penggunaan penegasan (taukid), dan kapan harus menyebut atau menghapus unsur 
dalam kalimat agar makna menjadi lebih kuat dan relevan. Dalam berbagai kesempatan, 
Nabi menyesuaikan gaya penyampaiannya dengan kondisi audiens, misalnya 
menggunakan pendekatan lembut dan rasional kepada kaum Quraisy yang retoris, atau 
pendekatan sederhana kepada masyarakat Badui yang masih polos dan keras. 
Penyesuaian ini adalah wujud dari penerapan muqtadha al-hal yaitu kondisi situasional 
yang menjadi dasar dalam penyusunan bahasa dakwah. Dengan kata lain, Rasulullah 
saw. tidak hanya mengajarkan isi dakwah, tetapi juga menunjukkan bagaimana metode 
dan gaya bahasa harus dikelola dengan ilmu dan strategi yang tepat. 

Oleh karena itu, ilmu Ma’ani tidak dapat dipisahkan dari keberhasilan dakwah Nabi 
Muhammad Saw. Ilmu ini memungkinkan penyampaian pesan moral, spiritual, dan sosial 
dalam Islam menjadi lebih efektif, menyentuh perasaan, dan memotivasi perubahan. 
Dalam konteks kekinian, para dai dan pendidik Islam perlu kembali menghidupkan nilai-
nilai retoris dan komunikatif dalam ilmu maani agar pesan-pesan Islam tetap relevan, 
menarik, dan sesuai dengan tantangan zaman. Seperti Nabi, dakwah bukan hanya soal 
"apa yang disampaikan", tetapi juga "bagaimana menyampaikannya dengan penuh 
hikmah dan ketepatan bahasa." 

Kesimpulan  

Berdasarkan uraian yang telah disampaikan, dapat disimpulkan bahwa ilmu ma’ani 
memegang peranan yang sangat penting dalam menyampaikan pesan moral dalam Al-
Qur’an. Ilmu ini tidak hanya membahas struktur bahasa Arab secara teknis, tetapi juga 
bagaimana susunan lafaz dapat disesuaikan dengan kondisi dan konteks audiens 
(muqtadha al-hal), sehingga makna yang dikandung oleh sebuah kalimat menjadi tepat 
sasaran dan menyentuh aspek intelektual maupun emosional pembacanya. Dalam hal 
ini, ma’ani berfungsi sebagai alat linguistik yang membantu memahami kedalaman 
makna ayat-ayat Al-Qur’an, termasuk nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya, 
seperti kejujuran, kasih sayang, tanggung jawab, dan keadilan. 

Sementara itu, dakwah sebagai aktivitas menyeru umat manusia menuju kebaikan dan 
petunjuk Ilahi, tidak dapat dilepaskan dari penggunaan bahasa yang efektif dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1529 
 

bermakna. Pengertian dakwah tidak hanya berkisar pada ajakan secara lisan, tetapi juga 
mencakup bagaimana isi pesan itu dapat difahami, diterima, dan dihayati oleh objek 
dakwah. Oleh karena itu, dakwah menuntut penguasaan terhadap pendekatan bahasa 
yang mampu menyentuh aspek spiritual dan sosial masyarakat. Di sinilah letak 
pentingnya peran ilmu Ma’ani, yang mampu menjembatani antara isi pesan dan cara 
penyampaiannya. Dalam praktiknya, Nabi Muhammad Saw. telah menunjukkan secara 
nyata bagaimana ilmu ma’ani diaplikasikan dalam dakwah beliau. Beliau menyesuaikan 
gaya bahasa dan struktur kalimat dengan karakteristik pendengar, menyampaikan 
pesan dengan penuh hikmah, serta menggunakan berbagai bentuk kalimat seperti 
jumlah ismiyyah, jumlah fi’liyyah, taukid, dan lain sebagainya. Hal ini menjadikan dakwah 
beliau tidak hanya komunikatif dan menyentuh, tetapi juga mengakar kuat dalam hati 
umat. Dengan demikian, ilmu ma’ani tidak hanya menjadi alat bantu pemahaman 
bahasa, tetapi juga menjadi instrumen strategis dalam menyampaikan pesan moral 
universal Al-Qur’an agar tetap relevan di setiap zaman dan tempat. 

Saran  

Sebagai saran, ada beberapa hal penting yang perlu diperhatikan, khususnya bagi 
mahasiswa program studi Pendidikan Bahasa Arab. Pertama, mahasiswa PBA 
diharapkan tidak hanya mempelajari ilmu ma’ani secara teoritis, tetapi juga mampu 
mengaplikasikannya dalam memahami dan menjelaskan pesan-pesan Al-Qur’an, 
khususnya yang berkaitan dengan nilai-nilai moral. Karena ilmu ma’ani merupakan 
cabang penting dalam ilmu balaghah, maka penguasaannya sangat menunjang 
kemampuan menyusun bahasa dakwah yang efektif, komunikatif, dan sesuai dengan 
konteks audiens. Kedua, mahasiswa juga diharapkan mampu mengembangkan 
keterampilan dakwah berbasis bahasa Arab, baik secara lisan maupun tulisan, dengan 
mengaplikasikan kaidah-kaidah ilmu ma’ani dalam komunikasi yang persuasif dan 
menyentuh aspek emosional serta intelektual masyarakat. 

Ketiga, secara lebih luas, instansi/lembaga pendidikan, dan pihak yang berkecimpung 
dalam dakwah Islam juga disarankan untuk memberikan perhatian lebih pada 
pentingnya penguasaan ilmu kebahasaan, termasuk ilmu ma’ani, dalam kegiatan 
dakwah (Chik et al., 2022).  Pelatihan, kajian aplikatif, dan kegiatan praktik dakwah 
berbasis Al-Qur’an dan ilmu balaghah dapat menjadi upaya konkret dalam 
meningkatkan kualitas penyampaian pesan-pesan Islam yang sarat makna. Terakhir, 
seluruh mahasiswa dan generasi muda Muslim secara umum perlu terus menumbuhkan 
semangat untuk belajar bahasa Arab dengan serius, karena bahasa ini adalah kunci 
utama untuk memahami Al-Qur’an secara lebih dalam. Dengan bekal ilmu ma’ani, 
generasi penerus akan mampu menyampaikan nilai-nilai moral Al-Qur’an secara lebih 
tepat, relevan, dan berdampak dalam kehidupan masyarakat. 

 

Daftar Pustaka  

Abidin, W. (2021). Studi Perbandingan Pemikiran Fikih Sosial Sahal Mahfudz Dan Fikih 
Realitas Yusuf al-Qardhawi Dalam Menjawab Problematika Umat. Undergraduate 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1530 
 

(S1) Thesis, IAIN Ponorogo., 115. http://etheses.iainponorogo.ac.id/18011/ 

Adi Pratama Awadin, Ahmad Zuhdi, Fitroh Ni’matul Kafiyah, Edi Sutardi, & Edi 
Komarudin. (2025). Epistemologi Ilmu Balaghah Dalam Al-Qur’an. Lahjah Arabiyah: 
Jurnal Bahasa Arab Dan Pendidikan Bahasa Arab, 6(1), 87–102. 
https://doi.org/10.35316/lahjah.v6i1.87-102 

Aminudin. (2016). Konsep Dasar Dakwah. Al-Munzir, 9(1), 97. 

Amiruddin, M. (2024). Reflecting on the Achievement of Arabic Language 
Competency`Ibadi Competency`Ibadi and al-Qur-ani in Indonesian Islamic Religious 
Universities. The 2nd International Conference on Islamic Education and Science 
Development (ICONSIDE), June, 126–137. 
https://proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A  

http://repository.uin-malang.ac.id/22205/  

Amiruddin, M., Gango, D., Nuryani, N., dan Hidayat, H. (2025). Pragmatic Analysis 
Between Santri Gestures and Kiai`s Teachings in a Film Entitled: &quot;Sang 
Kiai&quot;. At-Ta’dib, 20(1), 142–155. https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556 
http://repository.uin-malang.ac.id/24036/ 

Ananda, R. H., & Muassomah, M. (2024). Kalam khabar dalam ayat-ayat al-Qur’an surah 
az-zukhruf: Studi Balaghah. Transformatika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan 
Pengajarannya, 8(2), 372–389. https://doi.org/10.31002/transformatika.v8i2.1705 

Azzahro, H. A., Nasiha, M. A., Rozy, M. F., & Amiruddin, M. (2024). Jejak dan Sejarah 
Munculnya Ilmu Kesehatan dan Pendidikan Pada Masa Dinasti Umayyah. Jurnal 
Seumubeuet,3(2), 149-160. https://doi.org/10.5281/zenodo.15014816 
http://repository.uin-malang.ac.id/23049/ 

Charis, M. A. (n.d.). 264–247(, 2)15. ةديد او ةميدقلا ا ا اجتا و ا غ ن قطانلل ةي رعلا ةغلابلا س رد ت . 

Chik, A. R. B. C., Chtaibi, K., & Amiruddin, M. (2022). Athar ja’ihat Corona ‘ala marakiz al-
lughat wat tadrib al-khassah bi Maliziya: al-Akadimiyyah al-Dawliyyah lil Lughat wat 
Tadrib wat Tarjamah bi Kuala Lumpur Namuzajan. Tarling: Journal of Language 
Education,6(2), 159-192. https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186 
http://repository.uin-malang.ac.id/12425/  

Faruq, U., & Nurcholis, A. (2023). Pembelajaran balaghah berbasis karakter. 
http://repository.iainkediri.ac.id/id/eprint/939 

Hariati, H., & Rahayu, E. (2025). Ilmu Pendidikan Islam. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Hilmi, D. (2017). Tipologi Belajar Mahasiswa Jurusan PBA pada Mata Kuliah Balaghah 
ditinjau Dalam Prespektif Multiple Intelegensi. Laporan Penelitian, hlm. 1-2. 

HS, M. M. (2016). Kajian Semantik Arab: klasik dan kontemporer. Prenada Media. 

Malik, A., & Islam, M. P. A. (n.d.). DINASTI ABBASIYAH DAN KEBANGKITAN 
PERKEMBANGAN ILMU PENGETAHUAN. SEJARAH SOSIAL PENDIDIKAN ISLAM, 71. 

Pimay, A., & Savitri, F. M. (2021). Dinamika dakwah Islam di era modern. Jurnal Ilmu 
Dakwah, 41(1), 43–55. https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7847 

http://etheses.iainponorogo.ac.id/18011/
https://doi.org/10.35316/lahjah.v6i1.87-102
https://proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A%20http:/repository.uin-malang.ac.id/22205/
https://proceeding.uinmataram.ac.id/index.php/iconside/article/view/119/99%0A%20http:/repository.uin-malang.ac.id/22205/
https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556%20http:/repository.uin-malang.ac.id/24036/
https://doi.org/10.21111/attadib.v20i1.13556%20http:/repository.uin-malang.ac.id/24036/
https://doi.org/10.31002/transformatika.v8i2.1705
https://doi.org/10.5281/zenodo.15014816%20http:/repository.uin-malang.ac.id/23049/
https://doi.org/10.5281/zenodo.15014816%20http:/repository.uin-malang.ac.id/23049/
https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186%20http:/repository.uin-malang.ac.id/12425/
https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186%20http:/repository.uin-malang.ac.id/12425/
http://repository.iainkediri.ac.id/id/eprint/939
https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7847


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1522-1531   eISSN: 3024-8140 

1531 
 

Rahman, T. (2013). Tauhid Ilmu Kalam Cet.1. 

Ramadhani, N. S. (2025). Al- Akhbar Peran islam dalam menghadapi perubahan zaman : 
sebuah analisis dengan kearifan Islam. 1–8. 

Siti Naila Aziba, Keathy Abrillie Zhumi, Teguh Purbowo, Syahrul Alif Rozaq, & Syahrul Alif 
Rozaq. (2025). Al-Qur’an sebagai Sumber Hukum Al-Qur’an sebagai Landasan 
Utama dalam Sistem Hukum Islam. Reflection : Islamic Education Journal, 2(2), 20–
30. https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.643 

Sonya Sania. (2019). Retorika Dakwah Tiga Da’i Kembar Dalam Tema Bergaul Ala 
Rasulullah. Jurnal Komunikasi Islam, 153. 

Wahid, A. (2019). Gagasan dakwah: pendekatan komunikasi antarbudaya. Prenada Media. 

 

 

https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.643

