Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 605-609 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Menelusuri Periode Kejayaan Fiqgih: Dari Dakwah
Rasulullah ke Masa Sahabat dan Tabi'in

Baiq Aziza Suci Ramadhania
Program Studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail:Bgziza@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Periode;figih;masa Artikel ini mengkaji perjalanan sejarah perkembangan figih Islam
rasulullah;masa sahabat;masa melalui berbagai periode penting yang mencerminkan dinamika
tabi’in besar  dalam  upaya umat Islam  memahami  dan
mengimplementasikan hukum-hukum syariat. Dimulai dengan
Keywords: periode pertumbuhan, di mana dakwah Nabi Muhammad SAW
Period; figh; era of the fokus pada penanaman akidah dan moral, hingga pembentukan
Prophet; era of the negara Islam di Madinah yang membutuhkan aturan hukum praktis.
Companions; era of the Tabi'in Pada periode sahabat, pemahaman tentang sumber hukum semakin

meluas meskipun terdapat perbedaan pendapat yang dipengaruhi

oleh kondisi sosial dan lingkungan. Periode kesempurnaan

menyaksikan kemajuan pesat dalam penyusunan figih Islam,
sementara periode kemunduran menandai terjadinya stagnasi akibat dominasi taklid dan hilangnya daya
jjtihad. Akhirnya, pada masa kebangkitan kembali, umat Islam menyadari kelemahan yang ada, memicu
gerakan pembaharuan yang menekankan kembali pada sumber asli ajaran Islam, Al-Qur'an dan hadis, guna
memurnikan figih Islam dan menghadapinya dengan pendekatan yang lebih kontemporer. Artikel ini
bertujuan untuk menggambarkan bagaimana perjalanan panjang figih Islam dipengaruhi oleh konteks sosial
dan politik yang berbeda, serta pentingnya pembaharuan dalam memahami figih di era modern.
ABSTRACT

This article examines the historical development of Islamic jurisprudence through various significant
periods, reflecting the great dynamics in the efforts of Muslims to understand and implement Sharia law.
It begins with the growth period, where Prophet Muhammad SAW's preaching focused on instilling faith
and morality, leading to the establishment of the Islamic state in Medina, which required practical legal
regulations. In the period of the companions, the understanding of legal sources expanded, although
there were differences in opinion influenced by social and environmental conditions. The period of
perfection witnessed rapid advancements in the compilation of Islamic jurisprudence, while the period of
decline marked stagnation due to the dominance of taglid (blind imitation) and the loss of ijtihad
(independent reasoning). Finally, during the period of revival, Muslims became aware of their
weaknesses, triggering reform movements that emphasized a return to the original sources of Islamic
teachings, the Qur'an and hadith, to purify Islamic jurisprudence and address contemporary challenges.
This article aims to illustrate how the long journey of Islamic jurisprudence has been influenced by varying
social and political contexts, and the importance of reform in understanding jurisprudence in the modern
era.

Pendahuluan

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), sejarah adalah kejadian dan peristiwa
yang benar-benar terjadi di masa lalu, serta pengetahuan tentangnya. Menurut Ismaun
(2016), sejarah sebagai ilmu adalah disiplin tentang masa lalu yang diperoleh melalui
metode ilmiah, sehingga menjadi fakta(Nuriafuri, 2024). llmu sejarah memiliki peranan
penting dalam memperluas wawasan pengetahuan, baik yang bersifat umum maupun
yang berkaitan dengan agama, serta dapat membantu memahami apa yang terjadi,

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 605-609 elSSN: 3024-8140

bagaimana peristiwa tersebut berlangsung, dan alasan di baliknya. Sejarah tidak hanya
dilihat dari sisi urutan waktu, tetapi juga dianalisis untuk mengetahui sebab dan akibat
dari setiap peristiwa.

Menurut buku The History Manifesto (2017) dan History as a Social Science (2019),
konsep penting dalam sejarah mencakup waktu dan kronologi, kausalitas, interpretasi,
sumber sejarah, dan historiografi. Ini membantu memahami perubahan,
kesinambungan, dan stabilitas dalam perkembangan sosial. Konsep sejarah ini menarik,
terutama dalam ilmu keagamaan yang luas, termasuk ilmu figih. Ilmu figih mempelajari
tata cara ibadah, muamalah, akhlak, dan hukum-hukum kehidupan sehari-hari umat
Muslim. Figih bertujuan untuk menguraikan dan menjelaskan bagaimana prinsip-prinsip
syariah diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan, baik individu maupun
masyarakat(Anurogo et al., 2023). Periode perkembangan ilmu figih tidak berjalan
mulus, dimulai dari masa Rasulullah SAW, dilanjutkan oleh sahabat Khulafaurasyiddin
dan tabi tabi’in. Secara periodik, menurut penuturan Musaid, pada sejarawan membagi
sejarah figih menjadi empat periode(Afwadzi, 2016).

Pembahasan

A. Sejarah Perkembangan llmu Figih

Para ahli membagi sejarah perkembangan ilmu figih menjadi beberapa periode yang
mencerminkan perkembangan dan perubahan signifikan dalam pemikiran, metodologi,
serta aplikasi hukum Islam dari masa ke masa, yaitu:

a. Periode pertumbuhan

Pertama-tama, Nabi Muhammad SAW memulai dakwahnya dengan pendekatan yang
hati-hati di Kota Mekkah. Tujuannya adalah untuk menanamkan keyakinan tentang
keesaan Allah atau tauhid. Dakwah ini dilakukan secara pribadi dan terbatas, fokus pada
pembentukan iman umat, di tengah tantangan dari kaum Quraisy. Setelah periode
penuh kesabaran, dakwah beliau berkembang menjadi lebih terbuka, meskipun
menghadapi penentangan. Selama sekitar tiga belas tahun, wahyu yang diturunkan
lebih banyak berisi peneguhan akidah dan pembinaan moral serta spiritual. Kedua, sejak
nabi hijrah ke Madinah pada 16 Juli 622 M, terbentuklah Negara Islam yang
membutuhkan aturan hukum untuk mengatur masyarakat Islam Madinah. Ayat hukum
mulai turun karena peristiwa atau pertanyaan masyarakat, dan figih pada masa ini lebih
bersifat praktis dan realis. Lebih jelas untuk periode ini sumber hukum itu Al quran dan
Al hadist (Jaya, 2020).

b. Periode sahabat

Periode ini dimulai pada tahun 11 H, saat Nabi Muhammad SAW wafat, dan berlanjut
hingga abad pertama Hijriyah, sekitar tahun 101 H. Pada masa ini, umat Islam memiliki
dua sumber hukum utama, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Namun, pemahaman tentang
hukum yang ada dalam kedua sumber tersebut tidak dapat dicapai oleh semua orang
karena beberapa faktor. Oleh sebab inilah sumber hukum pada masa sahabat
bertambah dengan ijtihad untuk hukum yang tidak diatur dalam Al Quran dan
Hadist(Susilo et al., 2023). Dalam melakukan ijtihad terdapat perbedaan perbedaan

606



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 605-609 elSSN: 3024-8140

pendapat di kalangan sahabat karena belum termodofikasinya hadis nabi yang dapat
dipedomani secara utuh dan menyeluruh serta lingkungan dan kondisi daerah yang
dialami, persoalan yang di alami dan di hadapi sahabat itu berbeda beda .

c. Periode kesempurnaan

Periode ini merupakan masa pembinaan dan penyusunan hukum Islam, di mana figih
Islam berkembang pesat. Penulisan hadis, fatwa sahabat, tafsir Al-Qur'an, pendapat
imam figih, dan ilmu ushul figih dilakukan secara intensif. Faktor utama yang mendorong
kemajuan ini adalah meluasnya wilayah kekuasaan Islam dari timur ke barat. Hal ini
melahirkan pemikir-pemikir besar seperti Imam Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi'i,
dan Imam Ahmad, beserta karya-karya monumental mereka. Selain itu, perkembangan
ilmu figih dipengaruhi oleh perhatian pemerintah terhadap ilmu pengetahuan,
kebebasan berpendapat di kalangan ulama, dan terkodifikasinya sumber-sumber utama
seperti Al-Qur'an, hadis, tafsir, serta ilmu tafsir pada abad pertama Hijriyah.

d. Periode kemunduran

Pada periode ini, pemerintah Bani Abbasiyah akibat berbagai konflik politik dan
berbagai faktor sosiologis lainnya dalam keadaan lemah. Banyak daerah melepaskan diri
dari kekuasaanya. Pada umumnya ulama pada masa itu sudah lemah kemauannya untuk
mencapai tingkat mujtahid mutlak sebagaimana dilakukan oleh para pendahulu mereka
pada periode kejayaan. Periode Negara yang berada dalam konflik, tegang dan lain
sebagainya itu ternyata sangat berpengaruh kepada kegairahan ulama yang mengakaji
ajaran Islam langsung dari sumber aslinya Al-Qur’an dan hadist (Diannisa et al., 2023).
Mereka hanya puas mengikuti pendapat yang ada dan meningkatkan diri ke mazhab
fighiyah, sehingga umat Islam terjebak dalam pemikiran yang jumud dan statis.

Sejak pertengahan abad VI hingga penutupan periode ini, umat Islam berada dalam
keadaan taklid yang mendalam, stagnasi yang tak terelakkan, serta kondisi jumud yang
semakin menutup ruang bagi berkembangnya pemikiran dan kreativitas(Aziza Aryati,
2015). Mereka mulai menjauh dari usaha untuk menggali pemahaman baru melalui
ijtihad, yang seharusnya menjadi cara untuk mencari solusi berdasarkan ajaran Islam
yang mendalam. Akibatnya, ilmu figih yang dulu berkembang dengan hidup dan dinamis,
kini terhenti, bahkan stagnan. Hal ini membuat umat Islam tertinggal jauh dari
perubahan zaman yang semakin cepat. Bisa dibilang, periode ini adalah masa gelap bagi
dunia Islam, di mana peradaban Islam seolah tenggelam dalam bayang-bayang
kemajuan dunia luar, terutama dunia Barat, yang terus maju pesat dengan penemuan-
penemuan baru dalam sains dan teknologi yang sangat memukau. Dunia luar semakin
cemerlang, sementara umat Islam seolah tertinggal, tak mampu mengikuti
perkembangan yang ada.

e. Periode kebangkitan kembali

Pada masa ini, umat Islam menyadari bahwa kemunduran dan kelemahan mereka
telah berlangsung lama. Kesadaran ini muncul tajam ketika Napoleon Bonaparte
menduduki Mesir pada tahun 1789 M. Kejatuhan Mesir mencerminkan betapa lemahnya
umat Islam, sementara dunia Barat semakin maju dan mengancam eksistensi Islam.
Dalam keputusasaan ini, para raja dan pemimpin Islam mulai merumuskan pemikiran

607



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 605-609 elSSN: 3024-8140

untuk mengangkat kembali martabat dan kekuatan umat Islam. Ini menjadi titik balik
yang melahirkan gagasan pembaharuan dalam berbagai aspek hidup seperti pendidikan,
ekonomi, militer, dan gerakan intelektual. Gerakan pembaharuan ini sangat
mempengaruhi perkembangan figih Islam. Banyak ulama terlibat dalam usaha
pembaharuan ini, memainkan peran penting dalam perubahan disiplin figih (Azman, c.
2017). Mereka menyerukan umat Islam untuk melepaskan taklid dan kembali kepada Al-
Qur’an serta hadis Nabi Muhammad SAW, mengikuti langkah ulama sahabat dan tabi'in.
Golongan ini dikenal sebagai golongan salaf, termasuk tokoh-tokoh terkenal seperti
Muhammad Abdul Wahhab, Muhammad Al-Sanusi, dan lainnya yang ingin
membangkitkan semangat keislaman yang murni.

Kesimpulan

Kesimpulan

Perjalanan sejarah perkembangan figih islam melalui berbagai periode mencerminkan
dinamika yang luar biasa dalam wupaya wumat islam memahami dan
mengimplementasikan hukum-hukum syariat. Dimulai dari masa pertumbuhan di mana
dakwah nabi muhammad saw fokus pada penanaman akidah dan moral, hingga
terbentuknya negara islam di madinah yang membutuhkan hukum praktis. Kemudian,
pada periode sahabat, muncul pemahaman yang lebih luas terhadap sumber hukum,
meskipun diwarnai oleh perbedaan pendapat yang timbul akibat faktor kondisi sosial
dan lingkungan yang berbeda. Selanjutnya, periode kesempurnaan menyaksikan
kemajuan pesat dalam penyusunan figih islam, didorong oleh perhatian pemerintah dan
kebebasan berpendapat. Namun, pada periode kemunduran, umat islam terjebak dalam
taklid dan stagnasi, kehilangan daya ijtihad, hingga akhirnya dunia islam mengalami
keterbelakangan yang jauh tertinggal dari peradaban barat. Masa kebangkitan kembali
dimulai dengan kesadaran akan kelemahan yang ada, yang memicu gerakan
pembaharuan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk figih, yang mengarah pada
pemurnian ajaran islam dan kembali kepada sumber aslinya, al-qur’an dan hadis.

Saran

Untuk mempercepat kemajuan dan relevansi figih Islam di masa kini, sangat penting
untuk melanjutkan semangat pembaharuan yang telah dimulai oleh para ulama salaf
pada masa kebangkitan kembali. Umat Islam harus kembali menumbuhkan semangat
ijtihad yang terbuka dan berani dalam menghadapi tantangan zaman. Selain itu, penting
untuk memperluas pemahaman terhadap sumber hukum yang ada dengan pendekatan
yang lebih kontekstual dan sesuai dengan kebutuhan zaman, tanpa mengabaikan
prinsip dasar ajaran Islam. Sebagai langkah konkret, pendidikan figih yang inklusif,
kreatif, dan responsif terhadap perubahan zaman harus diperkuat, serta memastikan
bahwa para ulama dan cendekiawan Islam terus berkolaborasi dalam mengembangkan
figih yang sesuai dengan realitas kontemporer.

Daftar Pustaka.

Afwadzi, B. (2016). NALAR IDEOLOGIS FIQIH DALAM TAFSIR AL-QUR’AN (Telaah
Konstruksi Tafsir Pada Masa Abbasiyah). AL ITQAN: Jurnal Studi Al-Qur’an, 2(1), 37—

608



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 605-609 elSSN: 3024-8140

62. https://doi.org/10.47454/itgan.v2i1.13

Anurogo, D., Ula, A. N. M., Hamidah, S., Abas, M., & Adnani, M. (2023). PENGANTAR FIQH
MUAMALAH. https:/[repository.um.ac.id/5514/1/fullteks.pdf

Aziza Aryati. (2015). GERAKAN INTELEKTUAL ISLAM MASA KLASIK HINGGA MODERN
Aziza Aryati. At-Ta’Lim, 13(1), 98-1009.

Azman, A. (2017). Perkembangan Figh Pada Era Modern Serta Para Tokohnya. Al Daulah :
Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 6(1), 49-64.
https://doi.org/10.24252/ad.v6i1.4865

Diannisa, R., Roza, E., & Dewi, E. (2023). Telaah Pemikiran Abdul Wahhab Khallaf
terhadap Sumber Pendidikan Islam. At-Ta’lim: Media Informasi Pendidikan Islam,
22(2), 269. https://doi.org/10.29300/attalim.v22i2.2547

Jaya, S. A. F. (2020). Al-Qur’an Dan Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam. Jurnal Indo-
Islamika, 9(2), 204-216. https://doi.org/10.15408/idi.v9i2.17542

Nuriafuri, R. (2024). Konsep Dasar Sejarah Membentuk Karakter Serta Integrasinya Pada
Pelajaran IPS di Sekolah Dasar. 2(4), 155-158.

Susilo, E., Aziz, Y., & Murtafi’ah, S. A. (2023). Potret Penyelesaian Masalah Hukum Era
Sahabat Melalui ljtihad. Nizham Journal of Islamic Studies, 11(01), 40-52.
https://doi.org/10.32332/nizham.v11i01.6951

609



