
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue April, 2025 pp. 389-398     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Hakikat tafsir menurut mufasir dan sejarahnya 

Muh Fayyahd 
Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230204110120@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 

Ilmu Tafsir adalah disiplin untuk menjelaskan isi Al-Quran, 
menggambarkan perbincangan antara teks Al-Quran dan masalah 
kehidupan dinamis. Tingkat pemahaman Al-Quran sangat tergantung 
pada keahlian para mufasir, yang menciptakan makna yang lebih religius 
seiring dengan tingkat ilmu yang tinggi. Al-Quran mengandung beragam 
ilmu pengetahuan Islam dan dianggap sebagai pedoman bagi umat 
Islam. Tafsir dilakukan untuk memahami rahasia Al-Quran, dan para 

akademisi terus melakukan penafsiran hingga saat ini. Kedalaman pemahaman Ulama-Al-Quran mendorong 
mereka untuk bekerja sama dalam memahami makna-makna Al-Quran yang terus berubah seiring dengan 
perkembangan zaman. Tafsir dilakukan dengan kajian ilmiah, melibatkan ahli Al-Quran dan keilmuan lainnya, 
seperti yang dilakukan oleh Tim Lajnah Tashih Al-Quran Kementerian Agama. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui dan memahami secara lebih dalam mengenai hakikat tafsir menurut mufasir dan sejarahnya. 
Metode yang digunakan dalam penelitian yaitu metode ulasan karya ilmiah dengan menggunakan 
pendekatan teoritis yang dimana dengan untuk menganalisis dan mengevaluasi kontribusi book chapter atau 
artikel jurnal terhadap pemahaman teoritis yang ada. Hasil penelitian ini diketahui bahwa tafsir dipahami 
sebagai interpretasi Al-Qur'an yang membuka makna lafazh-lafazhnya. Para sahabat menggunakan metode 
riwayah dalam menafsirkan Al-Qur'an, kecuali pada beberapa ayat yang memerlukan tafsir ijtihad. Berbagai 
aliran tafsir dan teknik penafsiran berkembang sejak zaman Nabi Muhammad SAW hingga saat ini. Sekolah 
tafsir di Mekkah, Madinah, dan Irak pada masa tabi'in menandakan perkembangan tafsir. Fase masa tadwin 
mengalami perkembangan tafsir yang dibuktikan dengan munculnya kitab-kitab tafsir. Metode maudhui 
yang digunakan oleh mufassir, termasuk mufassir Indonesia, menandakan berakhirnya masa kodifikasi dan 
dimulainya era modern dalam penafsiran Al-Qur'an yang mengalami perubahan yang signifikan. 

A B S T R A C T 
Tafsir is a discipline for explaining the contents of the Koran, describing the conversation between the 
text of the Koran and dynamic life problems. The level of understanding of the Koran depends greatly on 
the expertise of the exegetes, which creates a more religious meaning along with a high level of 
knowledge. The Koran contains a variety of Islamic knowledge and is considered a guide for Muslims. 
Tafsir is carried out to understand the secrets of the Koran, and academics continue to interpret it to this 
day. The depth of understanding of Al-Quran scholars encourages them to work together in 
understanding the meanings of the Al-Quran which continues to change with the times. Tafsir is carried 
out using scientific studies, involving Al-Quran experts and other scientific knowledge, as carried out by 
the Ministry of Religion's Lajnah Tashih Al-Quran Team. This research aims to find out and understand 
more deeply the nature of interpretation according to interpreters and its history. The method used in 
the research is the scientific work review method using a theoretical approach to analyze and evaluate 
the contribution of book chapters or journal articles to existing theoretical understanding. The results of 
this research show that tafsir is understood as an interpretation of the Al-Qur'an which reveals the 
meaning of its words. The Companions used the riwayah method in interpreting the Qur'an, except for a 
few verses that require ijtihad interpretation. Various schools of interpretation and interpretation 
techniques have developed since the time of the Prophet Muhammad SAW until now. Tafsir schools in 
Mecca, Medina and Iraq during the tabi'in period marked the development of tafsir. The tadwin phase 
experienced the development of tafsir as evidenced by the emergence of tafsir books. The maudhui 

Kata Kunci: 
Hakikat, tafsir, sejarah, 
corak, metode 
 
Keywords: 
The nature, tafsir, history, 
methods, patterns 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

390 
 

method used by mufassir, including Indonesian mufassir, marks the end of the codification period and the 
beginning of the modern era in the interpretation of the Qur'an which has undergone significant changes. 
 
 

Pendahuluan 

Mengingat Al-Quran merupakan sumber utama wahyu dari Allah yang berbahasa 
Arab, maka diperlukan suatu ilmu yang mempelajari makna lafazh Al-Quran. Disiplin 
yang tugasnya menjelaskan segala sesuatu yang terdapat dalam Al-Qur'an dikenal 
dengan ilmu Tafsir. Dalam pengertian yang lebih umum, tafsir digambarkan sebagai 
perbincangan antara teks Al-Qur'an yang melintasi batas-batas pengetahuan dan makna 
manusia, serta suatu permasalahan dalam kehidupan yang bersifat dinamis dan selalu 
berubah.  Akibatnya, pemahaman dan pentingnya teks Alquran sangat bergantung pada 
tingkat keahlian para mufasir. Oleh karena itu, makna yang dihasilkan oleh seorang 
mufasir semakin religius dan bermakna semakin tinggi tingkat ilmu dan kajiannya. 

Karena kitab suci mengedepankan observasi dan penyelidikan, maka Al-Qur'an 
merupakan kitab yang memancarkan beragam ilmu pengetahuan Islam. Umat Islam juga 
menganggap teks suci ini sebagai pedoman yang patut dipahami. Tafsir merujuk pada 
upaya untuk memahami, menggali, dan menggali berbagai rahasia yang ada di dalam Al-
Qur’an. Untuk mengungkap misteri Al-Qur'an yang terus berubah seiring perkembangan 
zaman, para akademisi masih terus melakukan penafsiran terhadap teks tersebut 
hingga saat ini. Saat ini, tugas interpretasi solo dan kelompok telah selesai.  

Kedalaman pemahaman yang diperoleh para ulama dari Al-Qur'an mengilhami 
mereka untuk bekerja sama mengungkap makna-makna yang, meski saat ini belum jelas, 
akan terus mengambil penafsiran baru berdasarkan bidang studi khusus mereka. 
Mereka melakukan kajian tafsir ilmiah dengan gabungan ahli Al-Qur'an dan ahli keilmuan 
lainnya, seperti yang dilakukan oleh Tim Lajnah Tashih Al-Qur'an Kementerian Agama. 
Tafsir adalah ilmu menggali makna dari terjemahan Alquran untuk menciptakan makna 
yang dapat diterapkan dalam kehidupan nyata. Namun hal ini nampaknya membuka 
kemungkinan bahwa latar belakang keilmuan seorang mufasir akan mempengaruhi 
suatu penafsiran, artinya proses penggalian makna dari alafazh Al-Qur'an bergantung 
pada tsaqofah keilmuan penafsir itu sendiri. 

Maka dari itu di dalam jurnal ini penulis tertarik untuk meneliti membahas secara 
lebih mendalam mengenai hakikat tafsir menurut mufasir dan sejarahnya. Metode yang 
penulis gunakan dalam penelitian ini yaitu menggunakan metode ulasan karya ilmiah 
dengan menggunakan pendekatan teoritis yang dimana dengan menggunakan 
pendekatan ini penulis dapat menggunakan pendekatan teoritis untuk menganalisis dan 
mengevaluasi kontribusi book chapter atau artikel jurnal terhadap pemahaman teoritis 
yang ada. Penulis dapat mengidentifikasi sejauh mana penelitian tersebut melengkapi 
atau melengkapi kerangka teoritis yang ada. 

Adapun urgensi hakikat tafsir menurut mufasir ini yaitu Posisi, sistem, tujuan, dan 
prioritas penafsiran, serta hubungannya dengan keterampilan pragmatis dan praktik 
keagamaan, semuanya memengaruhi betapa mendesaknya penafsiran. Sudut pandang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

391 
 

tafsir bisa saja dianggap sebagai kunci simbolis yang membuka makna rahasia Al-Qur'an. 
Dalam kerangka pendidikan Islam, peran ini berfungsi sebagai sarana (tariqah) untuk 
mencapai tujuan pemahaman makna Al-Qur'an, yaitu mendapatkan mutiara dan berlian 
sebagai representasi makna hakikinya. 

Di sinilah letak keindahan penafsiran pragmatis dan praktis-religius. Hal ini 
menunjukkan betapa pentingnya interpretasi. Di bawah ini, penulis mengontraskan 
pandangan dua orang mujahidin terhadap Al-Qur'an. Pertama, menurut al-Shabuniy, 
tafsir adalah kunci untuk membuka gudang yang dihimpun dalam Al-Qur'an. Tanpa 
interpretasi, mustahil membuka kunci gudang dan mengeluarkan mutiara dan batu di 
dalamnya. Oleh karena itu, interpretasi sangatlah penting. Karena tanpa penjelasan, 
sulit untuk memahami berbagai teks Alquran dengan benar.  

Kedua, sejak al-Suyutiy memperjelas betapa pentingnya penafsiran terhadap 
ungkapan-ungkapan puitis ini, Tafsir telah muncul sebagai ilmu terbesar dalam syariat 
dan menduduki posisi tertinggi. Ilmu yang paling mulia adalah tafsir; ini penting dan 
layak untuk diperdebatkan. Sumber segala ilmu dan gudang segala kebajikan, 
Kalamullah, menjadi bahan perbincangan. Mampu berpegang teguh pada tali yang 
kokoh dan merasakan kebahagiaan sejati adalah tujuan utamanya. Namun hal ini sangat 
dibutuhkan karena pengetahuan tentang Kitab Allah sangat penting untuk mencapai 
perdamaian dalam agama dan dunia, yang keduanya harus disempurnakan sesuai 
dengan Syariah. 

Karena organisasi-organisasi liberal semakin memimpin perjuangan untuk 
kebebasan berpendapat, berekspresi, dan bertindak, penulis mengklaim bahwa 
interpretasi sangat dibutuhkan dalam masyarakat saat ini. Aksesibilitas media sosial dan 
media konvensional yang tidak terkendali, yang menjangkau semua orang di berbagai 
wilayah di dunia, memperburuk situasi ini. Untuk mengaktifkan fungsi hudan (pengarah) 
atau adz-dzikir (pengingat) dalam Al-Qur'an yakni menghindari tugas dan keterlaluan 
masyarakat benar-benar membutuhkan pembacaan baru atas ayat-ayatnya. 

Pembahasan  

Pengertian Tafsir Menurut Bahasa 

Penulis memulai dengan mendefinisikan tafsir dalam Al-Qur'an dan selanjutnya 
menjelaskan berbagai banyaknya definisi tafsir secara bahasa. Sejalan dengan firman 
Allah SWT: 

  تفَْسِيْرًا وَاحَْسَنَ  بِالْحَقِّ  جِئنْٰكَ  الاَِّ  بمَِثلٍَ  يَأتْوُْنَكَ  وَلاَ 

Artinya: Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa) sesuatu 
yang ganjil, melainkan Kami datangkan kepadamu suatu yang benar dan yang paling 
baik penjelasannya. (Q.S. Al-Furqon: 33) 

Penjelasan mengenai ayat di atas disebut sebagai tafsir, yang berarti suatu usaha 
untuk memberikan penjelasan (Hasanudin & Zulaiha, 2022). Secara etimologis, kata 
tafsir berasal dari bentuk isim masdar "taf'il", yang berakar dari kata "al-fasr", yang 
mengandung arti membuka, menjelaskan, atau mengungkapkan makna yang 
tersembunyi atau abstrak. Istilah tafsir bermakna memberikan penjabaran atau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

392 
 

penjelasan terhadap sesuatu yang awalnya tidak tampak jelas, bersifat tersembunyi. 
Secara morfologis, kata ini mengikuti pola fi'il seperti "dharaba-yadhribu" dan "nashara-
yanshuru", sehingga dapat diuraikan menjadi "fasara-yafsiru/yafsuru-fasran", yang 
bermakna "abaanahu" atau menjelaskannya. Dengan demikian, tafsir secara khusus 
bertujuan untuk menjelaskan hal-hal yang sulit dipahami. 

Ask ChatGPT 

Tafsir dipahami oleh Ibnul Mandzur sebagai “kasyf al-mughattha”, atau membuka 
segala sesuatu yang tertutup, sebagaimana dikemukakan oleh Nasrudin Baidan. 
Menurut Ali ash-Shabuniy, kata tafsir mengacu pada konsep kebahasaan penjelasan (al-
idhah) dan menjelaskan (al-tabyin). Pandangan ini persis sama dengan pandangan al-
Dzahabiy. Dalam konteks yang berhubungan dengan bahasa ini, penafsiran lebih fokus 
pada penjelasan makna suatu kata atau kalimat mulai dari asal usulnya yang ambigu 
hingga penjelasan akhirnya (Muchammad, 2021). 

Pengertian Tafsir Secara Istilah 

Tafsir adalah bidang ilmu yang berupaya menguraikan makna Kitab Allah yang 
diturunkan kepada Muhammad, serta mengekstrak hikmah dan hukum-hukumnya, 
menurut Az-Zarkasyi.  Az-Zarqani menegaskan bahwa Tafsir yang menafsirkan makna Al-
Qur'an Al-Karim sesuai dengan niat Allah SWT merupakan ilmu yang paling agung bagi 
ilmu pengetahuan manusia. Diantaranya adalah Al-Qur'an itu sendiri, Sunnah, para 
sahabat atsar, dan sabda para tabi'in (Ain, 2023) 

‘Tafsir, menurut buku Daldil al-I'jdz karya Abd al-Qahir al-Jurjani, adalah proses 
menggali, mengungkapkan, atau menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur'an, urusannya, 
kisahnya, dan keadaan di sekitar wahyu tersebut. Kata atau frasa yang secara eksplisit 
merujuk padanya (Anwar, 2023) 

Syekh Manna' Al Qathaan menambahkan penjelasan Abu Hayan tentang makna 
kata-kata kami yang menyatakan bahwa ilmu adalah lingkup ilmu yang mencakup 
seluruh bidang keilmuan, dalam kitab Mabahits Fii Ulumil Qur'an. Kami membahas 
bagaimana menafsirkan lafazh-lafazh Alquran ini dalam bahasa kami. Hal ini dikenal 
dengan ilmu Qiraah.  

Berbeda dengan Muhammad Husain Adz Dzahabai yang dalam karyanya 
menyatakan bahwa ilmu tafsir tidak mencakup ilmu Qira'at atau Rasm. Hal ini 
disebabkan oleh fakta bahwa beberapa definisi sebenarnya masih diperdebatkan. Hal 
yang sama juga berlaku untuk mengubah qira`at. Tentu saja, maknanya berubah bila 
satu rasm diganti dengan rasm lain. 

 

 

 

Sejarah Tafsir Al-Qur’an 

Praktik penafsiran Al-Qur'an telah dilakukan sejak masa para sahabat Nabi. 
Beberapa sahabat seperti Abdullah bin Abbas, Ali bin Abi Thalib, Ubay bin Ka'ab, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

393 
 

Abdullah bin Mas'ud dikenal memiliki kemampuan luar biasa dalam memahami dan 
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an, bahkan lebih mendalam dibandingkan sahabat lainnya. 
Nabi Muhammad SAW tidak hanya memberikan bimbingan kepada para sahabat dalam 
memahami ajaran Islam yang kompleks, tetapi juga berperan sebagai pendidik yang arif 
dan penuh pengertian. Dalam menjelaskan Al-Qur'an, beliau menggunakan sunnah, baik 
dalam bentuk ucapan (sunnah qauliyah) maupun perbuatan (sunnah fi'liyah), sebagai 
metode penafsiran yang efektif. Para sahabat memberikan tafsir yang berbeda 
terhadap ayat-ayat Al-Qur'an. 

1. Cermatilah Al-Qur'an karena ayat-ayatnya saling berkaitan satu sama lain. 
2. Mengacu pada bagaimana Nabi Muhammad SAW menafsirkan ayat-ayat Al-Quran 

berdasarkan peran mubayyinnya  
3. Jika para sahabat tidak dapat menemukan informasi tentang suatu ayat dalam Al-

Qur'an dan terdesak waktu untuk berkonsultasi dengan Rasulullah, mereka beralih 
ke kemahiran berbahasa Arab, mengenal adat istiadat Arab, dan memahami 
keadaan sekitar. Yahudi dan Kristen. ketika puisi dipaparkan, atau ketika makna 
ayat tersebut dijelaskan, dalam bahasa Arab, dan mereka mencapai hal ini dengan 
menggunakan keterampilan berpikir kritis mereka sendiri. D. Sejumlah Sahabat 
mempertanyakan tokoh Ahli Kitab yang sudah masuk Islam mengenai biografi 
para Nabi atau riwayat-riwayat yang terdapat dalam Al-Qur'an. 

Pada masa para sahabat, tafsir belum berkembang menjadi suatu ilmu tersendiri. 
Ini masih merupakan cerita hadis yang disusun secara acak, tidak disusun seperti 
pemahaman kita saat ini. Al-Qur’an bukan saja tidak terstruktur ketika para sahabat ada, 
namun juga belum sepenuhnya ditafsirkan dan pembahasannya belum menyeluruh dan 
mendalam. Ketika tiba saatnya para sahabat menunaikan tanggung jawabnya, 
muncullah generasi berikutnya yang disebut tabi'in. Selain menafsirkan Al-Qur'an 
berdasarkan Al-Qur'an dan Hadits Nabi, mereka juga mengacu pada tafsir para Sahabat 
dan bahkan dalam situasi tertentu mengutip Ahli Kitab. Mereka kemudian memastikan 
penafsirannya dengan ijtihad. 

Meski tidak secermat pembuatan Al-Qur'an, zaman kodifikasi hadis (tadwin) 
muncul setelah para sahabat dan tabi'in, ketika riwayat-riwayat beserta tafsirnya 
dikumpulkan menjadi satu surah. Setelah itu, tafsirnya dipisahkan dari isi kitab hadis dan 
dikeluarkan sebagai kitab yang berdiri sendiri. Para ulama mengumpulkan catatan tafsir 
Nabi, sahabat, dan tabi'in dalam tulisan mereka sendiri. Seluruh ayat-ayat Al-Quran 
tercakup dalam kumpulan narasi yang disusun menggunakan sistematika naskah. Ibnu 
Jarir dan para ahli tafsir lainnya menemukan teknik penafsiran tafsir bil ma'tsu pada 
masa awal akuntansi. 

Jika dibandingkan penggunaannya dalam bentuk ra’yu atau ijtihad, para penafsir 
kurang puas dengan bentuk ini, karena perubahan dan kemajuan seiring berjalannya 
waktu memerlukan perluasan bentuk penafsiran dengan memperluas dan 
memperbesar fungsi ra’yu atau ijtihad. Dalam bentuk ini, at-tafsir bi-ar-ra'yi mengacu 
pada al-ma'tsur dan al-ma'tsur yang digabungkan dengan alma'tsur dan al Tafsir (Ain, 
2023). 

Berikut sejarah lengkap tafsir Alqur’an yaitu sebagai berikut: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

394 
 

1. Penafsiran Al-Qur’an pada Masa Nabi Muhammad Saw dan Sahabat 

Menafsirkan wahyu sesuai dengan yang telah diturunkan merupakan 
bagian dari tanggung jawab Nabi Muhammad SAW. Dengan demikian, proses 
penafsiran Al-Qur'an telah dimulai sejak masa kehidupan beliau. Nabi 
Muhammad SAW merupakan tokoh pertama yang memberikan penafsiran 
terhadap ayat-ayat Al-Qur'an. Di kalangan para sahabat, beliau dikenal sebagai 
mubayyin al-awwal, yaitu orang pertama yang menjelaskan makna dan 
kandungan ayat-ayat Al-Qur'an, terutama yang maknanya sudah terang dan 
mudah dipahami. 

Sesekali, Nabi Muhammad SAW memberikan penafsiran terhadap ayat-
ayat Al-Qur'an sebagai tanggapan atas pertanyaan yang diajukan oleh para 
sahabat atau sebagai respons terhadap pertanyaan yang beliau sampaikan 
kepada malaikat Jibril. Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya dalam bagian 
pendahuluan, penafsiran yang disampaikan langsung oleh Nabi SAW ini dikenal 
dengan istilah tafsir naqli (Shalih, 1988) atau juga disebut tafsir al-riwāyah. 

Karena pernah belajar langsung di bawah bimbingan Nabi Muhammad 
SAW, para sahabat generasi pertama sudah memiliki pemahaman mendalam 
terhadap Al-Qur'an setelah beliau wafat. Dengan demikian, tugas menafsirkan 
teks Al-Qur'an jatuh ke tangan para sahabat tersebut. Karena mereka tidak 
mendengar seluruh tafsir Nabi Muhammad SAW terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, 
maka mereka pun menerapkan ijtihad selain riwāyah ketika menafsirkan ayat-
ayat tersebut. 

Menurut catatan sejarah, Abdullah bin Abbās adalah sahabat Nabi 
Muhammad SAW yang pertama kali menafsirkan Al-Qur'an tak lama setelah 
beliau wafat. Karena kesaksian Nabi Muhammad SAW sendiri akan kedalaman 
ilmunya, sahabat ini diberi beberapa julukan, antara lain Bahr al-'Ulūm (lautan 
ilmu), Habr al-Ummat (ulama umat), dan Turjuman al-Qur 'ān (penafsir Al-
Qur'an). Al-Zarqāniy meriwayatkan bahwa Nabi Muhammad SAW pernah 
mendoakannya, seraya bersabda, “Ya Allah, karuniai ilmu yang mendalam dan 
ajari dia ta’wil.” 

Para ulama berpendapat bahwa ada dua aliran pemikiran mengenai 
penafsiran para sahabat terhadap ayat-ayat Al-Qur'an. Pertama-tama, setiap 
orang yang berteman menafsirkan ayat-ayat Alquran dengan cara yang sama. 
Kedua, meskipun Alquran diturunkan dalam bahasa Arab, penafsiran mereka 
terhadap ayat-ayatnya berbeda karena penggunaan istilah gharib.(Fitriyah et al., 
n.d.) 

Teman-teman yang membaca suatu ayat secara berbeda satu sama lain 
belum tentu menunjukkan bahwa mereka tidak memahaminya; Sebaliknya, 
dengan berdiskusi satu sama lain, akan muncul berbagai penafsiran yang 
menambah kedalaman dan makna Al-Qur'an. Hal ini menyiratkan bahwa akan 
ada kemajuan dalam penafsiran Al-Qur'an di masa depan (Wildan Faqih, 2024) 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

395 
 

2. Sejarah Perkembangan Tafsir pada Periode Tabi’in dan Periode Kodifikasi Tafsir 

Islam telah menyebar sebelum tabi'in, dan para sahabat yang berubah 
menjadi guru tabi'in tersebar di seluruh Mekkah, Madinah, Irak, Suriah, dan 
daerah lainnya. Tokoh-tokoh tabi'in yang diajarkan para sahabat ini akhirnya 
memunculkan berbagai aliran tafsir. Dengan demikian, munculnya tafsir pada 
masa tabi'in yang dikaitkan dengan berakhirnya tafsir sahib—ditandai dengan 
berdirinya sekolah-sekolah tafsir di Mekkah, Madinah, dan Irak. 

Abdullah bin Abbas mendirikan mazhab tafsir Mekkah yang kemudian 
diperluas oleh murid-muridnya antara lain Saib bin Jubair, Mujahid, Atha', 
Iktimah, dan Tahwus yang bersifat tabi'in. Ubay bin Ka'ab mengawali aliran tafsir 
Madinah yang dibawakan oleh Abu Aliyah, Zaid bin Aslam, Muhammad bin Kab 
al-Quradhiy, dan tabi'in lainnya. Abdullah bin Mas’ud memulai aliran tafsir di Irak, 
dan tabi’in seperti Alqamah bin Qais, Masruq. 

Menurut Mahmud bin Abd. al-Azis al-Fidaqiy, berakhirnya masa Bani 
Umayyah dan dimulainya masa Bani Abbasiyah dengan dimulainya upaya 
kodifikasi tafsir. Interpretasi hadis terus dimasukkan dalam bab-bab hadis pada 
saat ini. Tafsir hadis dan bab hadis kemudian dipisahkan beberapa saat. Pada saat 
itu, Tafsir ditulis secara tegas dan independen. Mushshaf sistematis diikuti ketika 
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an selama periode ini. Banyak jilid, termasuk Tafsir 
al-Suddiy, Tafsir Ibn Juraij, dan Tafsir Ibn Jarir al-Tabariy, dihasilkan sejak saat itu. 

Tafsir yang berbeda-beda bermunculan pada tahun-tahun berikutnya, 
khususnya pada abad ke-14 dan ke-12 Hijriah, hal ini terlihat dari banyaknya kitab-
kitab tafsir dalam berbagai genre dengan sistem dan gaya yang berbeda-beda, 
antara lain: 

a. Tafsir al-Kasysyaf karya Al-zamaksyari (wafat 5328 H) yang berkonsentrasi 
pada gaya bahasa; al-Baidawi (w. 691 H) kemudian mengadopsi teknik ini 
dengan tafsirnya Anwār al-tanzīl wa Asrār al-Ta'wīl. Namun berbeda dengan 
tafsir al-Kasysyaf, al-Baydawi tidak lagi memasukkan pendapat Multazilah 
dalam tafsirnya. 

b. Ibnu Arabi (w. 543) dan al-Qurtubiy (w. 671 H) sama-sama menulis Tafsir al-
Jāmi' li al-Ahkam al-Qur'ān yang menyoroti dan memberikan penjelasan 
panjang lebar mengenai penafsiran masing-masing terhadap kaidah fikih. 

c. Al-Sa'labi (w. 427 H) menulis Tafsir al-Kasyfu al-Bayān al-Tafsīr yang berisi 
Lubāb al-tanzīl fī Ma'āni al-Tanzīl. Al-bagdadi (w. 741) menulis Tafsir al-
Khāzin, di mana penafsiran ini mendahulukan kisah-kisah yang terdapat 
dalam Al-Qur'an (Suaidah, 2021). 

3. Sejarah Perkembangan Tafsir pada Periode Modern 

Periode waktu ini dapat dijelaskan sebagai dimulai pada penghujung abad ke-
19 dan terus berlangsung hingga masa kini dan seterusnya. Setelah sekian lama 
mengalami penindasan serta penjajahan oleh kekuatan Barat, umat Islam mulai 
menunjukkan tanda-tanda kebangkitan. Dalam proses ini, mereka menghadapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

396 
 

kerusakan serta degradasi budaya, di mana ajaran Islam sering dipermainkan dan 
dijadikan bahan ejekan di berbagai tempat (Hidayat, 2020) 

Era modern dimulai pada abad ke-13 Hijriah, yang bertepatan dengan sekitar 
abad ke-19 Masehi hingga masa kini. Pada periode ini, muncul berbagai gerakan 
Islam di sejumlah negara, yang dipimpin oleh tokoh-tokoh Islam terkemuka. Di 
wilayah Pakistan dan India, misalnya, sosok seperti Ahmad Khan dikenal luas, 
sementara di Mesir, tokoh seperti Jamaluddin al-Afgani, Muhammad Abduh, dan 
Rasyid Ridha memainkan peran penting dalam perkembangan pemikiran Islam. 
Selain mereka, masih banyak mufassir lain yang berpengaruh hingga saat ini. Salah 
satu karya tafsir modern yang menonjol adalah Fi Zilāl al-Qur'ān yang ditulis oleh 
Sayyid Qutub. 

Salah satu karakteristik perkembangan tafsir di era modern adalah 
munculnya beragam metode penafsiran. Di antara metode yang paling 
berkembang saat ini adalah metode maudhū'i (tematik), yaitu pendekatan yang 
mengelompokkan ayat-ayat Al-Qur'an yang memiliki kesamaan makna atau 
membahas satu topik tertentu. Metode ini menyusun ayat-ayat tersebut secara 
kronologis, disertai penjelasan mengenai latar belakang turunnya ayat. Setelah itu, 
penafsir melakukan analisis terhadap data yang diperoleh dan memberikan 
penjelasan tambahan, seperti dari hadis, sebelum akhirnya menarik kesimpulan 
dari keseluruhan pembahasan. 

Selain pendekatan maudhui, para penafsir kontemporer terus menggunakan 
berbagai teknik termasuk pendekatan tahlīliy, ijmāliy, dan muqāran. Faktanya, 
beberapa penafsir Indonesia telah menggunakan metode tafsir ini selama 
bertahun-tahunDengan memusatkan perhatian pada urutan ayat yang tercantum 
dalam mushaf, maka pendekatan tafsir tafsir tafsir bertujuan untuk menjelaskan 
makna ayat-ayat Al-Qur’an dari segala sudut pandang.(Faruq et al., 2024) meliputi 
pemahaman makna ayat-ayat syarh, asbāb al-Nuzūl, munāsabah, terminologi, dan 
mata pelajaran lainnya.  

Ayat-ayat Al-Qur'an dijelaskan dengan pendekatan penafsiran yang disebut 
metode Tafsīr Ijmāliy yang memberikan makna universal. Penafsirannya 
berlangsung ayat demi ayat secara metodis, mengikuti urutan mushaf.  Metode 
tafsir mufassir menyajikan tafsir ayat-ayat Al-Qur'an yang dikarang oleh beberapa 
mufassir kemudian membandingkan arah dan kecenderungan masing-masing 
mufassir. Meskipun demikian, tampak bahwa ketika menafsirkan ayat-ayat Al-
Qur'an, para penafsir terkadang memadukan berbagai metode penafsiran. 
Artinya, para mufassir kadang-kadang menggunakan pendekatan tahli dan 
alternatifnya adalah metode muqāran. Ada empat periode perkembangan tafsir 
Indonesia: periode klasik (abad ke-18 dan ke-19 M); masa pertengahan (abad 16 dan 
17 M); masa pramodern (abad ke-18 M); dan periode modern (abad ke-19). 

Evolusi interpretasi Indonesia mengalami kemajuan yang signifikan, 
khususnya antara pergantian abad ke-20 dan awal tahun 1960-an. Saat ini, 
penerjemahan dan penafsiran ditentukan oleh berbagai teknik penafsiran yang 
lazim dan sering kali berfokus pada surah tertentu sebagai sumber makna 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

397 
 

utama.(Nastiar & Miski, 2023) Pada pertengahan tahun 1960-an muncullah tafsir, 
yang pada saat itu memuat beberapa catatan kaki, terjemahan kata demi kata, dan 
terkadang indeks sederhana. Sejak tahun 1970-an, ketika pertama kali menjadi 
terkenal melalui peluncuran analisis teks dan terjemahan yang mendalam, Tafsir 
telah mengalami perkembangan yang substansial. 

Menjelang tahun 1990-an, disebutkan bahwa lebih dari 20 jilid tafsir telah 
ditulis atau diterbitkan setelah dihimpun oleh para analis Indonesia. Diantaranya 
adalah: (1) Konsep Kufur dalam Al-Qur'an ala Harifuddin Cawidu; (2) Konsep 
Tindakan Manusia Jalaluddin Rahman Menurut Al-Qur'an; (3) Abd. Konsepsi Politik 
Muin Salim dalam Al-Qur'an; (4) Wawasan Tafsir Mawdhui terhadap Al-Qur'an 
mengenai berbagai persoalan yang berkaitan dengan ummat; (5) Ayat Tahlil 
Hidangan Ilahi; (6) Tafsir Al-Qur'an al-Karim, Tafsir Surat Pendek Berdasarkan 
Urutan Wahyu M. Quraish Shihab; (7) Pemahaman Radiks Purba terhadap Surat 
Yaa Siin; (8) Pemikiran Musa Asy'arie tentang manusia pembentuk kebudayaan 
dalam Al-Qur'an (9) Ahl al-Kitab, Makna dan Ruang Lingkupnya oleh Muh. Ghalib. 
M; (13) Ayat Suci Renungan 1-30 juz karya Moh. E.Hasim; (10) Argumentasi 
Kesetaraan Gender Nasaruddin Umar dalam Perspektif Al-Qur'an; (11) Tafsir bi al-
Ra'yi, Upaya Nasrudin Baidan Mengkaji Pemikiran Perempuan dalam Al-Qur'an; (12) 
Tafsir Benci Zaitunah Subhan: Analisis Bias Gender dalam Karya Tafsir;  (13)Tafsir 
Sufi Surah al-Fatihah karya Jalaluddin Rahmat; (14) Tafsir Hijriah Karya Didin 
Hafidhuddn, Analisis Tafsir Al-Qur'an Surah al-Nisa (15) Perkembangan Pemikiran 
Islam PP. Muhammadiyah dan Tafsir Tematik Al-Qur'an tentang Hubungan Sosial 
Antar Umat Beragama oleh Majelis Tarjih; (16) Memasuki definisi cinta menurut 
Abdurrasyid Ridha; (17) Tafsir Sosio-Politik Al-Qur'an Ditinjau dari Teksnya; (18) 
Jiwa dalam Al-Qur'an, Jawaban Achmad Mubarak Terhadap Krisis Spiritual 
Manusia Modern; (19) Tafsir Juz 'Amma diantar oleh Edham Syifa'i dan Rafiuddin 
dengan Asbabun Nuzul; (20) Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab, Pesan Kesan 
dan Harmoni Al-Qur'an (Suaidah, 2021). 

Kesimpulan dan Saran  

Dari pemaparan diatas dapat disimpulkan bahwa tafsir berasal dari kata isim 
masdar "taf’il", yang berarti mengungkap atau menerangkan makna abstrak. Kata ini 
mempunyai arti menjelaskan dan mengungkapkan, sering digunakan untuk membuka 
hal yang tertutup atau sulit dipahami. Tafsir dipahami sebagai membuka segala sesuatu 
yang tertutup, dan mengacu pada konsep kebahasaan penjelasan. dalam konteks 
bahasa, penafsiran fokus pada penjelasan makna suatu kata atau kalimat. Secara Istilah, 
tafsir adalah ilmu menafsirkan Al-Qur'an dengan menjelaskan atau mengesampingkan 
lafadz-lafadznya. Dengan demikian, hakikat Tafsir adalah intisari tafsir yang memperjelas 
makna lafazh-lafazh Al-Quran serta menjelaskan maksud dan tujuan teks agar dapat 
memaknai dan menerapkan ajarannya. Ide mendasar di balik tafsir adalah bahwa tafsir 
merupakan proses penerapan teks Al-Qur'an secara berkala pada situasi dunia nyata; 
interpretasi aktual terus diperbarui sesuai dengan bidang ilmiah untuk menghasilkan 
interpretasi berkualitas tinggi. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 389-398  eISSN: 3024-8140 

398 
 

Tafsir Al-Qur'an dimulai pada masa Nabi Muhammad SAW dan masih berkembang 
hingga saat ini. Hal ini menyebabkan munculnya berbagai aliran tafsir dan berbagai 
macam teknik penafsiran. Kemudian, para sahabat menafsirkan Al-Qur’an menurut 
metode riwayah, kecuali pada beberapa kasus yang menggunakan tafsir ijtihad karena 
tidak semua ayat dijelaskan oleh Nabi Muhammad SAW semasa hidupnya. Selain itu, 
berdirinya sekolah tafsir di Mekkah, Madinah, dan Irak pada masa tabi'in menandakan 
berkembangnya tafsir. 

Fase selanjutnya yang dikenal dengan masa tadwin atau masa kodifikasi tafsir, 
menyaksikan perkembangan tafsir yang dibuktikan dengan munculnya kitab-kitab tafsir. 
Munculnya metode baru dalam menafsirkan Al-Qur’an yang dikenal dengan metode 
maudhui yang banyak digunakan oleh para mufassir, termasuk mufassir Indonesia, 
menandakan berakhirnya masa kodifikasi dan dimulainya masa modern yang 
menyaksikan perubahan yang sangat signifikan. perkembangan dalam penafsiran. 

Penulis mengharapkan bahwa dengan memberikan penjelasan di atas, 
pembahasan ini akan membantu pembaca mendapatkan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang hakikat tafsir dan sejarahnya. Penulis mengusulkan dengan 
memperbanyak studi literatur yang relevan dengan fokus penelitian yang akan diteliti, 
maka peneliti selanjutnya akan lebih mampu menangkap fokus penelitian yang akan 
diteliti. Tujuan penelitian dapat dikembangkan dan perhatian lebih dapat diberikan 
kepada pokok bahasan oleh peneliti selanjutnya yang melakukan penelitian yang sama. 

Daftar Pustaka  

Ain, A. Q. (2023). Tafsir: Pengertian, Sejarah, Maraji’, Hukum, dan Pembagiannya. Jurnal 
Iman dan Spiritualitas, 3(1), 71–76. https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.18772 

Faruq, U. A., Ramadhani, N. S. Y., Nabila, N. I., & Nugroho, W. A. (2024). Mengulik Seni 
Tafsir: Menganalisis Teknik Dan Ragam Metode Dalam Tafsir. 1(4). 
http://repository.uin-malang.ac.id/19656/ 

Fitriyah, N., Safitri, A., Ajeng, A., & Al-Faruq, U. (n.d.). Metode tafsir dan macam-
macamnya. http://repository.uin-malang.ac.id/19720/ 

Hasanudin, A. S., & Zulaiha, E. (2022). Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir. Jurnal Iman 
dan Spiritualitas, 2(2), 203–210. https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18318 

Hidayat, H. (2020). Sejarah perkembangan tafsir al-qur’an. Al-Munir: Jurnal Studi Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir, 2(01), 29–76. https://doi.org/10.24239/al-munir.v2i01.46 

Muchammad, A. (2021). Tafsir: pengertian, dasar, dan urgensinya. 3. 
Nastiar, M. A., & Miski, M. (2023). Ṭabaqāt al-Mufassirīn by al-Suyūṭī and the Affirmation 

of Non-Sunni Mufassir Authority: A Historiographical Analysis. QOF, 7(2), 143–162. 
http://repository.uin-malang.ac.id/18855 

Wildan Faqih, M. (2024). Sejarah Perkembangan Tafsir History Of Tafsir Development. 
Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(1), 120–129. https://doi.org/10.47467/jdi.v6i1.1159 

 


