Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1245-1249 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Epistemologi dalam islam: Memahami cara berfikir irfani
dan sumber-sumbernya

Mohammad adnan sha’af*

Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang

e-mail: 240103110129@student.uin-malang.ac.id

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji epistemologi dalam Islam, khususnya cara berfikir
irfani dan sumber-sumbernya, serta relevansinya dalam menghadapi
tantangan generasi Z. Generasi Z, yang dibentuk oleh teknologi digital,
memiliki karakteristik berpikir dan moral yang berbeda dibandingkan
dengan generasi milenial. Dalam konteks ini, pengetahuan irfani, yang
menekankan pada pengalaman spiritual dan intuisi, menawarkan
pendekatan alternatif yang melengkapi cara berpikir rasional yang
lebih umum. Artikel ini berdiskusi tentang tiga model pemikiran dalam
Islam: bayani, irfani, dan burhani, di mana fokus utama terletak pada
irfani sebagai pendekatan yang mendalam dalam memahami
kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan iluminasi spiritual. Dengan mengintegrasikan metode irfani
dalam pembelajaran, guru diharapkan dapat menarik perhatian dan memahami karakteristik unik siswa,
sehingga meningkatkan efektivitas dalam pendidikan. Penulis juga menyarankan perlunya penelitian lebih
lanjut mengenai metode irfani untuk memperkaya pemahaman dan aplikasinya dalam konteks pendidikan
Islam.

ABSTRACT

This article examines epistemology in Islam, especially the irfani way of thinking and its sources, and its
relevance in facing the challenges of generation Z. Generation Z, shaped by digital technology, has
different thinking and moral characteristics compared to the millennial generation. In this context, irfani
knowledge, which emphasizes spiritual experience and intuition, offers an alternative approach that
complements the more common rational way of thinking. This article discusses three models of thinking
in Islam: bayani, irfani, and burhani, where the main focus lies on irfani as a deep approach in
understanding the truth through inner experience, intuition, and spiritual illumination. By integrating the
irfani method in learning, teachers are expected to be able to attract attention and understand the unique
characteristics of students, thereby increasing effectiveness in education. The author also suggests the
need for further research on the irfani method to enrich its understanding and application in the context
of Islamic education.

Pendahuluan

Dalam kajian epistemologi barat, dikenal ada tiga aliran pemikiran, yakni
empirisme, rasionalisme, dan intutisme. Sementara dalam pemikiran filsafat hindu
dinyatakan bahwa kebenaran bisa didapatkan dari tiga macam, yakni teks suci, akal dan
pengalaman pribadi. Dalam kajian pemikiran islam terdapat juga beberapa aliran besar



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1245-1249 elSSN: 3024-8140

dalam kaitannya dengan teori pengetahuan (epistemologi). Setidaknya ada tiga model
berfikir dalam islam, yaitu bayani, irfani dan burhani. Yang masing-masing mempunyai
tujuan yang sama akan tetapi pandangan yang sama sekali berbeda tentang
pengetahuan. Dan disini akan fokus membahas tentang irfani.

Memahami berfikir irfani yaitu berbeda dengan cara berfikir rasional yang lebih
mengandalkan logika, bukti dan analisis. Berfikir irfani merupakan pendekatan dalam
pengetahuan yang mengedepankan penglaman spiritual dan intuisi. pengetahuan yang
diperoleh melalui pengalaman langsung dan pemahaman mendalam tentang realitas
itu, disebut dengan istilah irfan diambil penamaannya dari irfani. Dalam ilmu modern
berfikir irfani menawarkan perspektif alternatif terhadap cara berfikir rasional yang lebih
umum diterima. karena ketika seseorang menyampaikan dalam berfikir irfani maka akan
sulit untuk diterima semua orang.

Irfani dengan tasawuf itu memiliki hubungan erat, sebagai pelaku tasawuf, sering
menggunakan metode irfani untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang diri
dan tuhan. karena tasawuf menekankan pentingnya pengalaman spiritual dan
kesadaran diri. Dan berfikir irfani bukan hanya cara berfikir saja, tetapi juga jalan menuju
pencerahan spiritual.

Perbandingan memahami berfikir irfani dengan rasional sangat berbeda. Karena
irfani lebih mementingkan individu sesesorang yang sangat sulit untuk dijelaskan
dengan teks dan diteliti, serta konteks kultural mempengaruhi pengetahuan yang di
peroleh. Berbeda dengan rasional yang lebih mengandalkan logika dan bukti empiris.
Oleh karena itu, memahami berfikir irfani memberi wawasan tambahan tentang
bagaimana manusia dapat memahami dan berinteraksi dengan sang penciptanya dalam
alam semesta ini.

Sumber Epistemologi Irfani memperoleh pengetahuan dengan cara menekankan
pada pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan
iluminasi spiritual.

Pembahasan

Epistemologi irfani

Istilah irfani berasal dari kata dasar bahasa arab arafa ya’rifu irfanan semakna
dengan “makrifat”, berarti pengetahuan. Tetapi ia berbeda dengan ilmu. Irfani atau
makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang diperoleh secara langsung lewat
pengalaman (experience) spiritual yang mendalam, sedangkan ilmu menunjukan pada
pengetahuan yang diperoleh lewat transformasi(naqgl) atau rasionalitas. Karena itu,
secara terminologis, Irfani bisa diartikan sebagai pengungkapan atas pengetahuan yang
diperoleh lewat penyinaran hakikat Tuhan kepada hamba-Nya. Bisa juga diartikan cara
berfikir yang didasarkan pada pengalaman langsung yaitu suatu pengalaman seseorang
dalam pribadinya (subjektif) dan intropeksi. Dan cara berfikir irfani juga dapat diperoleh
lewat intuisi yaitu: koneksi langsung dengan tuhan dengan cara menekankan hubungan
antara manusia dengan tuhannya. Dan pengalaman batin yang mendalam dengan cara
berfikir irfani seringkali melibatkan pengalaman batin yang mendalam, seperti

1246



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1245-1249 elSSN: 3024-8140

pendecarahan atau kasyf. Pengalaman-pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan
kata-kata, namun dapat dipahami melalui intuisi(Afwadzi, 2023).

Dari pengertian diatas bisa kita simpulkan bahwa cara memperolehnya bukan
hanya pada teks atau logikanya saja, tetapi lebih seseorang memperoleh pengetahuan
melalui pencerahan batin atau kesadaran mendalam tentang sesuatu.

Pentingnya berfikir irfani melengkapi cara berfikir lainnya dan memberikan
dimensi yang lebih dalam-dalam memahami kehidupan. Saya contohkan seorang
seniman yang menciptakan karya seni yang penuh makna tanpa bisa menjelaskan secara
logis proses kreatifnya. Dan saya contohkan lagi ketika seseorang menunaikan sholat
dengan menggunakan pakaian yang tidak sekedar memenuhi batas minimal ketentuan
menutup aurat, tetapi juga menggunakan pakaian rapih yang menutup aurat secara
maksimal. Dapat kita simpulkan seseorang menemukan makna hidupnya,
mengembangkan intuisi, dan meningkatkan kesadaran diri terhadap apa yang
dilakukannya. Dan pendekatan ini menekankan pada kehormatan dalam beribadah,
menunjukkan bahwa menghadap manusia saja harus dilakukan dengan sopan, apalagi
ketika menghadap pada sang pecinta alam semesta ini.

Menurut Abid Al Jabiri metode irfani adalah pendekatan dalam mencari
pengetahuan yang berpusat pada pengalaman batin dan intuisi namun, Al Jabiri juga
mengkritik tentang pemahaman irfani, seperti: Penolakan terhadap akal yaitu beberapa
aliranirfani cenderung menolak peran akal dalam memahamiagama. Dan individualisme
yaitu irfani seringkali dikaitkan dengan pengalaman individu, sehingga mengabaikan
dimensi sosial dari agama. Seperti individualisme religius: seseorang hanya fokus pada
ibadah pribadi tanpa peduli pada kondisi sosial disekitarnya juga dapat dianggap
mengabaikan dimensi sosial agama. Menurut para sufi epistimologi irfani merupakan
salah satu sistem penalaran dalam tradisi keilmuan islam vyaitu berfokus pada
pengalaman langsung dan intuisi dari tuhan(Rangkuti, 2019).

Dari penjelasan diatas bisa kita simpulkan perbedaan antara cara berfikir irfani
menurut Abid Al Jabari dan para sufi. Perbedaannya menurut Al Jabari lebih sistematis
dan sturuktural mengenai epistemologi dalam konteks berfikir irfani. Al Jabari
menekankan pentingnya hubungan antara akal dan pengalaman spiritual, serta
bagaimana keduanya dapat dipadukan dalam memahami realitas. Sedangkan menurut
para sufi yaitu menekankan bahwa berfikir irfani lebih berfokus pada pengalaman
langsung dan intutisi dari tuhan. Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi
Irfani(Sholeh, 2005).

Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi Irfani

Epistemologi Irfani merupakan sumber pengetahuan yang diperoleh dengan
menekankan pada pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman
batin, intuisi, dan iluminasi spiritual(Muzammil et al., 2022). Pengetahuan yang diperoleh
melalui intuisi ini dalam istilah agamanya disebut pengetahuan ma’rifah. Epistemologi
ini dikembangkan dan digunakan dalam konteks masyarakat sufi, berbeda dengan
epistemologi burhani yang dikembangkan oleh para filosof atau epistemologi bayani
yang dikembangkan dan digunakan dalam keilmuan-keilmuan islam pada umumnya.
Istilah Irfan atau makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang diperoleh secara

1247



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1245-1249 elSSN: 3024-8140

langsung dari Tuhan (kasyf) lewat olah ruhani (riyadlah) yang dilakukan atas dasar cinta
(hub) atau kemauan yang kuat iradah (iradah). Menurut para sufi Pengetahuan irfani
diperoleh melalui sumber epistimologi irfani dengan meletakkan tingkatan yang
berbeda diantara satu sama lain.(Agustina et al., 2024)

Para ulama juga menyebutkan ada beberapa hal cara untuk memperoleh irfani
yaitu: yang pertama (At-Taubah) dalam islam, taubat berasal dari bahasa arab yaitu taba-
yatubu-taubah memiliki arti rujuk atau kembali. Kembali dalam arti menuju jalan yang
lebih dekat dengan Allah SWT dengan Ikhlas dan tulus. Yang kedua (zuhud) secara
estimologi berarti ragaba’an syai’in wa tarakahu, artinya tidak tertarik terhadap sesuatu
dan meninggalkannya(Ryandi, 2015). Sedangkan zahada fi al-dunya, berarti
mengosongkan diri dari kesenangan dunia untuk hal ibadah. Orang yang melakukan
zuhud disebut Zahid, zuhhad atau zahidun. Yang ketiga (sabar) dalam pengertian
bahasa adalah menahan atau bertahan yaitu menahan diri dalam bagaimana seorang itu
menyikapi sesuatu yang objektif baik berupa suatu kesenangan atau kesedihan. Yang
keempat (tawakkal) adalah kepercayaan dan penyerahan diri kepada takdir Allah SWT
dengan pasrah.(Hidayatullah, 2010)

Seseorang yang bertawakal akan menyerahkan semua atas apa yang terjadi
kepada Tuhan yang maha esa dan keterbatasannya dalam melakukan sesuatu takdir
yang sudah Allah SWT tentukan. Yang kelima (ridho) yaitu tidak menentang sesuatu
yang telah ditetapkan Allah SWT. Seseorang yang ridho akan merasakan keihlasan
dihatinya dengan ketetapan Allah SWT dan kelapangan hati atas sesuatu yang dijadikan
Allah SWT. Yang kelima (mahabbah) bermakna cinta kasih sayang. Mahabbah juga dapat
diartikan secara istilah sebagai luapan hati dan gejolaknya ketika dirundung keinginan
untuk bertemu dengan Kekasih yaitu Allah SWT. Yang keenam (ma’rifat) dalam Bahasa
arab atau shorofnya yaitu arafa-ya'rifu-ma‘rifatan menurut Bahasa berarti mengenal,
mengetahui dan kadangkala juga boleh diartikan dengan menyaksikan. Maksud
menyaksikan dalam istilah disini adalah hati menyaksikan kekuasaan Tuhan dan
merasakan kebenaran yang begitu besar dan kehebatan yang tidak dapat diungkapkan
dengan kata-kata karena kita sendiri saja tidak akan mampu melakukannya.

Kesimpulan

Epistimologi irfani adalah cabang dari cara-cara memperoleh pengetahuan melalui
pengalaman spiritual atau intuisi batin. Istilah irfani berasal dari kata dasar bahasa arab
arafa ya 'rifu irfanan semakna dengan "makrifat", berarti pengetahuan. Tetapi ia
berbeda dengan ilmu. Irfani atau makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang
diperoleh secara langsung lewat pengalaman (experience) spiritual yang mendalam,
sedangkan ilmu menunjukan pada pengetahuan yang diperoleh lewat
transformasi(naql) atau rasionalitas (aql), cara berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat
intuisi yaitu: Yang pertama koneksi langsung dengan tuhan dengan cara menekankan
hubungan antara manusia dengan tuhannya. Yang kedua Pengalaman batin yang
mendalam dengan cara berfikir irfani. Seringkali melibatkan pengalaman batin yang
mendalam, seperti dakwah atau kasyf. Pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan
kata-kata, namun bisa dipahami melalui intuisi.

1248



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1245-1249 elSSN: 3024-8140

Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi sering kali
menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami magamat (tahap-tahap spiritual) dan
ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi meletakkan tingkatan yang berbeda
diantara satu sama lain. Hal itu berdasarkan pengalaman bathin masing-masing sufi.
Magomat menjadi tingkatan yang populer dalam kalangan sufi seperti taubah, zuhud,
sabar, tawakkal, ridho, mahabbah, ma'rifat.

Saran

Pembahasan tentang metode irfani dalam penilitian ini masih sangat terbatas,
kami dari penulis sangat mengharapkan masukan. Saran untuk penulis selanjutnya
adalah mengkaji lebih dalam tentang metode irfani, sumber-sumber dan cara
memperolehnya, karena kami rasa masih jauh dari kata sempurna. Kami harapkan artikel
jurnal ini dapat menjadi pembelajaran untuk kita semua kedepannya nanti.

Daftar Pustaka

Afwadzi, B. (2023). Interaksi Epistemologi Bayani , Burhani , dan Irfani dengan
Pendidikan Agama Islam: Tawaran Interconnected Entities. 2(1).

Agustina, E., Madjid, F. F. S., Kirana, M. K. C., & Salsabila, N. F. (2024). Analisis konsep
Magamat dalam Teosofi: Taubat, sabar,.

Hidayatullah, S. (2010). Teologi Feminisme. Pustaka Pelajar.

Muzammil, A., Harun, S., & Alfarisi, A. H. (2022). Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani
Sebagai Dasar Pengembangan lImu Pengetahuan Dalam Islam. Al-Irfan : Journal of
Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2), 284-302.
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773

Rangkuti, F. R. (2019). Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam
Studi Filsafat Pendidikan Islam. Al-Muaddib : Jurnal llmu-llmu Sosial & Keislaman,
4(1), 41. https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787

Ryandi. (2015). Epistemologi ‘Irfani Dalam Tasawwuf. Analytica Islamica, 4(1), 84-105.

Sholeh, A. K. (2005). Model-model Epistimologi Islam A Khudori Soleh. Psikoislamika,

2(2).

1249



