
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1245-1249    http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

 

 

 

 

Epistemologi dalam islam: Memahami cara berfikir irfani 
dan sumber-sumbernya  

  

Mohammad adnan sha’af` 
Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
Malang  
e-mail: 240103110129@student.uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 
Artikel ini mengkaji epistemologi dalam Islam, khususnya cara berfikir 
irfani dan sumber-sumbernya, serta relevansinya dalam menghadapi 
tantangan generasi Z. Generasi Z, yang dibentuk oleh teknologi digital, 
memiliki karakteristik berpikir dan moral yang berbeda dibandingkan 
dengan generasi milenial. Dalam konteks ini, pengetahuan irfani, yang 
menekankan pada pengalaman spiritual dan intuisi, menawarkan 
pendekatan alternatif yang melengkapi cara berpikir rasional yang 
lebih umum. Artikel ini berdiskusi tentang tiga model pemikiran dalam 
Islam: bayani, irfani, dan burhani, di mana fokus utama terletak pada 
irfani sebagai pendekatan yang mendalam dalam memahami 

kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan iluminasi spiritual. Dengan mengintegrasikan metode irfani 
dalam pembelajaran, guru diharapkan dapat menarik perhatian dan memahami karakteristik unik siswa, 
sehingga meningkatkan efektivitas dalam pendidikan. Penulis juga menyarankan perlunya penelitian lebih 
lanjut mengenai metode irfani untuk memperkaya pemahaman dan aplikasinya dalam konteks pendidikan 
Islam. 

A B S T R A C T 
This article examines epistemology in Islam, especially the irfani way of thinking and its sources, and its 
relevance in facing the challenges of generation Z. Generation Z, shaped by digital technology, has 
different thinking and moral characteristics compared to the millennial generation. In this context, irfani 
knowledge, which emphasizes spiritual experience and intuition, offers an alternative approach that 
complements the more common rational way of thinking. This article discusses three models of thinking 
in Islam: bayani, irfani, and burhani, where the main focus lies on irfani as a deep approach in 
understanding the truth through inner experience, intuition, and spiritual illumination. By integrating the 
irfani method in learning, teachers are expected to be able to attract attention and understand the unique 
characteristics of students, thereby increasing effectiveness in education. The author also suggests the 
need for further research on the irfani method to enrich its understanding and application in the context 
of Islamic education. 

Pendahuluan  

Dalam kajian epistemologi barat, dikenal ada tiga aliran pemikiran, yakni 
empirisme, rasionalisme, dan intutisme. Sementara dalam pemikiran filsafat hindu 
dinyatakan bahwa kebenaran bisa didapatkan dari tiga macam, yakni teks suci, akal dan 
pengalaman pribadi. Dalam kajian pemikiran islam terdapat juga beberapa aliran besar 

Kata Kunci: 
Epistemologi irfani; 
makrifat; pengalaman 
spiritual; intuisi; tasawuf 

Keywords: 
Irfani epistemology, 
makrifat, spiritual 
experience, 
sufismintuition. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1245-1249 eISSN: 3024-8140 

1246 
 

dalam kaitannya dengan teori pengetahuan (epistemologi). Setidaknya ada tiga model 
berfikir dalam islam, yaitu bayani, irfani dan burhani. Yang masing-masing mempunyai 
tujuan yang sama akan tetapi pandangan yang sama sekali berbeda tentang 
pengetahuan. Dan disini akan fokus membahas tentang irfani. 

Memahami berfikir irfani yaitu berbeda dengan cara berfikir rasional yang lebih 
mengandalkan logika, bukti dan analisis. Berfikir irfani merupakan pendekatan dalam 
pengetahuan yang mengedepankan penglaman spiritual dan intuisi. pengetahuan yang 
diperoleh melalui pengalaman langsung dan pemahaman mendalam tentang realitas 
itu, disebut dengan istilah irfan diambil penamaannya dari irfani. Dalam ilmu modern 
berfikir irfani menawarkan perspektif alternatif terhadap cara berfikir rasional yang lebih 
umum diterima. karena ketika seseorang menyampaikan dalam berfikir irfani maka akan 
sulit untuk diterima semua orang. 

Irfani dengan tasawuf itu memiliki hubungan erat, sebagai pelaku tasawuf, sering 
menggunakan metode irfani untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang diri 
dan tuhan. karena tasawuf menekankan pentingnya pengalaman spiritual dan 
kesadaran diri. Dan berfikir irfani bukan hanya cara berfikir saja, tetapi juga jalan menuju 
pencerahan spiritual.  

Perbandingan memahami berfikir irfani dengan rasional sangat berbeda. Karena 
irfani lebih mementingkan individu sesesorang yang sangat sulit untuk dijelaskan 
dengan teks dan diteliti, serta konteks kultural mempengaruhi pengetahuan yang di 
peroleh. Berbeda dengan rasional yang lebih mengandalkan logika dan bukti empiris. 
Oleh karena itu, memahami berfikir irfani memberi wawasan tambahan tentang 
bagaimana manusia dapat memahami dan berinteraksi dengan sang penciptanya dalam 
alam semesta ini. 

Sumber Epistemologi Irfani memperoleh pengetahuan dengan cara menekankan 
pada pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman batin, intuisi, dan 
iluminasi spiritual. 

Pembahasan  

Epistemologi irfani     

Istilah irfani berasal dari kata dasar bahasa arab arafa ya’rifu irfanan semakna 
dengan “makrifat”, berarti pengetahuan. Tetapi ia berbeda dengan ilmu. Irfani atau 
makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang diperoleh secara langsung lewat 
pengalaman (experience) spiritual yang mendalam, sedangkan ilmu menunjukan pada 
pengetahuan yang diperoleh lewat transformasi(naql) atau rasionalitas. Karena itu, 
secara terminologis, Irfani bisa diartikan sebagai pengungkapan atas pengetahuan yang 
diperoleh lewat penyinaran hakikat Tuhan kepada hamba-Nya. Bisa juga diartikan cara 
berfikir yang didasarkan pada pengalaman langsung yaitu suatu pengalaman seseorang 
dalam pribadinya (subjektif) dan intropeksi. Dan cara berfikir irfani juga dapat diperoleh 
lewat intuisi yaitu: koneksi langsung dengan tuhan dengan cara menekankan hubungan 
antara manusia dengan tuhannya. Dan pengalaman batin yang mendalam dengan cara 
berfikir irfani seringkali melibatkan pengalaman batin yang mendalam, seperti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1245-1249 eISSN: 3024-8140 

1247 
 

pendecarahan atau kasyf. Pengalaman-pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan 
kata-kata, namun dapat dipahami melalui intuisi(Afwadzi, 2023). 

Dari pengertian diatas bisa kita simpulkan bahwa cara memperolehnya bukan 
hanya pada teks atau logikanya saja, tetapi lebih seseorang memperoleh pengetahuan  
melalui pencerahan batin atau kesadaran mendalam tentang sesuatu. 

Pentingnya berfikir irfani melengkapi cara berfikir lainnya dan memberikan 
dimensi yang lebih dalam-dalam memahami kehidupan. Saya contohkan seorang 
seniman yang menciptakan karya seni yang penuh makna tanpa bisa menjelaskan secara 
logis proses kreatifnya. Dan saya contohkan lagi ketika seseorang menunaikan sholat 
dengan menggunakan pakaian yang tidak sekedar memenuhi batas minimal ketentuan 
menutup aurat, tetapi juga menggunakan pakaian rapih yang menutup aurat secara 
maksimal. Dapat kita simpulkan seseorang menemukan makna hidupnya, 
mengembangkan intuisi, dan meningkatkan kesadaran diri terhadap apa yang 
dilakukannya. Dan pendekatan ini menekankan pada kehormatan dalam beribadah, 
menunjukkan bahwa menghadap manusia saja harus dilakukan dengan sopan, apalagi 
ketika menghadap pada sang pecinta alam semesta ini. 

Menurut Abid Al Jabiri metode irfani adalah pendekatan dalam mencari 
pengetahuan yang berpusat pada pengalaman batin dan intuisi namun, Al Jabiri juga 
mengkritik tentang pemahaman irfani, seperti: Penolakan terhadap akal yaitu beberapa 
aliran irfani cenderung menolak peran akal dalam memahami agama. Dan individualisme 
yaitu irfani seringkali dikaitkan dengan pengalaman individu, sehingga mengabaikan 
dimensi sosial dari agama. Seperti individualisme religius: seseorang hanya fokus pada 
ibadah pribadi tanpa peduli pada kondisi sosial disekitarnya juga dapat dianggap 
mengabaikan dimensi sosial agama. Menurut para sufi epistimologi irfani merupakan 
salah satu sistem penalaran dalam tradisi keilmuan islam yaitu berfokus pada 
pengalaman langsung dan intuisi dari tuhan(Rangkuti, 2019). 

Dari penjelasan diatas bisa kita simpulkan perbedaan antara cara berfikir irfani 
menurut Abid Al Jabari dan para sufi. Perbedaannya menurut Al Jabari lebih sistematis 
dan sturuktural mengenai epistemologi dalam konteks berfikir irfani. Al Jabari 
menekankan pentingnya hubungan antara akal dan pengalaman spiritual, serta 
bagaimana keduanya dapat dipadukan dalam memahami realitas. Sedangkan menurut 
para sufi yaitu menekankan bahwa berfikir irfani lebih berfokus pada pengalaman 
langsung dan intutisi dari tuhan. Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi 
Irfani(Sholeh, 2005).  

Sumber dan Cara Memperoleh Epistimologi Irfani 

Epistemologi Irfani merupakan sumber pengetahuan yang diperoleh dengan 
menekankan pada pengenalan (makrifat) terhadap kebenaran melalui pengalaman 
batin, intuisi, dan iluminasi spiritual(Muzammil et al., 2022). Pengetahuan yang diperoleh 
melalui intuisi ini dalam istilah agamanya disebut pengetahuan ma’rifah. Epistemologi 
ini dikembangkan dan digunakan dalam konteks masyarakat sufi, berbeda dengan 
epistemologi burhani yang dikembangkan oleh para filosof atau epistemologi bayani 
yang dikembangkan dan digunakan dalam keilmuan-keilmuan islam pada umumnya. 
Istilah Irfan atau makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang diperoleh secara 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1245-1249 eISSN: 3024-8140 

1248 
 

langsung dari Tuhan (kasyf) lewat olah ruhani (riyâdlah) yang dilakukan atas dasar cinta 
(hub) atau kemauan yang kuat iradah (iradah). Menurut para sufi Pengetahuan irfani 
diperoleh melalui sumber epistimologi irfani dengan meletakkan tingkatan yang 
berbeda diantara satu sama lain.(Agustina et al., 2024)  

Para ulama juga menyebutkan ada beberapa hal cara untuk memperoleh irfani 
yaitu: yang pertama (At-Taubah) dalam islam, taubat berasal dari bahasa arab yaitu taba-
yatubu-taubah memiliki arti rujuk atau kembali. Kembali dalam arti menuju jalan yang 
lebih dekat dengan Allah SWT dengan Ikhlas dan tulus. Yang kedua (zuhud) secara 
estimologi berarti raqaba’an syai’in wa tarakahu, artinya tidak tertarik terhadap sesuatu 
dan meninggalkannya(Ryandi, 2015). Sedangkan zahada fi al-dunya, berarti 
mengosongkan diri dari kesenangan dunia untuk hal ibadah. Orang yang melakukan 
zuhud disebut Zahid, zuhhad atau zahidun. Yang ketiga (sabar) dalam pengertian 
bahasa adalah menahan atau bertahan yaitu menahan diri dalam bagaimana seorang itu 
menyikapi sesuatu yang objektif baik berupa suatu kesenangan atau kesedihan. Yang 
keempat (tawakkal) adalah kepercayaan dan penyerahan diri kepada takdir Allah SWT 
dengan pasrah.(Hidayatullah, 2010)  

Seseorang yang bertawakal akan menyerahkan semua atas apa yang terjadi 
kepada Tuhan yang maha esa dan keterbatasannya dalam melakukan sesuatu takdir 
yang sudah Allah SWT tentukan. Yang kelima (ridho) yaitu tidak menentang sesuatu 
yang telah ditetapkan Allah SWT. Seseorang yang ridho akan merasakan keihlasan 
dihatinya dengan ketetapan Allah SWT dan kelapangan hati atas sesuatu yang dijadikan 
Allah SWT. Yang kelima (mahabbah) bermakna cinta kasih sayang. Mahabbah juga dapat 
diartikan secara istilah sebagai luapan hati dan gejolaknya ketika dirundung keinginan 
untuk bertemu dengan Kekasih yaitu Allah SWT. Yang keenam (ma’rifat) dalam Bahasa 
arab atau shorofnya yaitu arafa-ya`rifu-ma`rifatan menurut Bahasa berarti mengenal, 
mengetahui dan kadangkala juga boleh diartikan dengan menyaksikan. Maksud 
menyaksikan dalam istilah disini adalah hati menyaksikan kekuasaan Tuhan dan 
merasakan kebenaran yang begitu besar dan kehebatan yang tidak dapat diungkapkan 
dengan kata-kata karena kita sendiri saja tidak akan mampu melakukannya.  

 
Kesimpulan 

Epistimologi irfani adalah cabang dari cara-cara memperoleh pengetahuan melalui 
pengalaman spiritual atau intuisi batin. Istilah irfani berasal dari kata dasar bahasa arab 
arafa ya 'rifu irfanan semakna dengan "makrifat", berarti pengetahuan. Tetapi ia 
berbeda dengan ilmu. Irfani atau makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang 
diperoleh secara langsung lewat pengalaman (experience) spiritual yang mendalam, 
sedangkan ilmu menunjukan pada pengetahuan yang diperoleh lewat 
transformasi(naql) atau rasionalitas (aql), cara berfikir irfani juga dapat diperoleh lewat 
intuisi yaitu: Yang pertama koneksi langsung dengan tuhan dengan cara menekankan 
hubungan antara manusia dengan tuhannya. Yang kedua Pengalaman batin yang 
mendalam dengan cara berfikir irfani. Seringkali melibatkan pengalaman batin yang 
mendalam, seperti dakwah atau kasyf. Pengalaman seperti ini sulit dijelaskan dengan 
kata-kata, namun bisa dipahami melalui intuisi. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1245-1249 eISSN: 3024-8140 

1249 
 

Dalam epistimolog irfani pengalaman batiniah, dalam hadis-hadis Nabi sering kali 
menjadi referensi bagi para sufi untuk mendalami maqamat (tahap-tahap spiritual) dan 
ahwal (keadaan-keadaan spiritual). Para sufi meletakkan tingkatan yang berbeda 
diantara satu sama lain. Hal itu berdasarkan pengalaman bathin masing-masing sufi. 
Maqomat menjadi tingkatan yang populer dalam kalangan sufi seperti taubah, zuhud, 
sabar, tawakkal, ridho, mahabbah, ma'rifat. 

Saran 

Pembahasan tentang metode irfani dalam penilitian ini masih sangat terbatas, 
kami dari penulis sangat mengharapkan masukan. Saran untuk penulis selanjutnya 
adalah mengkaji lebih dalam tentang metode irfani, sumber-sumber dan cara 
memperolehnya, karena kami rasa masih jauh dari kata sempurna. Kami harapkan artikel 
jurnal ini dapat menjadi pembelajaran untuk kita semua kedepannya nanti. 

 
Daftar Pustaka 

Afwadzi, B. (2023). Interaksi Epistemologi Bayani , Burhani , dan Irfani dengan 
Pendidikan Agama Islam: Tawaran Interconnected Entities. 2(1). 

Agustina, E., Madjid, F. F. S., Kirana, M. K. C., & Salsabila, N. F. (2024). Analisis konsep 
Maqamat dalam Teosofi: Taubat, sabar,. 

Hidayatullah, S. (2010). Teologi Feminisme. Pustaka Pelajar. 
Muzammil, A., Harun, S., & Alfarisi, A. H. (2022). Epistemologi Bayani, Irfani Dan Burhani 

Sebagai Dasar Pengembangan Ilmu Pengetahuan Dalam Islam. Al-Irfan : Journal of 
Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2), 284–302. 
https://doi.org/10.36835/alirfan.v5i2.5773 

Rangkuti, F. R. (2019). Implementasi Metode Tajribi, Burhani, Bayani, Dan Irfani Dalam 
Studi Filsafat Pendidikan Islam. Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial & Keislaman, 
4(1), 41. https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.787 

Ryandi. (2015). Epistemologi ‘Irfani Dalam Tasawwuf. Analytica Islamica, 4(1), 84–105. 
Sholeh, A. K. (2005). Model-model Epistimologi Islam A Khudori Soleh. Psikoislamika, 

2(2). 
   
 
 
 
  


