
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1078-1086      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Mengenal Situs Religi dan Sejarah: Makam Wali Lima di 
Jawa Timur 

 

Amaliya Nadhifah 
Program studi Sastra Inggris, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
Email: nadhifa1607@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Di Jawa Timur, makam Wali Lima ini menjadi tempat ziarah 
keagamaan karena nilai-nilai sejarah dan spiritualnya. Makam-
makam ini pun memiliki cerita yang berbeda yang menunjukkan 
perjuangan para wali-wali untuk menyebarkan iman. Wali Lima di 
Jawa Timur ini sudah dianggap sebagai penyebar agama Islam di 
Nusantara, dan makam mereka ini adalah bukti perjuangan 
dakwah yang memiliki dampak signifikan pada perkembangan 
Islam di Indonesia. Wali mengenalkan ajaran Islam dan budaya 
lokal dalam dakwahnya, sehingga lebih mudah diterima oleh 
masyarakat. Lima wali di Jawa Timur yaitu Sunan Ampel [Sunan 

Raden Rahmat], Sunan Giri [Sunan Maulana 'Ainul Yaqin], Sunan Bonang [Sunan Raden Maulana Makdum 
Ibrahim], Sunan Drajat [Sunan Raden Qasim], dan Sunan Gresik [Sunan Maulana Ibrahim], telah berperan 
mengembangkan dasar keislaman melalui pendidikan, kesastraan, dan aproach sosial. Mereka 
mengembangkan metode dakwah yang sesuai dengan budaya tempatan, sehingga Islam dapat diterima 
dengan damai oleh masyarakat Jawa. Mereka membuka pesantren sebagai pusat pendidikan Islam, 
menciptakan tembang-tembang Jawa yang bernafaskan Islam, dan memanfaatkan seni dan budaya sebagai 
sarana untuk menyebarkan agama. Jejak mereka masih terlihat hingga hari ini, seperti makam yang menjadi 
tempat ziarah, masjid tua, dan adat keagamaan yang masih dilestarikan masyarakat. Bukan hanya dalam 
keagamaan, Wali Lima juga mendukung pada bidang sosial, ekonomi, dan politik.  
A B S T R A C T 

In East Java, the tombs of the Five Saints are places of religious pilgrimage because of their historical and 
spiritual values. These tombs also have different stories that show the struggle of the saints to spread the 
faith. The Five Saints in East Java are considered to be the spreaders of Islam in the archipelago, and their 
tombs are evidence of the struggle for da'wah which had a significant impact on the development of Islam 
in Indonesia. The saints introduced Islamic teachings and local culture in their da'wah, so that it was more 
easily accepted by the community. The five saints in East Java, namely Sunan Ampel [Sunan Raden 
Rahmat], Sunan Giri [Sunan Maulana 'Ainul Yaqin], Sunan Bonang [Sunan Raden Maulana Makdum 
Ibrahim], Sunan Drajat [Sunan Raden Qasim], and Sunan Gresik [Sunan Maulana Ibrahim], have played a 
role in developing the foundation of Islam through education, literature, and social approaches. They 
developed da'wah methods that were in accordance with local culture, so that Islam could be accepted 
peacefully by the Javanese community. They opened Islamic boarding schools as centers of Islamic 
education, created Javanese songs with an Islamic feel, and utilized art and culture as a means to spread 
religion. Their traces are still visible today, such as tombs that are places of pilgrimage, old mosques, and 
religious customs that are still preserved by the community. Not only in religion, Wali Lima also supports 
in the social, economic, and political fields. 
 
 
 

Kata Kunci: 
Wali Lima, Jawa, Sunan, Makam, 
Islam. 
 
Keywords: 
Five Saints, Java, Sunan, Tomb, 
Islam. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1079 
 

Pendahuluan  

Penyebaran agama islam kepada masyarakat Jawa oleh para walisongo. Ketika wafat 
makam mereka sudah tersebar di beberapa daerah di Jawa. Dari sembilan makam Wali 
Songo terdapat lima makam di Jawa Timur, tiga makam di Jawa Tengah, dan satu 
makam di Jawa Barat. Mereka dimakamkan di tempat yang sesuai dengan wilayah 
dakwahnya masing-masing. Salah satu di Jawa Timur, yang biasanya mendapatkan 
sebutan wali lima, karena yang menyebar di daerah Jawa Timur berjumlah lima orang. 
Antara awal abad kelima belas dan pertengahan abad keenam belas, para wali, termasuk 
wali lima, menyebarkan agama islam. Walisongo tinggal di tiga tempat utama di pantai 
utara Jawa: Surabaya Gresik-Lamongan di Jawa Timur, Demak-Kudus Muria di Jawa 
Tengah, dan Cirebon di Jawa Barat. Akibatnya, ketiga tempat ini berfungsi sebagai pusat 
komunikasi untuk Pesantren Watu Layar (juga dikenal sebagai Sunan Bonang), Ampel 
Denta (juga dikenal sebagai Sunan Ampel), dan Giri (juga dikenal sebagai Sunan Giri). 
Para wali merupakan tokoh-tokoh penting dalam penyebaran agama Islam di Nusantara. 
Makam-makam mereka menjadi simbol dari perjuangan dakwah. Setiap makam memiliki 
cerita unik yang menggambarkan usaha keras para wali dalam menyebarkan agama dan 
memperkuat iman. Selain itu, keberadaan makam-makam yang tersebar di berbagai 
daerah menjadi bukti nyata dari upaya dakwah yang telah memberikan dampak 
signifikan terhadap perkembangan Islam di tanah air. 

Rekayasa arsitektur makam para wali dan penyebar agama Islam di Indonesia tidak 
hanya mengadopsi teknologi dari wilayah Magribi, Persia, Arab, Siria, atau India 
(Gujarat), melainkan juga mengadaptasi elemen arsitektur lokal yang sudah ada 
sebelumnya. Hal ini mencakup pengaruh dari tradisi Hindu-Buddha serta struktur asli 
seperti punden berundak.Makam merupakan tempat peristirahatan abadi bagi mereka 
yang telah meninggalkan dunia ini. Proses kematian seharusnya disikapi dengan penuh 
perhatian, sehingga tidak menjadi penghalang antara yang telah tiada, yang dianggap 
kharismatik, dengan para pengikut atau pemujanya. Dalam pengertian yang lebih 
mendalam, makam bisa diibaratkan sebagai tempat tidur abadi bagi sosok-sosok 
tersebut. Meskipun para wali telah beristirahat dengan tenang, banyak orang yang 
masih meyakini bahwa berkah yang mereka bawa tetap ada hingga kini. 

Mengunjungi makam tokoh-tokoh agama kini telah berkembang pesat dan semakin 
terkenal. Dalam kesempatan tersebut, para pengunjung meluangkan waktu untuk 
berdoa bagi almarhum. Sejumlah orang meyakini bahwa keberadaan tubuh para tokoh 
tersebut dapat menjadi perantara dalam menyampaikan doa kepada Tuhan, sementara 
yang lainnya berharap mendapatkan berkah dari kunjungan mereka. Para peziarah yang 
mengunjungi makam atau tempat suci yang terkait dengan para wali Allah—individu-
individu yang diyakini memiliki hubungan yang dekat dengan Allah SWT—melakukan 
lebih dari sekadar berkunjung. Praktik ini merupakan upaya untuk menghormati, 
mengenang, dan mengambil pelajaran dari kehidupan para wali tersebut. Ziarah ke 
makam wali telah menjadi bagian integral dari tradisi keagamaan di berbagai penjuru 
dunia Muslim, termasuk di Indonesia, yang dikenal kaya akan sejarah para wali. 

Di Indonesia, tradisi ziarah wali mengalami perkembangan seiring dengan penyebaran 
agama Islam di Nusantara. Makam-makam mereka pun menjadi lokasi ziarah yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1080 
 

banyak dikunjungi. Seiring waktu, praktik ziarah ini mengalami berbagai perubahan dan 
adaptasi. Yang dulunya hanya dilaksanakan oleh segelintir orang, kini ziarah wali telah 
berevolusi menjadi fenomena masal, menarik ribuan bahkan jutaan peziarah setiap 
tahunnya.  

Pembahasan  

Situs-situs religius, seperti makam para wali, telah menjadi daya tarik yang populer di 
kalangan wisatawan, terutama para peziarah yang masih mempercayai karomah atau 
barokah dari para wali. Fenomena ini dapat ditemukan di berbagai makam wali di Jawa, 
termasuk di makam Wali Lima yang terletak di Jawa Timur. Para peziarah yang 
berkunjung ke makam-makam tersebut bukanlah untuk menyembah, melainkan untuk 
menghormati kontribusi para tokoh yang telah menyebarkan ajaran iman.Umat Muslim 
di Indonesia meyakini bahwa ziarah ke makam orang-orang suci atau tokoh beragama 
dapat memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan. Mereka melakukannya dengan 
memanjatkan doa-doa khusus untuk memperoleh berkah dalam kehidupan mereka. 
Seiring dengan keyakinan ini, jumlah pengunjung yang datang ke makam para wali terus 
menunjukkan peningkatan yang signifikan.  

Pada mulanya, makam-makam para wali dianggap sebagai tempat yang sakral. 
Namun, seiring berjalannya waktu, jumlah peziarah semakin meningkat dan makam-
makam tersebut kini lebih dipandang sebagai objek wisata religi. Kunjungan ke tempat-
tempat suci telah menjadi salah satu bagian dari aktivitas wisata dan rekreasi. Fenomena 
ini mencerminkan perubahan sikap dan pandangan masyarakat terhadap tradisi ziarah, 
yang sering kali mengarah pada komodifikasi serta pariwisata massal di lokasi-lokasi 
suci.Dari sudut pandang ini, banyak orang meyakini bahwa keberkahan para wali masih 
terasa hingga saat ini. Makam para wali tidak hanya menjadi tempat ziarah, tetapi juga 
berfungsi sebagai lokasi para pedagang mencari rezeki. Mereka menjajakan berbagai 
produk, mulai dari makanan dan minuman hingga pakaian dan oleh-oleh. Dari hasil 
penjualan ini, para pedagang dapat menghidupi keluarga mereka. Makam para wali yang 
dikenal sebagai Wali Lima di Jawa Timur merupakan tempat yang sangat dihormati. 
Mereka adalah Sunan Ampel (Sunan Raden Rahmat) yang terletak di Surabaya, Sunan 
Giri (Sunan Maulana 'Ainul Yaqin) di Gresik, Sunan Bonang (Sunan Raden Maulana 
Makdum Ibrahim) di Tuban, Sunan Drajat (Sunan Raden Qasim) di Lamongan, dan Sunan 
Gresik (Sunan Maulana Ibrahim), juga di Gresik. Para wali ini diakui sebagai tokoh-tokoh 
yang memiliki pengaruh besar dalam membangun fondasi keislaman di Jawa Timur. 
Berikut adalah informasi dan sejarah mengenai kelima wali Allah yang ada di wilayah ini. 

Makam dan Sejarah Sunan Ampel di Surabaya  

Sunan Ampel, yang nama aslinya adalah Rahmatullah, dilahirkan dengan gelar Raden 
Rahmat. Ia terlahir di Campa sekitar tahun 1401 M dan diperkirakan meninggal dunia 
pada tahun 1467 M di Demak. Jenazahnya dikebumikan di bagian barat Masjid Ampel, 
Kecamatan Semampir, Kota Surabaya, yang masih menjadi salah satu lokasi ziarah yang 
populer, terutama pada malam Jumat Kliwon. Di Ampel, ia mendirikan sebuah pesantren 
untuk mendidik para muridnya untuk menjadi kader dakwah dalam upaya penyebaran 
agama Islam di seluruh Nusantara. Sebaran agama Islam di pulau Jawa sangat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1081 
 

dipengaruhi oleh kontribusi Sunan Ampel. Sebutan yang digunakannya, antara lain 
Sunan Ampel, Ampel Denta, atau Ngampel, berhubungan dengan lokasi tempat 
tinggalnya. Dikatakan bahwa Sunan Ampel sukses mengubah wilayah Denta yang 
dahulu berupa daerah basah dan berlumpur menjadi kawasan yang makmur. Selain itu, 
ia juga mendirikan pesantren, menjadikan daerah Ampel sebagai pusat penyebaran 
Islam yang paling berpengaruh pada abad ke-15 Masehi. 

Setelah kedatangan Sunan Ampel, kawasan Ampel Denta mulai dikembangkan 
dengan berbagai infrastruktur, antara lain masjid, pesantren, dan area tempat tinggal 
masyarakat. Penempatan Sunan Ampel di lokasi ini sangat cerdas, mengingat Ampel 
Denta terletak di pintu masuk utama kerajaan Majapahit. Letaknya yang berdekatan 
dengan pelabuhan Surabaya memungkinkan aliran informasi yang lebih lancar dari para 
pedagang serta orang-orang Majapahit yang berkunjung ke pelabuhan. Kompleks 
makam Sunan Ampel terbagi menjadi dua sisi, yaitu bagian barat yang terletak di 
belakang masjid dan bagian timur yang berada di depan masjid. Selain kedua lokasi 
tersebut, area ini juga meliputi pemukiman penduduk dan pasar yang menjual berbagai 
barang khas Ampel. Pengunjung yang datang untuk berziarah tidak hanya berasal dari 
daerah Ampel-Surabaya, tetapi juga dari berbagai daerah di seluruh Indonesia dan 
bahkan luar negeri. 

Makam dan Sejarah Sunan Giri di Gresik  

Sunan Giri adalah putra dari Syekh Maulana Ishaq dan Dewi Sekardadu, yang 
merupakan putri Raja Blambangan, Menak Sembuyu. Ia dilahirkan pada tahun 7442 M 
dengan nama kecil Raden Paku atau Joko Samudro. Di kemudian hari, ia diberi julukan 
Ainul Yaqin oleh Sunan Ampel, yang merupakan pamannya sekaligus gurunya, karena ia 
adalah adik dari ayahnya, Syekh Maulana Ishaq. Sunan Giri menghembuskan napas 
terakhirnya pada tahun 7506 M dan dimakamkan di atas bukit, dalam sebuah cungkup 
yang memiliki arsitektur Jawa yang sangat unik. Selama tinggal di Giri, Sunan Giri dengan 
bijaksana menyebarkan agama Islam sehingga dapat diterima oleh masyarakat sekitar. 
Ia tidak berusaha menghapus budaya lokal, melainkan mengemas nilai-nilai agama 
dalam konteks budaya yang sudah ada. Dari seni wayang, tembang Jawa, hingga 
berbagai permainan anak seperti jamuran, jelungan, dan cublak-cublak suweng, semua 
aspek tersebut sarat dengan makna keagamaan dan nilai-nilai dakwah yang secara 
perlahan-lahan diterima oleh masyarakat. 

Tidak hanya arsitekturnya yang khas, kompleks makam Sunan Giri juga menyimpan 
berbagai mitos yang memiliki daya tarik tersendiri. Salah satu yang paling terkenal 
adalah pohon mengkudu yang tumbuh subur di sana. Legenda menyebutkan bahwa 
buah mengkudu memiliki khasiat luar biasa untuk menyembuhkan beragam penyakit, 
sehingga banyak peziarah yang berupaya memakan buah ini. Selain itu, ada juga 
peziarah yang berharap mendapatkan keturunan setelah mengonsumsi buah 
mengkudu tersebut.  Namun, perlu diingat bahwa kepercayaan pada mitos ini sebaiknya 
selalu disandarkan pada kekuasaan dan kehendak Tuhan. Di dalam kompleks makam, 
terdapat sebuah museum yang kerap dijadikan tujuan wisata edukasi. Mayoritas koleksi 
museum ini merupakan peninggalan Sunan Giri dalam usaha penyebaran agama Islam. 
Di antaranya terdapat sorban Sunan Giri, keris Kalam Munyeng, naskah khutbah, Al-
Qur'an tulisan tangan, serta alat musik rebana. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1082 
 

Jika Anda bergerak sedikit menjauh, sekitar 200 meter dari kompleks makam, Anda 
akan menemukan Situs Giri Kedaton. Situs yang kaya akan nilai budaya dan religi ini 
terletak pada ketinggian 77 mdpl, memberikan suasana yang sangat sejuk. Lokasi 
pembangunan Giri Kedaton merupakan keputusan Syekh Maulana Ishaq, ayah dari 
Sunan Giri. Keunikan arsitektur situs ini masih terjaga dan dapat dinikmati hingga saat 
ini.  Wisata religi Sunan Giri merupakan salah satu tempat menarik yang berada di 
Kabupaten Gresik. Lokasi ini tidak hanya memiliki aspek spiritual, tetapi juga 
menciptakan banyak kesempatan kerja bagi penduduk setempat, termasuk pedagang 
dan penyedia layanan parkir. Penjual yang ada di area ini umumnya menyajikan berbagai 
jenis makanan dan minuman, dari menu yang biasa hingga masakan khas lokal. Di 
samping itu, mereka juga menawarkan barang-barang khas yang menunjukkan keunikan 
daerah tersebut. 

Makam dan Sejarah Sunan Bonang di Tuban 

Sunan Bonang merupakan putra sulung dari Sunan Ampel, yang dikenal dengan nama 
Raden Rahmat. Dari pernikahannya dengan Adipati Tuban, Sunan Ampel dikaruniai dua 
putra, yaitu Sunan Drajat dan Sunan Bonang. Sunan Drajat, juga dikenal sebagai 
Syarifudin, adalah adik dari Sunan Bonang. Selain itu, adik bungsunya yang bernama 
Dewi Sarah menikah dengan Sunan Kalijaga. Sunan Bonang, yang lahir dengan nama asli 
Makdum Ibrahim, dilahirkan pada tahun 1465 M di Bonang, Tuban. Menurut catatan 
sejarah, Makdum Ibrahim dikenal dengan berbagai gelar, termasuk Sultan Khalifah. 
Julukan Chin Bee diberikan kepadanya saat ia tinggal bersama ayahnya, Raden Rahmat 
Sunan Ampel, di Tartar, bagian barat Tiongkok. Ia dianggap sebagai salah satu figure 
kunci dalam Wali Songo. Makamnya menjadi salah satu yang paling dihormati di 
kalangan Wali Songo di wilayah Jawa Timur, menempati peringkat kedua setelah makam 
Sunan Ampel di Surabaya serta Sunan Giri di Gresik. 

Sementara itu, Sunan Bonang diakui sebagai seorang spiritualis sufi yang menguasai 
berbagai disiplin, baik dalam konteks pengetahuan agama maupun sastra. Ia juga 
memiliki keahlian dalam bidang astronomi, musik, dan seni pertunjukan. Nama Bonang 
menjadi sangat dikenal karena beliau sering memainkan alat musik gamelan bonang 
(sebuah jenis gong kecil) untuk menyebarkan pesan Islam. Warga sangat menikmati 
irama musiknya, sehingga banyak yang datang beramai-ramai ke masjid.  Sunan Bonang 
dikenal sebagai salah satu sosok penting di kalangan Wali Songo yang sangat terampil 
dalam menyebarkan agama serta menguasai banyak disiplin ilmu, termasuk fiqh, 
ushuluddin, tasawuf, seni, sastra, arsitektur, dan berbagai bentuk pengetahuan 
spiritual. Awal kegiatan dakwahnya dimulai di wilayah Kediri, yang pada waktu itu 
menjadi pusat ajaran Bhairawa-Tantra. Dengan mendirikan masjid di Singkal, yang 
berada di bagian barat Kediri, Sunan Bonang berhasil menyebarkan nilai-nilai Islam ke 
daerah pedalaman yang masih sangat memegang ajaran Tantrayana. 

Makam Sunan Bonang memiliki daya tarik yang istimewa, sehingga banyak 
pengunjung yang datang untuk berziarah. Makam ini dirancang dengan desain yang 
unik, terletak di dalam sebuah pendopo semi outdoor yang berlantaikan marmer, 
sehingga peziarah dapat berdoa dengan nyaman tanpa terpapar sinar matahari. Selain 
itu, terdapat pula mata air di Sumur Qur'an, sebuah peninggalan bersejarah yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1083 
 

terletak di area makam. Air dari sumur ini diyakini memiliki keistimewaan dan membawa 
berkah bagi siapa saja yang meminumnya. 

Di sekitar makam Sunan Bonang, terdapat sebuah masjid serta Pesantren Aschabul 
Kahfi yang berjarak hanya sekitar 2 km. Masjid ini menjadi ramai dikunjungi oleh para 
peziarah, terutama sebagai tempat istigasah setelah mereka selesai berziarah. 
Menariknya, Masjid Aschabul Kahfi juga dikenal dengan sebutan Masjid Perut Bumi. 
Nama ini diberikan karena lokasinya yang unik, terletak di dalam sebuah gua yang 
dikelilingi oleh stalaktit, mirip dengan suasana di dalam perut bumi. Makam Sunan 
Bonang berada di Dusun Kauman, wilayah Kutorejo, Kecamatan Tuban, dalam 
Kabupaten Tuban. Dari segi geografi, area ini berbatasan dengan permukiman di sisi 
utara, sedangkan di arah timur bertumpu pada Masjid Agung dan area permukiman. Di 
sisi selatan, ada jalan akses menuju tempat tersebut, dan di sisi barat berbatasan dengan 
permukiman lainnya. 

Makam dan Sejarah Sunan Drajat di Lamongan 

Sunan Drajat diperkirakan lahir pada tahun 1470 M dengan nama asli Raden Qasim, 
yang kemudian dikenal dengan sebutan Raden Syarifudin. Ia merupakan anak dari Sunan 
Ampel dan saudara dari Sunan Bonang, yang dikenal akan kecerdasannya. Setelah 
mempelajari berbagai ilmu Islam, Sunan Drajat memilih Desa Drajat, yang terletak di 
Kecamatan Paciran, Kabupaten Lamongan, sebagai tempat untuk menjalankan aktivitas 
dakwahnya pada abad ke-15 dan ke-16 M. Seiring berjalannya waktu, Sunan Drajat 
membangun sebuah tempat ibadah di daerah Jelang, Gresik. Di tempat tersebut, beliau 
mengajarkan prinsip-prinsip Islam dengan menitikberatkan pada nilai-nilai esensial 
seperti kerja keras, empati, dan solidaritas dalam masyarakat. Selain itu, beliau juga 
berusaha mendukung warga dengan memberikan pelatihan keterampilan praktis, 
termasuk cara membangun rumah dan menciptakan alat-alat seperti tandu.  

Tidak mengherankan jika masyarakat di Pedukuhan Drajat menganggapnya sebagai 
pemimpin pelindung dan memberinya gelar Sunan Drajat. Sunan Drajat mengakhiri 
hidupnya pada tahun 1522 Masehi. Ia kemudian dimakamkan di desa yang menjadi pusat 
penyebaran ajarannya, yaitu Desa Drajat, yang berada di Kecamatan Paciran, Kabupaten 
Lamongan, Jawa Timur. Saat ini, makam Sunan Drajat dikenal sebagai tempat ziarah 
penting. Hingga saat ini, warisan Sunan Drajat di Lamongan masih dapat dijumpai di area 
makamnya. Pada ambang pintu masuk cungkup makamnya, terlihat angka tahun yang 
diukir dengan simbol candra sangkala mulya guna panca waktu, merujuk pada tahun 
1531 Saka (1609 M). Angka tersebut dipercaya merepresentasikan waktu ketika makam 
ini dibangun atau direnovasi. Di dinding luar bagian barat langkan, juga terdapat ilustrasi 
candra sengkala memet, yang menunjukkan tahun 1544 Saka (1622 M). 

Sunan Drajat tidak hanya menyebarkan prinsip-prinsip Islam, tetapi juga 
mengintegrasikan aspek-aspek budaya setempat dalam usaha dakwahnya. Contoh 
konkret dari hal ini adalah penerapan Sastra Macapat dan Tembang Pangkur untuk 
menyampaikan pesan-pesan keagamaan. Kombinasi antara tradisi lisan Jawa dengan 
ajaran Islam ini membuatnya lebih mudah diterima oleh masyarakat di daerah tersebut. 
Sunan Drajat menciptakan Tembang Pangkur dengan evolusi Sastra Macapat pada 
penghujung abad ke-15. Selain itu, warisan budaya di area pemakaman, seperti Gamelan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1084 
 

Singo Mengkok, dengan jelas menunjukkan kombinasi antara seni musik Islam dan 
tradisi Jawa. Gamelan ini diberi nama Gamelan Singo Mengkok karena dihiasi dengan 
ukiran yang menggambarkan Singa Mengkok. Selain sebagai instrumen musik, gamelan 
ini juga memiliki peranan krusial dalam memperkuat hubungan sosial dan spiritual di 
kalangan komunitas. 

Makam dan Sejarah Sunan Maulana Malik Ibrahim di Gresik 

Sunan Maulana Malik Ibrahim, yang juga dikenal dengan sebutan Maulana Maghribi 
atau Syekh Maghribi, adalah sosok yang dikenal luas di kalangan masyarakat. Di Gresik, 
beliau lebih dikenal sebagai Makdum Ibrahim As-Samarkandy, yang diduga lahir di 
Samarkand, Asia Tengah, pada abad ke-14. Sebagai wali tertua dalam jajaran Sunan atau 
Wali di Jawa. Sunan Maulana Malik Ibrahim juga merupakan keturunan langsung dari Ali 
Zainal Abidin, cicit Nabi Muhammad SAW. Sunan Maulana Malik Ibrahim menetap di 
Gresik untuk menyebarluaskan ajaran Islam sampai ia meninggal dunia pada 12 Rabiul 
Awwal 822 H, yang bertepatan dengan tanggal 8 April 1419 M. Ia dikebumikan di desa 
Gapura, yang terletak di kota Gresik. Sebagai seorang pakar dalam tata negara, Sunan 
Maulana Malik Ibrahim berfungsi sebagai konsultan untuk raja dan juga menjadi 
pendidik bagi para pangeran. Di samping itu, ia dikenal sebagai seorang dermawan yang 
memiliki kepedulian terhadap kaum yang kurang mampu. 

 Dalam berhubungan dengan masyarakat dari kalangan merata yang memiliki 
pemahaman yang terbatas, Sunan Gresik menyampaikan ajaran Islam dengan metode 
yang sederhana dan cocok dengan kapasitas mereka, sehingga gampang dipahami dan 
diterima. Selama proses penyebaran ajarannya, Sunan Gresik dikenal sebagai figur yang 
berani dan penuh kebijaksanaan, serta tidak memaksakan keyakinannya. Karakter yang 
hangat dan tenang yang ia miliki tidak hanya ditujukan kepada kaum Muslim, melainkan 
juga kepada pengikut agama lainnya. Sunan Gresik mematuhi petunjuk Nabi yang 
mengingatkan bahwa Islam seharusnya disebarkan dengan cara yang sederhana, 
sehingga orang merasa nyaman dan tidak merasa terancam. Selain bertugas sebagai 
pendidik agama, ia juga menyebarkan ajarannya melalui cara berdagang, bertani, dan 
pengobatan. 

Makam Maulana Malik Ibrahim berada di jantung kota Gresik, tepatnya di Jalan Malik 
Ibrahim, Desa Gapuro Sukolilo. Tempat tersebut berjarak sekitar 200 meter dari alun-
alun kota Gresik, sehingga sangat mudah dijangkau dengan transportasi umum. Struktur 
makam Maulana Malik Ibrahim memiliki keunikan tersendiri yang membedakannya dari 
makam-makam lain, menjadikannya sebagai daya tarik yang menawan bagi para 
pengunjung. Hal ini dapat dilihat dari material batu nisan dan jenis kaligrafi Arab yang 
menghiasi tempat peristirahatan tersebut. Batu nisan yang memiliki desain unik dari 
Gujarat, serta gaya kaligrafi Arab yang umum ditemukan di daerah Gujarat, menjadi 
Identitas dari peninggalan ini. Beberapa legasi Maulana Malik Ibrahim mencakup Masjid 
Pasucinan yang terletak di Desa Leran dan Langgar di Pondok Pesantren di Desa Jawa 
(yang saat ini dikenal sebagai Kelurahan Kemuteran di Kota Gresik). 

Beliau meninggal dunia pada 12 Rabiul Awal 822 H (1419 M), dan setiap tahun, momen 
ini dirayakan dengan acara Haul yang dihadiri oleh jamaah dari lokal, regional, serta 
seluruh nusantara. Makam Maulana Malik Ibrahim, sebagai figur penting dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1085 
 

penyebaran Islam pertama di Jawa, dikunjungi oleh peziarah setiap hari, tidak hanya dari 
dalam negeri melainkan juga dari luar negeri. Setiap tahun, jumlah peziarah yang datang 
untuk berziarah ke makam beliau mencapai tidak kurang dari 850.000 orang. 

Kesimpulan  

Makam para wali lima merupakan situs religi yang menarik perhatian banyak peziarah 
dan wisatawan dari berbagai daerah, bukan hanya dari Pulau Jawa. Setiap pengunjung 
meyakini adanya karomah dan barokah yang dimiliki oleh masing-masing wali. Selama 
mengunjungi makam para tokoh agama ini, mereka berdoa untuk almarhum, dan 
sebagian percaya bahwa jiwa-jiwa tersebut mampu menyampaikan doa-doa mereka 
kepada Tuhan.  Selain itu, banyak yang berharap mendapatkan berkah dari kunjungan 
tersebut. Kegiatan keagamaan ini juga berkontribusi pada perekonomian setempat, 
karena mendorong berbagai usaha yang berkembang di sekitar makam. Makam para 
wali ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat berziarah, tetapi juga sebagai lokasi di 
mana orang-orang mencari rezeki. Para pedagang berjualan berbagai kebutuhan, mulai 
dari makanan, minuman, pakaian, hingga oleh-oleh. Pada intinya makam para wali ini 
bisa disebut situs religi karena ada nya sejarah masing-masing setiap makamnya yang 
membuat para wisatawan tertarik untuk berkunjung ke makam para wali. Selain itu juga 
makam para wali juga dipercayai para peziarah untuk perantara agar setiap doa yang di 
inginkan cepat tersampai ke pada  allah  SWT, dan agar lebih dekat kepada Allah SWT, 
serta mendapatkan barokah dari para wali yang memiliki karomah. 

Daftar Pustaka  

Abdur Rahman, W. (2019). Tipologi Makam dan Ornamen Nisan pada Kompleks Makam 
Sunan Ampel Surabaya. Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 1(2). Retrieved from 
https://jurnalfahum.uinsa.ac.id/index.php/Suluk/article/view/256/162 

Ahmad Ghozi, Andrik Purwasito, Warto, W. A. R. (2024). Komoditisasi Tradisi Ziarah: 
Studi Etnografi Makam Sunan Bonang Tuban. International Journal of English 
Literature and Social Sciences, 9(4). Retrieved from https://ijels.com/detail/the-
commodification-of-pilgrimage-tradition-an-ethnographic-study-of-sunan-bonang-
tomb-tuban/ 

ELMANINGTIAS, P. (2017). KONTRIBUSI WISATA RELIGI SUNAN GIRI TERHADAP 
KESEJAHTERAAN MASYARAKAT GRESIK TAHUN 2009-2015. Jurnal Pendidikan 
Sejarah, 5(3). Retrieved from 
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/avatara/article/view/20317 

Gozi,  saiful amin;nailul fauziyah;ahmad. (2024). Makam Sunan Bonang Tuban Jawa 
Timur: Pengawasan Panoptik sebagai Upaya Perlindungan Cagar Budaya. 
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 5(3). Retrieved from 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/IJHSS 

Hamdani, A. (2025). Makam Sunan Drajat, Jejak Sejarah dan Warisan Spiritual yang Tak 
Terlupakan. Retrieved April 15, 2025, from 
https://ikom.fisipol.unesa.ac.id/post/makam-sunan-drajat-jejak-sejarah-dan-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1078-1086   eISSN: 3024-8140 

1086 
 

warisan-spiritual-yang-tak-terlupakan 

Hamiyatun, N. (2019). PERANAN SUNAN AMPEL DALAM DAKWAH ISLAM DAN 
PEMBENTUKAN MASYARAKAT MUSLIM NUSANTARA DI AMPELDENTA. Jurnal 
Dakwah Dan Komunikasi Islam, 5(1). Retrieved from Sunan Ampel, Da’wah and 
Muslim Ampeldenta 

Ningsih, W. L. (2022). Biografi Sunan Gresik, Wali Songo Pertama yang Berdakwah di 
Jawa. Retrieved April 16, 2025, from 
https://www.kompas.com/stori/read/2022/09/07/150000079/biografi-sunan-gresik-
wali-songo-pertama-yang-berdakwah-di-jawa?page=3 

Suhadi, M., & Hambali, H. (1994). Makam-makam Wali Sanga di Jawa. kemedikbud.co.id. 
Retrieved from https://repositori.kemdikbud.go.id/13328/1/Makam makam wali 
sanga di jawa.pdf 

Warsini. (2022). PERAN WALI SONGO (SUNAN BONANG) DENGAN MEDIA DA’WAH 
DALAM SEJARAH PENYEBARAN ISLAM DI TUBAN JAWA TIMUR. Journal of Social 
Science and Education, 3(1). Retrieved from 
https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/asanka/article/view/3832/2108 

 

 


