Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1078-1086 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Mengenal Situs Religi dan Sejarah: Makam Wali Lima di
Jawa Timur

Amaliya Nadhifah
Program studi Sastra Inggris, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Email: nadhifa1607@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Wali Lima, Jawa, Sunan, Makam, Di Jawa Timur, makam Wali Lima ini menjadi tempat ziarah

Islam. keagamaan karena nilai-nilai sejarah dan spiritualnya. Makam-
makam ini pun memiliki cerita yang berbeda yang menunjukkan

Keywords: perjuangan para wali-wali untuk menyebarkan iman. Wali Lima di

Five Saints, Java, Sunan, Tomb, Jawa Timur ini sudah dianggap sebagai penyebar agama Islam di

Islam. Nusantara, dan makam mereka ini adalah bukti perjuangan

dakwah yang memiliki dampak signifikan pada perkembangan
Islam di Indonesia. Wali mengenalkan ajaran Islam dan budaya
lokal dalam dakwahnya, sehingga lebih mudah diterima oleh
masyarakat. Lima wali di Jawa Timur yaitu Sunan Ampel [Sunan
Raden Rahmat], Sunan Giri [Sunan Maulana 'Ainul Yagin], Sunan Bonang [Sunan Raden Maulana Makdum
Ibrahim], Sunan Drajat [Sunan Raden Qasim], dan Sunan Gresik [Sunan Maulana Ibrahim], telah berperan
mengembangkan dasar keislaman melalui pendidikan, kesastraan, dan aproach sosial. Mereka
mengembangkan metode dakwah yang sesuai dengan budaya tempatan, sehingga Islam dapat diterima
dengan damai oleh masyarakat Jawa. Mereka membuka pesantren sebagai pusat pendidikan Islam,
menciptakan tembang-tembang Jawa yang bernafaskan Islam, dan memanfaatkan seni dan budaya sebagai
sarana untuk menyebarkan agama. Jejak mereka masih terlihat hingga hari ini, seperti makam yang menjadi
tempat ziarah, masjid tua, dan adat keagamaan yang masih dilestarikan masyarakat. Bukan hanya dalam
keagamaan, Wali Lima juga mendukung pada bidang sosial, ekonomi, dan politik.
ABSTRACT

In East Java, the tombs of the Five Saints are places of religious pilgrimage because of their historical and
spiritual values. These tombs also have different stories that show the struggle of the saints to spread the
faith. The Five Saints in East Java are considered to be the spreaders of Islam in the archipelago, and their
tombs are evidence of the struggle for da'wah which had a significant impact on the development of Islam
in Indonesia. The saints introduced Islamic teachings and local culture in their da'wah, so that it was more
easily accepted by the community. The five saints in East Java, namely Sunan Ampel [Sunan Raden
Rahmat], Sunan Giri [Sunan Maulana 'Ainul Yagin], Sunan Bonang [Sunan Raden Maulana Makdum
Ibrahim], Sunan Drajat [Sunan Raden Qasim], and Sunan Gresik [Sunan Maulana Ibrahim], have played a
role in developing the foundation of Islam through education, literature, and social approaches. They
developed da'wah methods that were in accordance with local culture, so that Islam could be accepted
peacefully by the Javanese community. They opened Islamic boarding schools as centers of Islamic
education, created Javanese songs with an Islamic feel, and utilized art and culture as a means to spread
religion. Their traces are still visible today, such as tombs that are places of pilgrimage, old mosques, and
religious customs that are still preserved by the community. Not only in religion, Wali Lima also supports
in the social, economic, and political fields.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Penyebaran agama islam kepada masyarakat Jawa oleh para walisongo. Ketika wafat
makam mereka sudah tersebar di beberapa daerah di Jawa. Dari sembilan makam Wali
Songo terdapat lima makam di Jawa Timur, tiga makam di Jawa Tengah, dan satu
makam di Jawa Barat. Mereka dimakamkan di tempat yang sesuai dengan wilayah
dakwahnya masing-masing. Salah satu di Jawa Timur, yang biasanya mendapatkan
sebutan wali lima, karena yang menyebar di daerah Jawa Timur berjumlah lima orang.
Antara awal abad kelima belas dan pertengahan abad keenam belas, para wali, termasuk
wali lima, menyebarkan agama islam. Walisongo tinggal di tiga tempat utama di pantai
utara Jawa: Surabaya Gresik-Lamongan di Jawa Timur, Demak-Kudus Muria di Jawa
Tengah, dan Cirebon di Jawa Barat. Akibatnya, ketiga tempat ini berfungsi sebagai pusat
komunikasi untuk Pesantren Watu Layar (juga dikenal sebagai Sunan Bonang), Ampel
Denta (juga dikenal sebagai Sunan Ampel), dan Giri (juga dikenal sebagai Sunan Giri).
Para wali merupakan tokoh-tokoh penting dalam penyebaran agama Islam di Nusantara.
Makam-makam mereka menjadi simbol dari perjuangan dakwah. Setiap makam memiliki
cerita unik yang menggambarkan usaha keras para wali dalam menyebarkan agama dan
memperkuat iman. Selain itu, keberadaan makam-makam yang tersebar di berbagai
daerah menjadi bukti nyata dari upaya dakwah yang telah memberikan dampak
signifikan terhadap perkembangan Islam di tanah air.

Rekayasa arsitektur makam para wali dan penyebar agama Islam di Indonesia tidak
hanya mengadopsi teknologi dari wilayah Magribi, Persia, Arab, Siria, atau India
(Gujarat), melainkan juga mengadaptasi elemen arsitektur lokal yang sudah ada
sebelumnya. Hal ini mencakup pengaruh dari tradisi Hindu-Buddha serta struktur asli
seperti punden berundak.Makam merupakan tempat peristirahatan abadi bagi mereka
yang telah meninggalkan dunia ini. Proses kematian seharusnya disikapi dengan penuh
perhatian, sehingga tidak menjadi penghalang antara yang telah tiada, yang dianggap
kharismatik, dengan para pengikut atau pemujanya. Dalam pengertian yang lebih
mendalam, makam bisa diibaratkan sebagai tempat tidur abadi bagi sosok-sosok
tersebut. Meskipun para wali telah beristirahat dengan tenang, banyak orang yang
masih meyakini bahwa berkah yang mereka bawa tetap ada hingga kini.

Mengunjungi makam tokoh-tokoh agama kini telah berkembang pesat dan semakin
terkenal. Dalam kesempatan tersebut, para pengunjung meluangkan waktu untuk
berdoa bagi almarhum. Sejumlah orang meyakini bahwa keberadaan tubuh para tokoh
tersebut dapat menjadi perantara dalam menyampaikan doa kepada Tuhan, sementara
yang lainnya berharap mendapatkan berkah dari kunjungan mereka. Para peziarah yang
mengunjungi makam atau tempat suci yang terkait dengan para wali Allah—individu-
individu yang diyakini memiliki hubungan yang dekat dengan Allah SWT—melakukan
lebih dari sekadar berkunjung. Praktik ini merupakan upaya untuk menghormati,
mengenang, dan mengambil pelajaran dari kehidupan para wali tersebut. Ziarah ke
makam wali telah menjadi bagian integral dari tradisi keagamaan di berbagai penjuru
dunia Muslim, termasuk di Indonesia, yang dikenal kaya akan sejarah para wali.

Di Indonesia, tradisi ziarah wali mengalami perkembangan seiring dengan penyebaran
agama Islam di Nusantara. Makam-makam mereka pun menjadi lokasi ziarah yang

1079



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

banyak dikunjungi. Seiring waktu, praktik ziarah ini mengalami berbagai perubahan dan
adaptasi. Yang dulunya hanya dilaksanakan oleh segelintir orang, kini ziarah wali telah
berevolusi menjadi fenomena masal, menarik ribuan bahkan jutaan peziarah setiap
tahunnya.

Pembahasan

Situs-situs religius, seperti makam para wali, telah menjadi daya tarik yang populer di
kalangan wisatawan, terutama para peziarah yang masih mempercayai karomah atau
barokah dari para wali. Fenomena ini dapat ditemukan di berbagai makam wali di Jawa,
termasuk di makam Wali Lima yang terletak di Jawa Timur. Para peziarah yang
berkunjung ke makam-makam tersebut bukanlah untuk menyembah, melainkan untuk
menghormati kontribusi para tokoh yang telah menyebarkan ajaran iman.Umat Muslim
di Indonesia meyakini bahwa ziarah ke makam orang-orang suci atau tokoh beragama
dapat memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan. Mereka melakukannya dengan
memanjatkan doa-doa khusus untuk memperoleh berkah dalam kehidupan mereka.
Seiring dengan keyakinan ini, jumlah pengunjung yang datang ke makam para wali terus
menunjukkan peningkatan yang signifikan.

Pada mulanya, makam-makam para wali dianggap sebagai tempat yang sakral.
Namun, seiring berjalannya waktu, jumlah peziarah semakin meningkat dan makam-
makam tersebut kini lebih dipandang sebagai objek wisata religi. Kunjungan ke tempat-
tempat suci telah menjadi salah satu bagian dari aktivitas wisata dan rekreasi. Fenomena
ini mencerminkan perubahan sikap dan pandangan masyarakat terhadap tradisi ziarah,
yang sering kali mengarah pada komodifikasi serta pariwisata massal di lokasi-lokasi
suci.Dari sudut pandang ini, banyak orang meyakini bahwa keberkahan para wali masih
terasa hingga saat ini. Makam para wali tidak hanya menjadi tempat ziarah, tetapi juga
berfungsi sebagai lokasi para pedagang mencari rezeki. Mereka menjajakan berbagai
produk, mulai dari makanan dan minuman hingga pakaian dan oleh-oleh. Dari hasil
penjualanini, para pedagang dapat menghidupi keluarga mereka. Makam para wali yang
dikenal sebagai Wali Lima di Jawa Timur merupakan tempat yang sangat dihormati.
Mereka adalah Sunan Ampel (Sunan Raden Rahmat) yang terletak di Surabaya, Sunan
Giri (Sunan Maulana 'Ainul Yagin) di Gresik, Sunan Bonang (Sunan Raden Maulana
Makdum Ibrahim) di Tuban, Sunan Drajat (Sunan Raden Qasim) di Lamongan, dan Sunan
Gresik (Sunan Maulana Ibrahim), juga di Gresik. Para wali ini diakui sebagai tokoh-tokoh
yang memiliki pengaruh besar dalam membangun fondasi keislaman di Jawa Timur.
Berikut adalah informasi dan sejarah mengenai kelima wali Allah yang ada di wilayah ini.

Makam dan Sejarah Sunan Ampel di Surabaya

Sunan Ampel, yang nama aslinya adalah Rahmatullah, dilahirkan dengan gelar Raden
Rahmat. la terlahir di Campa sekitar tahun 1401 M dan diperkirakan meninggal dunia
pada tahun 1467 M di Demak. Jenazahnya dikebumikan di bagian barat Masjid Ampel,
Kecamatan Semampir, Kota Surabaya, yang masih menjadi salah satu lokasi ziarah yang
populer, terutama pada malam Jumat Kliwon. Di Ampel, ia mendirikan sebuah pesantren
untuk mendidik para muridnya untuk menjadi kader dakwah dalam upaya penyebaran
agama Islam di seluruh Nusantara. Sebaran agama Islam di pulau Jawa sangat

1080



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

dipengaruhi oleh kontribusi Sunan Ampel. Sebutan yang digunakannya, antara lain
Sunan Ampel, Ampel Denta, atau Ngampel, berhubungan dengan lokasi tempat
tinggalnya. Dikatakan bahwa Sunan Ampel sukses mengubah wilayah Denta yang
dahulu berupa daerah basah dan berlumpur menjadi kawasan yang makmur. Selain itu,
ia juga mendirikan pesantren, menjadikan daerah Ampel sebagai pusat penyebaran
Islam yang paling berpengaruh pada abad ke-15 Masehi.

Setelah kedatangan Sunan Ampel, kawasan Ampel Denta mulai dikembangkan
dengan berbagai infrastruktur, antara lain masjid, pesantren, dan area tempat tinggal
masyarakat. Penempatan Sunan Ampel di lokasi ini sangat cerdas, mengingat Ampel
Denta terletak di pintu masuk utama kerajaan Majapahit. Letaknya yang berdekatan
dengan pelabuhan Surabaya memungkinkan aliran informasi yang lebih lancar dari para
pedagang serta orang-orang Majapahit yang berkunjung ke pelabuhan. Kompleks
makam Sunan Ampel terbagi menjadi dua sisi, yaitu bagian barat yang terletak di
belakang masjid dan bagian timur yang berada di depan masjid. Selain kedua lokasi
tersebut, area ini juga meliputi pemukiman penduduk dan pasar yang menjual berbagai
barang khas Ampel. Pengunjung yang datang untuk berziarah tidak hanya berasal dari
daerah Ampel-Surabaya, tetapi juga dari berbagai daerah di seluruh Indonesia dan
bahkan luar negeri.

Makam dan Sejarah Sunan Giri di Gresik

Sunan Giri adalah putra dari Syekh Maulana Ishaq dan Dewi Sekardadu, yang
merupakan putri Raja Blambangan, Menak Sembuyu. la dilahirkan pada tahun 7442 M
dengan nama kecil Raden Paku atau Joko Samudro. Di kemudian hari, ia diberi julukan
Ainul Yagin oleh Sunan Ampel, yang merupakan pamannya sekaligus gurunya, karena ia
adalah adik dari ayahnya, Syekh Maulana Ishag. Sunan Giri menghembuskan napas
terakhirnya pada tahun 7506 M dan dimakamkan di atas bukit, dalam sebuah cungkup
yang memiliki arsitektur Jawa yang sangat unik. Selama tinggal di Giri, Sunan Giri dengan
bijaksana menyebarkan agama Islam sehingga dapat diterima oleh masyarakat sekitar.
la tidak berusaha menghapus budaya lokal, melainkan mengemas nilai-nilai agama
dalam konteks budaya yang sudah ada. Dari seni wayang, tembang Jawa, hingga
berbagai permainan anak seperti jamuran, jelungan, dan cublak-cublak suweng, semua
aspek tersebut sarat dengan makna keagamaan dan nilai-nilai dakwah yang secara
perlahan-lahan diterima oleh masyarakat.

Tidak hanya arsitekturnya yang khas, kompleks makam Sunan Giri juga menyimpan
berbagai mitos yang memiliki daya tarik tersendiri. Salah satu yang paling terkenal
adalah pohon mengkudu yang tumbuh subur di sana. Legenda menyebutkan bahwa
buah mengkudu memiliki khasiat luar biasa untuk menyembuhkan beragam penyakit,
sehingga banyak peziarah yang berupaya memakan buah ini. Selain itu, ada juga
peziarah yang berharap mendapatkan keturunan setelah mengonsumsi buah
mengkudu tersebut. Namun, perlu diingat bahwa kepercayaan pada mitos ini sebaiknya
selalu disandarkan pada kekuasaan dan kehendak Tuhan. Di dalam kompleks makam,
terdapat sebuah museum yang kerap dijadikan tujuan wisata edukasi. Mayoritas koleksi
museum ini merupakan peninggalan Sunan Giri dalam usaha penyebaran agama Islam.
Di antaranya terdapat sorban Sunan Giri, keris Kalam Munyeng, naskah khutbah, Al-
Qur'an tulisan tangan, serta alat musik rebana.

1081



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

Jika Anda bergerak sedikit menjauh, sekitar 200 meter dari kompleks makam, Anda
akan menemukan Situs Giri Kedaton. Situs yang kaya akan nilai budaya dan religi ini
terletak pada ketinggian 77 mdpl, memberikan suasana yang sangat sejuk. Lokasi
pembangunan Giri Kedaton merupakan keputusan Syekh Maulana Ishaq, ayah dari
Sunan Giri. Keunikan arsitektur situs ini masih terjaga dan dapat dinikmati hingga saat
ini. Wisata religi Sunan Giri merupakan salah satu tempat menarik yang berada di
Kabupaten Gresik. Lokasi ini tidak hanya memiliki aspek spiritual, tetapi juga
menciptakan banyak kesempatan kerja bagi penduduk setempat, termasuk pedagang
dan penyedia layanan parkir. Penjual yang ada di area ini umumnya menyajikan berbagai
jenis makanan dan minuman, dari menu yang biasa hingga masakan khas lokal. Di
samping itu, mereka juga menawarkan barang-barang khas yang menunjukkan keunikan
daerah tersebut.

Makam dan Sejarah Sunan Bonang di Tuban

Sunan Bonang merupakan putra sulung dari Sunan Ampel, yang dikenal dengan nama
Raden Rahmat. Dari pernikahannya dengan Adipati Tuban, Sunan Ampel dikaruniai dua
putra, yaitu Sunan Drajat dan Sunan Bonang. Sunan Drajat, juga dikenal sebagai
Syarifudin, adalah adik dari Sunan Bonang. Selain itu, adik bungsunya yang bernama
Dewi Sarah menikah dengan Sunan Kalijaga. Sunan Bonang, yang lahir dengan nama asli
Makdum Ibrahim, dilahirkan pada tahun 1465 M di Bonang, Tuban. Menurut catatan
sejarah, Makdum Ibrahim dikenal dengan berbagai gelar, termasuk Sultan Khalifah.
Julukan Chin Bee diberikan kepadanya saat ia tinggal bersama ayahnya, Raden Rahmat
Sunan Ampel, di Tartar, bagian barat Tiongkok. la dianggap sebagai salah satu figure
kunci dalam Wali Songo. Makamnya menjadi salah satu yang paling dihormati di
kalangan Wali Songo di wilayah Jawa Timur, menempati peringkat kedua setelah makam
Sunan Ampel di Surabaya serta Sunan Giri di Gresik.

Sementara itu, Sunan Bonang diakui sebagai seorang spiritualis sufi yang menguasai
berbagai disiplin, baik dalam konteks pengetahuan agama maupun sastra. la juga
memiliki keahlian dalam bidang astronomi, musik, dan seni pertunjukan. Nama Bonang
menjadi sangat dikenal karena beliau sering memainkan alat musik gamelan bonang
(sebuah jenis gong kecil) untuk menyebarkan pesan Islam. Warga sangat menikmati
irama musiknya, sehingga banyak yang datang beramai-ramai ke masjid. Sunan Bonang
dikenal sebagai salah satu sosok penting di kalangan Wali Songo yang sangat terampil
dalam menyebarkan agama serta menguasai banyak disiplin ilmu, termasuk figh,
ushuluddin, tasawuf, seni, sastra, arsitektur, dan berbagai bentuk pengetahuan
spiritual. Awal kegiatan dakwahnya dimulai di wilayah Kediri, yang pada waktu itu
menjadi pusat ajaran Bhairawa-Tantra. Dengan mendirikan masjid di Singkal, yang
berada di bagian barat Kediri, Sunan Bonang berhasil menyebarkan nilai-nilai Islam ke
daerah pedalaman yang masih sangat memegang ajaran Tantrayana.

Makam Sunan Bonang memiliki daya tarik yang istimewa, sehingga banyak
pengunjung yang datang untuk berziarah. Makam ini dirancang dengan desain yang
unik, terletak di dalam sebuah pendopo semi outdoor yang berlantaikan marmer,
sehingga peziarah dapat berdoa dengan nyaman tanpa terpapar sinar matahari. Selain
itu, terdapat pula mata air di Sumur Qur'an, sebuah peninggalan bersejarah yang

1082



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

terletak di area makam. Air dari sumur ini diyakini memiliki keistimewaan dan membawa
berkah bagi siapa saja yang meminumnya.

Di sekitar makam Sunan Bonang, terdapat sebuah masjid serta Pesantren Aschabul
Kahfi yang berjarak hanya sekitar 2 km. Masjid ini menjadi ramai dikunjungi oleh para
peziarah, terutama sebagai tempat istigasah setelah mereka selesai berziarah.
Menariknya, Masjid Aschabul Kahfi juga dikenal dengan sebutan Masjid Perut Bumi.
Nama ini diberikan karena lokasinya yang unik, terletak di dalam sebuah gua yang
dikelilingi oleh stalaktit, mirip dengan suasana di dalam perut bumi. Makam Sunan
Bonang berada di Dusun Kauman, wilayah Kutorejo, Kecamatan Tuban, dalam
Kabupaten Tuban. Dari segi geografi, area ini berbatasan dengan permukiman di sisi
utara, sedangkan di arah timur bertumpu pada Masjid Agung dan area permukiman. Di
sisi selatan, ada jalan akses menuju tempat tersebut, dan di sisi barat berbatasan dengan
permukiman lainnya.

Makam dan Sejarah Sunan Drajat di Lamongan

Sunan Drajat diperkirakan lahir pada tahun 1470 M dengan nama asli Raden Qasim,
yang kemudian dikenal dengan sebutan Raden Syarifudin. la merupakan anak dari Sunan
Ampel dan saudara dari Sunan Bonang, yang dikenal akan kecerdasannya. Setelah
mempelajari berbagai ilmu Islam, Sunan Drajat memilih Desa Drajat, yang terletak di
Kecamatan Paciran, Kabupaten Lamongan, sebagai tempat untuk menjalankan aktivitas
dakwahnya pada abad ke-15 dan ke-16 M. Seiring berjalannya waktu, Sunan Drajat
membangun sebuah tempat ibadah di daerah Jelang, Gresik. Di tempat tersebut, beliau
mengajarkan prinsip-prinsip Islam dengan menitikberatkan pada nilai-nilai esensial
seperti kerja keras, empati, dan solidaritas dalam masyarakat. Selain itu, beliau juga
berusaha mendukung warga dengan memberikan pelatihan keterampilan praktis,
termasuk cara membangun rumah dan menciptakan alat-alat seperti tandu.

Tidak mengherankan jika masyarakat di Pedukuhan Drajat menganggapnya sebagai
pemimpin pelindung dan memberinya gelar Sunan Drajat. Sunan Drajat mengakhiri
hidupnya pada tahun 1522 Masehi. la kemudian dimakamkan di desa yang menjadi pusat
penyebaran ajarannya, yaitu Desa Drajat, yang berada di Kecamatan Paciran, Kabupaten
Lamongan, Jawa Timur. Saat ini, makam Sunan Drajat dikenal sebagai tempat ziarah
penting. Hingga saat ini, warisan Sunan Drajat di Lamongan masih dapat dijumpai di area
makamnya. Pada ambang pintu masuk cungkup makamnya, terlihat angka tahun yang
diukir dengan simbol candra sangkala mulya guna panca waktu, merujuk pada tahun
1531 Saka (1609 M). Angka tersebut dipercaya merepresentasikan waktu ketika makam
ini dibangun atau direnovasi. Di dinding luar bagian barat langkan, juga terdapat ilustrasi
candra sengkala memet, yang menunjukkan tahun 1544 Saka (1622 M).

Sunan Drajat tidak hanya menyebarkan prinsip-prinsip Islam, tetapi juga
mengintegrasikan aspek-aspek budaya setempat dalam usaha dakwahnya. Contoh
konkret dari hal ini adalah penerapan Sastra Macapat dan Tembang Pangkur untuk
menyampaikan pesan-pesan keagamaan. Kombinasi antara tradisi lisan Jawa dengan
ajaran Islam ini membuatnya lebih mudah diterima oleh masyarakat di daerah tersebut.
Sunan Drajat menciptakan Tembang Pangkur dengan evolusi Sastra Macapat pada
penghujung abad ke-15. Selain itu, warisan budaya di area pemakaman, seperti Gamelan

1083



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

Singo Mengkok, dengan jelas menunjukkan kombinasi antara seni musik Islam dan
tradisi Jawa. Gamelan ini diberi nama Gamelan Singo Mengkok karena dihiasi dengan
ukiran yang menggambarkan Singa Mengkok. Selain sebagai instrumen musik, gamelan
ini juga memiliki peranan krusial dalam memperkuat hubungan sosial dan spiritual di
kalangan komunitas.

Makam dan Sejarah Sunan Maulana Malik Ibrahim di Gresik

Sunan Maulana Malik Ibrahim, yang juga dikenal dengan sebutan Maulana Maghribi
atau Syekh Maghribi, adalah sosok yang dikenal luas di kalangan masyarakat. Di Gresik,
beliau lebih dikenal sebagai Makdum Ibrahim As-Samarkandy, yang diduga lahir di
Samarkand, Asia Tengah, pada abad ke-14. Sebagai wali tertua dalam jajaran Sunan atau
Wali di Jawa. Sunan Maulana Malik Ibrahim juga merupakan keturunan langsung dari Ali
Zainal Abidin, cicit Nabi Muhammad SAW. Sunan Maulana Malik Ibrahim menetap di
Gresik untuk menyebarluaskan ajaran Islam sampai ia meninggal dunia pada 12 Rabiul
Awwal 822 H, yang bertepatan dengan tanggal 8 April 1419 M. la dikebumikan di desa
Gapura, yang terletak di kota Gresik. Sebagai seorang pakar dalam tata negara, Sunan
Maulana Malik Ibrahim berfungsi sebagai konsultan untuk raja dan juga menjadi
pendidik bagi para pangeran. Di samping itu, ia dikenal sebagai seorang dermawan yang
memiliki kepedulian terhadap kaum yang kurang mampu.

Dalam berhubungan dengan masyarakat dari kalangan merata yang memiliki
pemahaman yang terbatas, Sunan Gresik menyampaikan ajaran Islam dengan metode
yang sederhana dan cocok dengan kapasitas mereka, sehingga gampang dipahami dan
diterima. Selama proses penyebaran ajarannya, Sunan Gresik dikenal sebagai figur yang
berani dan penuh kebijaksanaan, serta tidak memaksakan keyakinannya. Karakter yang
hangat dan tenang yang ia miliki tidak hanya ditujukan kepada kaum Muslim, melainkan
juga kepada pengikut agama lainnya. Sunan Gresik mematuhi petunjuk Nabi yang
mengingatkan bahwa Islam seharusnya disebarkan dengan cara yang sederhana,
sehingga orang merasa nyaman dan tidak merasa terancam. Selain bertugas sebagai
pendidik agama, ia juga menyebarkan ajarannya melalui cara berdagang, bertani, dan
pengobatan.

Makam Maulana Malik Ibrahim berada di jantung kota Gresik, tepatnya di Jalan Malik
Ibrahim, Desa Gapuro Sukolilo. Tempat tersebut berjarak sekitar 200 meter dari alun-
alun kota Gresik, sehingga sangat mudah dijangkau dengan transportasi umum. Struktur
makam Maulana Malik Ibrahim memiliki keunikan tersendiri yang membedakannya dari
makam-makam lain, menjadikannya sebagai daya tarik yang menawan bagi para
pengunjung. Hal ini dapat dilihat dari material batu nisan dan jenis kaligrafi Arab yang
menghiasi tempat peristirahatan tersebut. Batu nisan yang memiliki desain unik dari
Gujarat, serta gaya kaligrafi Arab yang umum ditemukan di daerah Gujarat, menjadi
Identitas dari peninggalan ini. Beberapa legasi Maulana Malik Ibrahim mencakup Masjid
Pasucinan yang terletak di Desa Leran dan Langgar di Pondok Pesantren di Desa Jawa
(yang saat ini dikenal sebagai Kelurahan Kemuteran di Kota Gresik).

Beliau meninggal dunia pada 12 Rabiul Awal 822 H (1419 M), dan setiap tahun, momen
ini dirayakan dengan acara Haul yang dihadiri oleh jamaah dari lokal, regional, serta
seluruh nusantara. Makam Maulana Malik Ibrahim, sebagai figur penting dalam

1084



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

penyebaran Islam pertama di Jawa, dikunjungi oleh peziarah setiap hari, tidak hanya dari
dalam negeri melainkan juga dari luar negeri. Setiap tahun, jumlah peziarah yang datang
untuk berziarah ke makam beliau mencapai tidak kurang dari 850.000 orang.

Kesimpulan

Makam para wali lima merupakan situs religi yang menarik perhatian banyak peziarah
dan wisatawan dari berbagai daerah, bukan hanya dari Pulau Jawa. Setiap pengunjung
meyakini adanya karomah dan barokah yang dimiliki oleh masing-masing wali. Selama
mengunjungi makam para tokoh agama ini, mereka berdoa untuk almarhum, dan
sebagian percaya bahwa jiwa-jiwa tersebut mampu menyampaikan doa-doa mereka
kepada Tuhan. Selain itu, banyak yang berharap mendapatkan berkah dari kunjungan
tersebut. Kegiatan keagamaan ini juga berkontribusi pada perekonomian setempat,
karena mendorong berbagai usaha yang berkembang di sekitar makam. Makam para
wali ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat berziarah, tetapi juga sebagai lokasi di
mana orang-orang mencari rezeki. Para pedagang berjualan berbagai kebutuhan, mulai
dari makanan, minuman, pakaian, hingga oleh-oleh. Pada intinya makam para wali ini
bisa disebut situs religi karena ada nya sejarah masing-masing setiap makamnya yang
membuat para wisatawan tertarik untuk berkunjung ke makam para wali. Selain itu juga
makam para wali juga dipercayai para peziarah untuk perantara agar setiap doa yang di
inginkan cepat tersampai ke pada allah SWT, dan agar lebih dekat kepada Allah SWT,
serta mendapatkan barokah dari para wali yang memiliki karomah.

Daftar Pustaka

Abdur Rahman, W. (2019). Tipologi Makam dan Ornamen Nisan pada Kompleks Makam
Sunan Ampel Surabaya. Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 1(2). Retrieved from
https://jurnalfahum.uinsa.ac.id/index.php/Suluk/article/view/256/162

Ahmad Ghozi, Andrik Purwasito, Warto, W. A. R. (2024). Komoditisasi Tradisi Ziarah:
Studi Etnografi Makam Sunan Bonang Tuban. International Journal of English
Literature and Social Sciences, 9(4). Retrieved from https:/[ijels.com/detail/the-
commodification-of-pilgrimage-tradition-an-ethnographic-study-of-sunan-bonang-
tomb-tuban/

ELMANINGTIAS, P. (2017). KONTRIBUSI WISATA RELIGI SUNAN GIRI TERHADAP
KESEJAHTERAAN MASYARAKAT GRESIK TAHUN 2009-2015. Jurnal Pendidikan
Sejarah, 5(3)- Retrieved from
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/avatara/article/view/20317

Gozi, saiful amin;nailul fauziyah;ahmad. (2024). Makam Sunan Bonang Tuban Jawa
Timur: Pengawasan Panoptik sebagai Upaya Perlindungan Cagar Budaya.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 5(3). Retrieved from
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/IJHSS

Hamdani, A. (2025). Makam Sunan Drajat, Jejak Sejarah dan Warisan Spiritual yang Tak
Terlupakan. Retrieved April 15, 2025, from
https://ikom.fisipol.unesa.ac.id/post/makam-sunan-drajat-jejak-sejarah-dan-

1085



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1078-1086 elSSN: 3024-8140

warisan-spiritual-yang-tak-terlupakan

Hamiyatun, N. (2019). PERANAN SUNAN AMPEL DALAM DAKWAH ISLAM DAN
PEMBENTUKAN MASYARAKAT MUSLIM NUSANTARA DI AMPELDENTA. Jurnal
Dakwah Dan Komunikasi Islam, 5(1). Retrieved from Sunan Ampel, Da’wah and
Muslim Ampeldenta

Ningsih, W. L. (2022). Biografi Sunan Gresik, Wali Songo Pertama yang Berdakwah di
Jawa. Retrieved April 16, 2025, from
https://www.kompas.com/stori/read/2022/09/07/150000079/biografi-sunan-gresik-
wali-songo-pertama-yang-berdakwah-di-jawa?page=3

Suhadi, M., & Hambali, H. (1994). Makam-makam Wali Sanga di Jawa. kemedikbud.co.id.

Retrieved from https://repositori.kemdikbud.go.id/13328/1/Makam makam wali
sanga di jawa.pdf

Warsini. (2022). PERAN WALI SONGO (SUNAN BONANG) DENGAN MEDIA DA’WAH
DALAM SEJARAH PENYEBARAN ISLAM DI TUBAN JAWA TIMUR. Journal of Social
Science and Education, 3(1). Retrieved from
https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/asanka/article/view/3832/2108

1086



