
 
 
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)   eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 870-881                                     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Keotentikan qira’at al-qur’an dan upaya pelestarian 
teks suci dalam lintasan sejarah 
 

Rieke Nada Shafiyya1, Muhammad David F.N2 Hakmi Hidayat3 

1,2,3 Program Studi Hukum Tata Negara,Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: shafiyya1234@gmail.com1, davidfnz17@gmail.com2 

 

A B S T R A K 
Ilmu qira’at merupakan salah satu cabang utama dalam kajian 
Ulumul Qur’an yang berfungsi menjaga otentisitas dan integritas 
bacaan Al-Qur’an melalui studi variasi bacaan berdasarkan sanad 
yang mutawatir. Kajian ini tidak hanya penting dalam aspek 
pelafalan dan estetika bacaan, tetapi juga signifikan dalam 
memperluas pemahaman makna ayat-ayat Al-Qur’an secara 
kontekstual. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji urgensi ilmu 
qira’at dalam konteks kontemporer, khususnya dalam 
menghadapi tantangan era digital yang berpotensi menggeser 
posisi ilmu-ilmu klasik Islam. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah studi pustaka (library research) dengan menganalisis berbagai literatur primer dan 
sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa ilmu qira’at tetap memiliki relevansi strategis 
dalam pembentukan karakter keislaman, khususnya melalui integrasi pembelajaran berbasis teknologi 
digital dan peningkatan program pembinaan qira’at seperti Kelas Kemahiran Al-Qur’an (KKQ). Implikasi 
dari penelitian ini menekankan pentingnya revitalisasi metode pembelajaran qira’at secara adaptif 
guna mempertahankan eksistensi ilmu ini dalam arus perubahan zaman yang semakin cepat. 

A B S T R A C T 
The science of Qira’at is a fundamental branch of Qur’anic studies (ʿUlūm al-Qur’ān) that serves to 
preserve the authenticity and integrity of Qur’anic recitation through the study of its variant 
readings transmitted via mutawātir chains. This field is essential not only for phonetic precision and 
aesthetic enhancement but also for broadening the contextual understanding of Qur’anic verses. 
This study aims to examine the contemporary urgency of Qira’at knowledge, especially in response 
to digital-era challenges that may marginalize classical Islamic sciences. The research employs a 
library-based methodology, analyzing both primary and secondary sources relevant to the topic. 
The findings indicate that Qira’at remains strategically relevant for shaping Islamic character, 
particularly through digital-based pedagogical integration and the strengthening of Qur’anic 
proficiency programs such as the Kelas Kemahiran Al-Qur’an (Qur’anic Proficiency Class). The 
implications highlight the importance of revitalizing adaptive Qira’at education methods to maintain 
its presence amidst rapid societal transformations. 
 
 

Kata Kunci: 
Ilmu qira’at, ulumul qur’an, 
variasi bacaan, digitalisasi, 
pembelajaran islam 
 
Keywords: 
Qira’at science, ʿulūm al-
qur’ān, variant readings, 
digitalization, islamic 
education 
 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

871 

 

Pendahuluan  

Qira’at merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari studi Al-Qur’an dan 
memainkan peran fundamental dalam menjamin autentisitas serta 
keberlangsungan bacaan wahyu ilahi sepanjang generasi. Dalam sejarah transmisi 
Al-Qur’an, para ulama telah melestarikan bacaan tersebut melalui metode al-Jami’ 
(gabungan) dan at-Tafrid, dua pendekatan yang memperlihatkan ketekunan ilmiah 
sekaligus spiritual umat Islam dalam menjaga kemurnian bacaan. Perkembangan 
qira’at sab’ah pada abad pertama dan kedua Hijriah menunjukkan adanya dinamika 
budaya dan perluasan wilayah Islam yang berdampak langsung terhadap cara-cara 
penyerapan dan pelafalan teks suci oleh berbagai komunitas Muslim. Maka tak 
heran, penguasaan terhadap ilmu qira’at diposisikan sebagai prasyarat utama 
dalam memahami kandungan Al-Qur’an, terlebih karena aspek bahasa, logat, dan 
dialek Arab yang kompleks turut mewarnai variasi bacaan yang sahih. Pentingnya 
ilmu ini tampak pula dari fakta bahwa Rasulullah SAW mengajarkan bacaan Al-
Qur’an secara langsung kepada para sahabatnya, yang kemudian diteruskan 
kepada tabi’in dan seterusnya melalui sanad yang terjaga. Sebagian sahabat 
menerima bacaan langsung dari Rasulullah, sementara sebagian lainnya 
mengamalkan bacaan yang mereka yakini bersumber dari Rasulullah SAW melalui 
perantara periwayatan. Hal ini menunjukkan bahwa sejak awal Islam, dimensi 
qira’at telah menjadi ranah kajian yang sangat dijaga kredibilitasnya oleh komunitas 
ilmuwan Muslim.(Al-Khattan, 2006) 

Di sisi lain, perbedaan dalam qira’at bukanlah sekadar variasi fonetik atau 
dialektik semata. Sebagian mufassir menyatakan bahwa qira’at tidak memengaruhi 
makna Al-Qur’an, sementara sebagian lainnya menegaskan bahwa variasi bacaan 
dapat berimplikasi pada perbedaan pemahaman hukum (istinbath) dan tafsir. 
Dalam hal ini, qira’at menjadi medium kontekstualisasi pemahaman terhadap teks 
wahyu yang baku namun fleksibel dalam aplikasinya, sebagaimana tampak dalam 
perbedaan bentuk dan kosakata dalam qira’at yang masih tetap dapat 
dipertanggungjawabkan secara sanad.(Alfiansyah, 2023) Kondisi inilah yang 
kemudian mendorong Khalifah Utsman bin ‘Affan untuk melakukan kodifikasi Al-
Qur’an secara resmi. Ketika muncul potensi perpecahan di kalangan umat karena 
klaim superioritas qira’at tertentu atas yang lain, Utsman memutuskan untuk 
menyeragamkan bacaan dengan standar dialek Quraisy dialek yang digunakan oleh 
Rasulullah SAW. Ia mengundang sahabat-sahabat terpercaya untuk menyalin ulang 
mushaf Abu Bakar yang disimpan oleh Hafsah, dan hasil kodifikasi ini dikenal 
sebagai Mushaf Imam. Mushaf-mushaf lainnya yang berbeda kemudian dibakar 
demi menghindari fitnah yang lebih luas. Meskipun tindakan ini tampak 
“merugikan” karena menyeragamkan ragam bacaan, pada kenyataannya 
keputusan ini justru berhasil menyatukan umat Islam kembali dari keterpecahan 
yang mengkhawatirkan.(Djalal, 2013) 

Pada masa kini, urgensi penyebaran pengetahuan tentang makna dan kaidah 
qira’at menjadi semakin besar, mengingat tantangan era digital yang dapat 
membuat ilmu klasik seperti qira’at tersisih. Oleh karena itu, perlu adanya upaya 
strategis dalam membumikan kembali pemahaman qira’at melalui pendekatan 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

872 

 

digital yang adaptif, misalnya melalui pemanfaatan gawai seperti ponsel 
cerdas(Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, 2022). 
Hal ini juga sejalan dengan kebutuhan manajemen informasi keagamaan yang 
sistematis agar penyebaran pengetahuan tidak terhambat dan dapat tersampaikan 
dengan efektif kepada generasi Muslim masa kini (Syahrani, 2019). Lebih lanjut, 
pendekatan pembelajaran qira’at juga mengalami perkembangan sesuai tuntutan 
zaman. Sebagaimana dijelaskan,(Mashira Yahaya, Rosyati Hanafiah, Nor Sazila 
Zakaria, Rohana Osman & Bahrain., 2019) pendekatan abad ke-21 yang berorientasi 
pada 4K1N (Kreativiti, Kritikal, Kolaboratif, Komunikasi dan Nilai) menjadi tolok ukur 
pedagogi modern. Pengajaran ilmu qira’at tidak lagi hanya berpusat pada transfer 
ilmu secara konvensional, tetapi juga pada keterlibatan aktif murid dalam 
pembelajaran yang dipandu oleh guru sebagai fasilitator. Dalam konteks ini, 
metode talaqqi dan musyafahah tetap dipertahankan sebagai inti dari proses 
belajar qira’at, karena menuntut adanya interaksi langsung antara murid dan guru 
dalam pengucapan ayat-ayat Al-Qur’an secara presisi.(Mohd Syakir Moktar, 2021) 

Fenomena peningkatan minat terhadap pengajian qira’at di lembaga pendidikan 
tinggi dan sekolah menengah melalui program Kelas Kemahiran al-Qur’an (KKQ) 
menjadi bukti bahwa ilmu ini masih relevan dan dibutuhkan dalam pembentukan 
karakter keislaman yang mendalam. Dengan meneladani Rasulullah sebagai 
teladan utama, umat Islam dituntut untuk tidak hanya membaca Al-Qur’an dengan 
benar, tetapi juga menghayati dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. 
Sehingga, pembelajaran qira’at bukan sekadar akademik, tetapi juga spiritual dan 
moral. Dalam rangka memperkuat kajian ini, penelitian ini disusun melalui 
pendekatan kajian literatur, yang bertujuan mengkaji dan menganalisis secara kritis 
literatur yang relevan sebagai basis konseptual. Sebagaimana ditegaskan oleh 
Nasution, studi pustaka merupakan tulang punggung dari setiap karya ilmiah 
karena melandasi arah dan kerangka berpikir penelitian. Dalam konteks ini, peneliti 
dituntut untuk mampu menganalisis, mensintesis, dan menyusun narasi ilmiah 
berdasarkan sumber pustaka yang valid kemampuan yang kini semakin krusial di 
tengah melimpahnya informasi di era digital. (Nasution, 2017) 
 
Pembahasan  

A. Pengertian Qira’at Al-Qur’an  
Ilmu qira’at merupakan salah satu disiplin penting dalam studi Al-Qur’an yang 

memiliki peran esensial dalam menjaga keaslian dan keotentikan bacaan wahyu. 
Qira’at tidak hanya sebatas pada aspek teknis pelafalan, tetapi juga mencerminkan 
keberlanjutan tradisi lisan yang diwariskan secara otentik dari Nabi Muhammad 
SAW kepada para sahabat, dan diteruskan secara sistematis oleh para perawi 
terpercaya dari generasi ke generasi. Secara etimologis, istilah qira’at berasal dari 
kata kerja qara’a (قرأ) yang berarti “membaca”. Dalam bentuk jamak, qira’at 
merupakan bentuk plural dari qira’ah (قراءة), yang mengacu pada berbagai variasi 
bacaan yang diterima secara sahih (Ratnah, 2019).  Sedangkan secara terminologis, 
para ulama memiliki beragam pandangan terkait definisi qira’at, tergantung pada 
fokus keilmuan dan pendekatan mereka terhadap transmisi bacaan Al-Qur’an. 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

873 

 

Menurut Ibnu al-Jazari, seorang pakar tajwid dari abad ke-14, qira’at adalah ilmu 
yang membahas tentang cara pelafalan huruf-huruf dalam Al-Qur’an beserta 
variasinya, yang kemudian dinisbahkan kepada para perawi yang meriwayatkannya 
secara bersambung (sanad) (Anwar, 2008). Definisi ini mempertegas bahwa qira’at 
merupakan warisan yang tidak bisa dilepaskan dari tradisi periwayatan yang kuat 
dan terverifikasi. Al-Zarqasyi, di sisi lain, menekankan bahwa qira’at mencakup 
perbedaan dalam pelafalan huruf dan sifat-sifatnya, seperti panjang-pendeknya 
vokal (mad-qasr), ketebalan dan tipisnya suara (tafkhiem-tarqiq), dan aspek fonetik 
lainnya’(Anwar, 2008) 

Pandangan senada dikemukakan oleh Al-Shabuni, yang menyatakan bahwa 
qira’at adalah suatu mazhab dalam pengucapan Al-Qur’an, yang dianut oleh 
seorang imam qira’at dengan sanad yang muttashil (bersambung) hingga Nabi 
Muhammad SAW. Pendapat ini menggarisbawahi bahwa perbedaan dalam qira’at 
tidak bersifat spekulatif, tetapi merupakan bagian dari dinamika otentik dalam 
transmisi bacaan Al-Qur’an yang sah.(Pujianti, 2012) Dalam pandangan historis, 
kontribusi para sahabat Nabi sangat signifikan dalam pengembangan qira’at. Ibnu 
Mas’ud, misalnya, adalah salah satu sahabat utama yang dikenal sebagai ahli qira’at. 
Ia mendefinisikan qira’at sebagai cara membaca Al-Qur’an huruf demi huruf, yang 
diajarkan secara langsung oleh Rasulullah SAW kepada para sahabatnya. Ini 
menunjukkan bahwa qira’at bukanlah hasil ijtihad pribadi, melainkan bersumber 
dari pengajaran langsung Nabi, yang kemudian diteruskan secara kolektif dan 
otoritatif.(Faruq et al., 2024)  

Dalam konteks keilmuan yang lebih luas, Al-Dimyathi, sebagaimana dikutip oleh 
Dr. Abdul Hadi al-Fadli, menyatakan bahwa qira’at adalah ilmu yang mempelajari 
cara pelafalan lafaz-lafaz Al-Qur’an, baik yang disepakati maupun yang 
diperselisihkan di antara para ahli qira’at. Aspek-aspek yang dikaji meliputi 
penghilangan (hazf), penetapan (itsbat), penyambungan (washl), penggantian 
(ibdal), dan lainnya, yang keseluruhannya diperoleh melalui metode pendengaran 
(sima’) dan periwayatan (naql) (Ibrahim, T., & Darsono, 2008) 

Imam Shihabuddin al-Qushthal juga menjelaskan bahwa qira’at merupakan ilmu 
yang memuat kesepakatan dan perbedaan di antara para ahli qira’at dalam hal 
gramatika Arab, i’rab, fashl, dan aspek linguistik lainnya, yang seluruhnya 
disampaikan melalui jalur periwayatan (Muhammad Ali Ash-Shabuni, 2003). Dengan 
demikian, qira’at mencerminkan kompleksitas dalam bacaan Al-Qur’an yang tetap 
berada dalam koridor wahyu. Menariknya, dalam diskursus qira’at juga dikenal 
istilah al-sab’ah al-ahruf, yang menurut al-Naisaburi memiliki berbagai makna, di 
antaranya: tujuh dialek dari suku Quraisy, tujuh suku Arab yang utama, tujuh jenis 
bahasa Arab, hingga makna metaforis tentang banyaknya ragam bacaan.(Khalil, 
2011) Hal ini menunjukkan bahwa variasi bacaan dalam qira’at bukanlah bentuk 
keraguan, melainkan rahmat dan kemudahan yang ditetapkan Allah kepada umat 
manusia yang berbeda latar belakang linguistik. 

Selanjutnya, Imam al-Shatibi menegaskan pentingnya konsep ṭurun al-qira’at 
jalur-jalur bacaan, yaitu jalur bacaan yang sahih dan diterima dalam komunitas 
Islam. Qira’at menurutnya adalah metode bacaan Al-Qur’an yang ditransmisikan 
secara turun-temurun dan dibekali oleh Rasulullah SAW kepada para sahabat, lalu 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

874 

 

disampaikan dari generasi ke generasi dengan sistem sanad yang valid (Pujianti, 
2012). Dengan demikian, qira’at Al-Qur’an pada hakikatnya adalah cerminan dari 
validitas transmisi wahyu yang tidak hanya bergantung pada teks tertulis, tetapi 
juga pada warisan lisan yang kuat dan terdokumentasi. Para ulama qira’at bukan 
hanya menjaga bacaan itu dari perubahan,  qira’at tetap otentik dan relevan hingga 
saat ini. Oleh karena itu, pemahaman terhadap qira’at tidak dapat dilepaskan dari 
keilmuan tajwid, linguistik Arab, serta penguasaan terhadap sistem sanad yang 
mendasarinya. 
 

B. Latar Belakang Historis 
Qira’at Al-Qur’an sebenarnya sudah ada sejak zaman Rasulullah SAW, 

meskipun saat itu belum dianggap sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri. Para 
sahabat memiliki cara baca yang berbeda-beda, tetapi jika terjadi perbedaan, 
mereka bisa langsung bertanya kepada Nabi. Rasulullah SAW sendiri tidak pernah 
menyalahkan bacaan sahabat yang berbeda, selama masih dalam koridor yang 
benar. Hal ini menunjukkan bahwa adanya variasi bacaan sudah diakui sejak awal 
untuk mempermudah umat Islam dalam membaca dan memahami Al-Qur’an. Salah 
satu kisah yang sering dikutip dalam hal ini adalah peristiwa yang dialami oleh Umar 
bin Khattab radhiyallahu ‘anhu. Ia pernah mendengar Hisyam bin Hakim membaca 
Surat Al-Furqan dengan cara yang berbeda dari yang ia pelajari. Merasa ragu, Umar 
pun membawa Hisyam ke hadapan Rasulullah SAW. Namun, Nabi justru 
membenarkan bacaan tersebut dan menegaskan bahwa Al-Qur’an diturunkan 
dalam berbagai bacaan.(Rashid, 2014) Riwayat lain dari Ubai bin Kaab juga 
memperkuat hal ini, di mana Rasulullah SAW menegaskan bahwa Al-Qur’an 
diturunkan dalam tujuh huruf.(Hidayat, 2016) 

Seiring berjalannya waktu, para ulama menetapkan tiga syarat utama agar 
suatu qira’at bisa dianggap sahih. Pertama, harus sesuai dengan kaidah bahasa 
Arab. Kedua, harus sejalan dengan mushaf Usmani. Ketiga, harus memiliki sanad 
yang sahih dan mutawatir. Jika salah satu dari ketiga syarat ini tidak terpenuhi, 
maka bacaan tersebut dianggap tidak valid atau lemah.(Roshion, 2008) Ulama 
pertama yang membukukan qira’at adalah Abu Ubaidah al-Kasim bin Salam, diikuti 
oleh ulama-ulama lain yang juga mengembangkan kajian ini. 
 

C. Latar Belakang Cara Penyampaian 
             Setelah masa sahabat, qira’at Al-Qur’an diajarkan secara turun-temurun 
kepada generasi berikutnya. Pada prinsipnya, seorang  murid sebaiknya 
mengikuti bacaan gurunya, bukan memilih qira’at secara bebas. Hal ini 
menyebabkan munculnya berbagai metode dalam penyampaian qira’at, yang 
kemudian dirangkum oleh para ulama menjadi beberapa kategori perbedaan. 

Pertama, ada perbedaan dalam i’rab tanpa mengubah makna. Misalnya, 
dalam QS. An-Nisa’ 4 : 37, kata bil-bukhli dapat dibaca dengan bil-bakhli tanpa 
mengubah arti. Kedua, ada perubahan dalam i’rab dan harakat yang dapat 
mengubah makna. Contohnya, dalam QS. Saba’ 34 : 19, kata baa’id yang berarti 
"menjauh" bisa dibaca ba’ada, yang artinya "sudah menjauh." Ketiga, ada 
perubahan huruf tanpa mengubah ejaan, tetapi mengubah makna. Seperti dalam 
QS. Al-Baqarah 2: 259, kata nunshizuha yang berarti "Kami susun ulang" bisa dibaca 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

875 

 

nunsyiruha, yang berarti "Kami hidupkan kembali." Keempat, ada perubahan gaya 
penulisan tanpa mengubah makna, seperti dalam QS. Al- Qari’ah 101: 5, di mana kata 
ka-al-'ihni (rambut) bisa juga dibaca kaash-shufi (bulu domba).(Aida, A., Faradila, A. 
N., & Dewi, 2022) 
Perbedaan ini muncul karena para Imam Qira’at menyebar ke berbagai wilayah 
Islam, mengajarkan bacaan sesuai dengan dialek dan kebiasaan linguistik 
masyarakat setempat. Akibatnya, variasi bacaan semakin berkembang dan 
akhirnya dikodifikasi oleh para ulama dalam ilmu qira’at. Meski ada perbedaan 
dalam cara membaca, prinsip dasarnya tetap sama, yakni bahwa semua qira’at 
sahih harus memiliki sanad yang bersambung hingga Rasulullah SAW dan harus 
sesuai dengan kaidah yang telah ditetapkan.  
 

D. Tingkatan Qira’at dalam Ilmu Qira’at Al-Qur’an 
Dalam ilmu qira’at, bacaan Al-Qur’an diklasifikasikan ke dalam beberapa 

tingkatan berdasarkan jumlah sanad dan keabsahannya. Para ulama memiliki 
pandangan berbeda, tetapi secara umum, qira’at dikelompokkan sebagai berikut: 

1. Qira’at Mutawatir 
Qira’at ini memiliki sanad yang sangat kuat karena diriwayatkan oleh banyak 

perawi dalam setiap generasi, sehingga mustahil terjadi kesepakatan untuk 
berdusta. Qira’at ini berasal langsung dari Rasulullah SAW dan telah diterima secara 
luas oleh para ulama. Tujuh imam qira’at yang termasuk dalam kategori ini adalah 
Nafi', Ibnu Katsir, Abu 'Amr, Ibn 'Amir, 'Ashim, Hamzah, dan al-Kisa'i (Roshion, 
2008). 

2. Qira’at Masyhur 
Qira’at yang sanadnya kuat, sesuai dengan kaidah bahasa Arab serta rasm 

Utsmani, tetapi tidak mencapai derajat mutawatir. Beberapa qira’at dalam kategori 
ini adalah qira’at yang dinisbatkan kepada Khalaf al-Bazzar, Ya’qub al-Hadrami, dan 
Abu Ja’far Ibn Qa'qa Al-Madani (Roshion, 2008). 

3. Qira’at Ahad 
Qira’at yang memiliki sanad shahih tetapi tidak tersebar luas. Qira’at ini hanya 
dikenal oleh kalangan tertentu yang mendalami ilmu qira’at. Karena 
keterbatasan periwayatannya, qira’at ini tidak dapat dianggap sebagai bacaan Al-
Qur’an yang sah (Roshion, 2008).(Rashid, 2014) 

4. Qira’at Syadzah 
Qira’at yang sanadnya tidak shahih atau tidak memenuhi standar keabsahan 

qira’at yang ditetapkan oleh para ulama. Karena tidak memiliki dasar kuat, qira’at 
ini tidak dapat dijadikan pegangan dalam membaca Al-Qur’an secara resmi 
(Roshion, 2008). 

5. Qira’at Maudhu’ 
Qira’at yang diklaim berasal dari seseorang tanpa dasar atau asal usul yang 

jelas. Qira’at ini tidak memiliki hubungan dengan Rasulullah SAW dan tidak dapat 
dianggap sebagai bagian dari Al-Qur’an.(Roshion, 2008)  

6. Qira’at Mudrajah 
Bacaan yang ditambahkan ke dalam ayat Al-Qur’an oleh seorang perawi 

sebagai bentuk tafsir atau penjelasan tambahan. Karena merupakan interpretasi, 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

876 

 

qira’at ini tidak diakui sebagai bagian dari Al-Qur’an yang autentik (Roshion, 2008). 
Menurut Imam al-Zarqani, sebuah qira’at dapat diterima dan diakui jika 

memenuhi tiga syarat utama, yaitu: 
1. Memiliki sanad yang shahih dan mutawatir, 
2. Sesuai dengan rasm Utsmani, dan 
3. Mengikuti kaidah bahasa Arab yang baku (Roshion, 2008). 

Ketiga syarat ini menjadi tolok ukur utama dalam menentukan 
keabsahan suatu qira’at dalam tradisi Islam 

 
E. Macam-Macam Qira’at Al-Qur’an 

MacamQira’at Al-Qur’an adalah ilmu yang membahas tentang variasi cara 
membaca Al-Qur’an yang telah diwariskan dari Rasulullah SAW kepada para sahabat 
dan generasi setelahnya. Ilmu ini sangat penting karena berkaitan dengan 
pelestarian keaslian bacaan Al-Qur’an. Dalam perkembangannya, qira’at 
diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori berdasarkan keabsahan sanad dan 
ketersebarannya di kalangan ulama. 

1. Qira’at Mutawatir 
Qira’at mutawatir adalah qira’at yang diriwayatkan oleh banyak perawi 

dalam setiap generasi dengan jumlah yang begitu banyak, sehingga tidak mungkin 
ada kesepakatan untuk berdusta dalam periwayatannya. Bacaan ini langsung 
berasal dari Rasulullah SAW dan diwariskan secara lisan kepada para sahabat, 
tabi’in, hingga generasi selanjutnya. 
Beberapa contoh qira’at mutawatir yang paling dikenal adalah qira’at sab’ah (tujuh 
imam qira’at), seperti Hafs, Warsh, dan Qalon. Qira’at ini diakui oleh para ulama 
sebagai bacaan yang sah karena memiliki sanad yang kuat, sesuai dengan kaidah 
bahasa Arab, dan sejalan dengan rasm Utsmani.(Zahra et al., 2024) Karena 
keabsahannya yang tinggi, qira’at mutawatir menjadi pegangan utama dalam 
membaca dan memahami Al-Qur’an. 

2. Qira’at Ahad 
Qira’at ahad adalah qira’at yang diriwayatkan oleh perawi dalam jumlah 

terbatas dan tidak tersebar luas seperti qira’at mutawatir. Rantai perawinya tidak 
sekuat qira’at mutawatir, sehingga tingkat kepastiannya lebih rendah. 
Ciri-ciri qira’at ahad antara lain: 

1. Tidak banyak diriwayatkan oleh ulama, sehingga kurang tersebar. 
2. Beberapa bacaan dalam qira’at ini menyalahi rasm Utsmani atau kaidah bahasa 

Arab. 
3. Tidak bisa dijadikan sebagai bacaan resmi dalam Al-Qur’an. 

Meski demikian, qira’at ini masih memiliki nilai ilmiah dalam kajian qira’at dan 
tafsir selama tidak bertentangan dengan qira’at mutawatir. Beberapa contoh 
qira’at ahad berasal dari Imam Abu Amr dan Ibn Amir, yang meskipun memiliki 
sanad sahih, tetapi tidak mencapai derajat mutawatir(Syadali, 2019) 
3. Qira’at Syadz atau Iyazzat 

Qira’at syadz atau iyazzat adalah qira’at yang sanadnya tidak sahih dan tidak 
memenuhi standar rasm Utsmani, sehingga tidak diakui sebagai bagian dari Al-



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

877 

 

Qur’an. Qira’at ini umumnya berasal dari ijtihad para ulama dalam membaca ayat-
ayat tertentu yang dianggap memiliki variasi dalam pengucapannya. 
Beberapa karakteristik qira’at syadz: 

1. Tidak memiliki sanad yang kuat dan sering kali bertentangan dengan qira’at 
mutawatir. 

2. Diterapkan hanya pada beberapa ayat tertentu dan tidak bisa digunakan secara 
luas. 

3. Diperbolehkan dalam konteks kajian akademik, tetapi tidak diakui sebagai 
bacaan resmi dalam Al-Qur’an. 

Contoh qira’at syadz adalah bacaan lafadz " ك ́  yang dibaca dengan "ُ◌نن ج¸ ي
ha’ bukan dengan jim, yang diriwayatkan oleh Ibnu Al-Sumaifi’ (Ahmad Syadali dan 
Ahmad Rofi’i, 12). Menurut Imam As-Suyuthi, ada tambahan satu kategori dalam 
qira’at, yaitu qira’at tafsiriyah atau mudrajah, yaitu qira’at yang mengandung 
sisipan dalam bacaannya 

sebagai bentuk tafsir atau penjelasan terhadap suatu ayat. Salah satu 
contohnya adalah qira’at Abi Waqqash dalam QS. An-Nisa’ 4 : 12, yang 
menambahkan lafadz ن  أ ُ◌◌ُ  م  ُ◌ ̧  sebagai bentuk penjelasan terhadap ayat م
tersebut(Zahra, S., Basri, H., & Sapa, 2024). Dari berbagai macam qira’at di atas, 
qira’at mutawatir menjadi standar utama dalam membaca Al-Qur’an karena 
memiliki sanad yang sahih dan diakui oleh para ulama. Sementara itu, qira’at ahad 
dan qira’at syadz lebih banyak digunakan dalam kajian akademik dan sejarah 
perkembangan ilmu qira’at. Hal ini menunjukkan bahwa menjaga keautentikan 
bacaan Al-Qur’an sangat penting agar tetap sesuai dengan yang diwariskan 
Rasulullah SAW dan generasi setelahnya. 
                 Rumitnya  ilmu  qiraat  dan  sejarahnya  harus  tetap  disebarkan,  jangan  
sampai  tenggelam dimakan  zaman,  terlebih  kita  sudah  masuk  era  digital,karena  
semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui HP,dengan 
tetap disebarkannya informasi qiraat dan sejarahnya, maka dengan begitu menjadi 
langkah pembinaan dan  penyebaran  informasi  terkait  sejarah kitab  suci  umat  
Islam,sehingga diharapkan informasi qiraat dan sejarahnya tidak tenggelam 
termakan zaman,dan  secara  informatika  terkesan  lebih  termanajemen,(Syahrani, 
2018)terlebih  pentingnya manajemen   termasuk   manajemen   penyampaian   
informasi   qiraat   dan   sejarahnya   sudah diungkapkan  dalam  banyak  ayat  
alquran, dan  hal  ini  bagian  dari  strategi penyebaran informasi keislaman. 
(Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, 2022) 
 

F. Kaidah Sistem Qira’at Al-Qur’an 
Qira’at merupakan metode membaca Al-Qur’an dengan berbagai variasi 

bacaan yang memiliki dasar kuat dalam ilmu qira’at. Keberagaman ini bukan 
sekedar variasi bacaan, tetapi telah diajarkan langsung oleh Rasulullah SAW dan 
diwariskan melalui jalur periwayatan yang jelas. Oleh karena itu, untuk menjaga 
keautentikan dan menghindari penyimpangan dalam membaca Al-Qur’an, para 
ulama menetapkan sejumlah kaidah yang harus dipenuhi agar suatu qira’at dapat 
diterima sebagai bacaan yang sah. Dalam banyak kitab tafsir, qira’at menjadi bagian 
penting dalam memahami makna Al-Qur’an. Tafsir seperti Tafsir Ibnu Abbas, 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

878 

 

Tarjuman Al-Mustafid, Malja Al-Thalibin karya Kiai Sanusi, hingga Mushaf Qira’at 
oleh Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari, semuanya menyinggung tentang qira’at. 
Hal ini menunjukkan bahwa qira’at memiliki peran besar dalam ilmu tafsir dan tidak 
dapat dipisahkan dari kajian Al-Qur’an.(Prasastia Amnesti, M. E., & Thobroni, 2021) 

Melihat adanya banyak qira’at yang berkembang di kalangan umat Islam, 
para ulama menetapkan tiga syarat utama untuk memastikan bahwa qira’at yang 
digunakan memiliki landasan yang benar. Syarat ini juga digunakan untuk 
membedakan qira’at shahih dengan qira’at yang dianggap syadz (menyimpang), 
dha’if (lemah), atau bahkan batil (tidak sah)(DS, 2015). 

1. kesesuaian dengan Kaidah Bahasa Arab 
Setiap Qira’at harus sesuai dengan struktur bahasa Arab yang benar, baik 

dalam aspek tata bahasa (nahwu) maupun morfologi (sharaf). Tidak semua bentuk 
bahasa Arab dapat diterima dalam qira’at, melainkan hanya yang memiliki dasar 
kuat dalam kaidah bahasa Arab yang fasih dan diakui oleh para ulama. Namun, 
sering kali muncul perbedaan pandangan antara ahli qira’at dan ahli bahasa dalam 
menilai suatu bacaan. Beberapa ahli bahasa menolak qira’at tertentu karena 
dianggap bertentangan dengan aturan tata bahasa yang mereka susun. Padahal, 
qira’at yang memiliki sanad sahih seharusnya menjadi rujukan dalam pembentukan 
kaidah bahasa Arab, bukan sebaliknya. al-Qur’an adalah sumber utama dalam 
bahasa Arab, sehingga qira’at yang valid dari segi periwayatan harus lebih 
diutamakan daripada sekadar teori linguistik.(Fatimah, 2020) 

2. Memiliki Sanad yang Shahih 
Qira’at yang sah harus memiliki sanad yang jelas dan dapat 

dipertanggungjawabkan hingga Rasulullah SAW. Para ulama qira’at 
mengklasifikasikan tingkat keabsahan sanad dengan berbagai kategori, salah 
satunya yaitu mutawatir, yaitu qira’at yang periwayatannya oleh banyak perawi 
di setiap tingkatan sanadnya sehingga 
kemungkinan kesalahan atau rekayasa menjadi mustahil. Imam Makki bin Abi Thalib 
menyatakan bahwasannya qira’at yang shahih itu harus memenuhi tiga aspek 
utama, yaitu memiliki sanad yang jelas hingga Rasulullah SAW, sesuai dengan 
kaidah-kaidah bahasa Arab, dan tidak bertentangan dengan mushaf Utsmani. 
Pendapat ini juga diperkuat oleh Ibnu al-Jazari dalam karyanya Thayyibah an-
Nasyr.(Mu’arif, S., Hidayati, A., 2022) 

Selain itu, para imam qira’at tidak menetapkan bacaan berdasarkan 
kepopuleran dialek atau analisis tata bahasa semata, tetapi berdasarkan 
periwayatan yang paling valid. Abu ‘Amr ad-Dani menegaskan bahwa jika suatu 
qira’at telah terbukti keabsahannya melalui sanad yang kuat, maka kaidah bahasa 
Arab atau kebiasaan dialek tidak bisa dijadikan alasan untuk menolaknya. 

3. Sesuai dengan Mushaf Utsmani 
Qira’at wajib sesuai dengan mushaf Utsman yang telah ditetapkan pada era 

Khalifah Utsman bin Affan. Mushaf ini adalah menjadi standar utama dalam 
penulisan dan penyalinan al-Qur’an untuk menghindari dari perbedaan bacaan yang 
dapat memicu perselisihan di kalangan umat Islam. Bacaan yang terdapat dalam 
salah satu mushaf Utsmani dianggap sah, meskipun tidak ditemukan dalam mushaf 
lainnya. Para sahabat yang terlibat dalam penyusunan mushaf ini berijtihad dalam 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

879 

 

menentukan bentuk tulisan (rasm) yang dapat mencakup berbagai variasi qira’at 
yang mereka pahami.(Fahidin, 2021) 

Dalam praktiknya, seorang Muslim tidak diperbolehkan membaca al-Qur’an 
dengan bacaan yang menyelisihi mushaf Utsmani atau menggunakan qira’at yang 
tidak masyhur. Imam al-Baihaqi menegaskan bahwa membaca Al-Qur’an harus 
sesuai dengan mushaf yang menjadi pedoman dan qira’at yang masyhur, meskipun 
ada kemungkinan variasi dalam kaidah bahasa Arab. (Mu’arif, S., Hidayati, A., 2022) 

 
Kesimpulan  

Dalam kajian studi ulumul Qu’an ilmu qira’at adalah merupakan ilmu yang 
fokus mempelajari variasi bacaan al-Qur’an berdasarkan sanad dan riwayat yang 
telah ditetapkan oleh para ulama qira’at klasik. Studi ini bukan hanya berorientasi 
pada perbedaan pelafalan huruf atau suara, melainkan juga berperan dalam 
menjaga keaslian dan keotentikan teks Al-Qur’an yang diturunkan secara 
mutawatir melalui berbagai jalur periwayatan. Selain aspek pelafalan, ilmu qira’at 
juga berkontribusi dalam memperjelas makna ayat, memperindah bacaan, dan 
memberikan ruang bagi para ahli tafsir untuk menafsirkan ayat dengan 
mempertimbangkan perbedaan redaksional yang sahih. Dalam konteks Ulumul 
Qur’an, ilmu qira’at berfungsi sebagai alat untuk mengkaji bagaimana Al-Qur’an 
dibaca dan diajarkan sejak masa awal penyebarannya, sehingga variasi bacaan yang 
ada tidak merusak makna, melainkan justru memberikan pemahaman yang lebih 
kaya dan mendalam terhadap teks suci tersebut. 

Lebih jauh, ilmu qira’at juga mencerminkan kebesaran dan kemukjizatan 
dalam Al-Qur’an sebagai kitab yang tidak hanya tetap terjaga isi dan bentuknya, 
tetapi juga fleksibel dalam penyampaian bacaan sesuai dengan ragam dialek dan 
tradisi pembacaan yang autentik. Oleh karena itu, studi tentang qira’at adalah 
bagian yang tidak terpisahkan dari Ulumul Qur’an, yang tidak hanya memperkaya 
wawasan keilmuan, tetapi juga mendukung upaya pelestarian warisan keilmuan 
Islam yang mendalam dan komprehensif. Pada masa kini, urgensi penyebaran 
pengetahuan tentang makna dan kaidah qira’at menjadi semakin besar, mengingat 
tantangan era digital yang dapat membuat ilmu klasik seperti qira’at tersisih. Oleh 
karena itu, perlu adanya upaya strategis dalam membumikan kembali pemahaman 
qira’at melalui pendekatan digital yang adaptif, misalnya melalui pemanfaatan 
gawai seperti ponsel cerdas.  

Fenomena peningkatan minat terhadap pengajian qira’at di lembaga 
pendidikan tinggi dan sekolah menengah melalui program Kelas Kemahiran al-
Qur’an (KKQ) menjadi bukti bahwa ilmu ini masih relevan dan dibutuhkan dalam 
pembentukan karakter keislaman yang mendalam. Pengajaran ilmu qira’at tidak 
lagi hanya berpusat pada transfer ilmu secara konvensional, tetapi juga pada 
keterlibatan aktif murid dalam pembelajaran yang dipandu oleh guru sebagai 
fasilitator. Dalam rangka memperkuat kajian ini, penelitian ini disusun melalui 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

880 

 

pendekatan kajian literatur, yang bertujuan mengkaji dan menganalisis secara kritis 
literatur yang relevan sebagai basis konseptual. Sebagaimana ditegaskan oleh 
Nasution, studi pustaka merupakan tulang punggung dari setiap karya ilmiah 
karena melandasi arah dan kerangka berpikir penelitian. 

Daftar Pustaka 
Aida, A., Faradila, A. N., & Dewi, A. K. (2022). Variasi Qira’At Dan Latar Belakang 

Perbedaan Qira’At. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(1), 101–111. 
https://doi.org/.https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i1.23 

Alfiansyah, M. M. (2023). Urgensi Mempelajari Qira’at dan Pengaruh Perbedaannya 
ada Istinbath Hukum. Tawadhu, 72. 

Al-Khattan, M. K. (2006). Studi Ilmu Ilmu Al-Qur’an. Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an, 
Jakarta:Pusat Al-Kautsar. 

Anwar, R. (2008). Ulum Al-Qur’an. Bandung: Pustaka Setia. 43. 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of 

creative economy development-strengthening post covid-19 pandemic in 
Indonesia: Strategy and public policy management study. Linguistics and Culture 
Review, 413–426. 

Djalal, A. (2013). Ulumul Qur’an. Jakarta:Dunia Ilmu, 65. 
DS, M. R. (2015). Kriteria Dan Ketentuan Qira’at Al-Qur’an. Al-Qisthu. Jurnal Kajian 

Ilmu- Ilmu Hukum Islam, 13. https://doi.org/.https://doi.org/10.32694/qst.v12i.1208 
Fahidin, I. (2021). Studi Ulumul Qur’an Karya Muhammad Mafudz Al-Tarmas Dalam 

Buku Fath Al-Khabir Bi Sharh Miftah Al’Tafsir. Nun: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 
di Nusantara, 7(1), 243–265. https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.235 

Faruq, U. Al, Anas, S., Sifa, D., Maharani, V., Diva, N., & Siswanto, W. (2024). Journal 
of Discussion o f Qira ’ at in t he Qur ’ an. 3, 1–11. 

Fatimah, G. N. (2020). ANALISIS SEMANTIK PADA KATA SAFARA DAN DERIVASINYA 
DALAM AL-QUR’AN: STUDI ANALISIS MUSYTARAK LAFẒI. ALSUNIYAT: Jurnal 
Penelitian Bahasa, Sastra, dan Budaya Arab, 2(1), 69–80. 
https://doi.org/10.17509/alsuniyat.v2i1.24218 

Hidayat, M. U. I. F. H. (2016). Qirq’at Al-Qur’an. 4(2), 1–23. 
Ibrahim, T., & Darsono, H. (2008). Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis. (Ed. Tri 

Sakhatmo, 1st Ed.). Surakarta., 58. 
Khalil, S. M. A.-Qaththan. (2011). Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an. (Cet. 6). 
Mashira Yahaya, Rosyati Hanafiah, Nor Sazila Zakaria, Rohana Osman, & K. A., & 

Bahrain. (2019). Amalan pembelajaran abad ke-21 (pak21) dalam pengajaran dan 
pemudahcaraan (PdPc) guru-guru sekolah rendah. IPDA, 26. 

Mohd Syakir Moktar, & M. F. M. Sharif. (2021). Kaedah Talaqqi Musyafahah Dalam 
Tilawah Al-Quran. MANU Jurnal Pusat Penataran Ilmu Dan Bahasa (PPIB), 153–174. 
https://doi.org/10.51200/manu.vi.3280. 

Mu’arif, S., Hidayati, A., & H. (2022). Makna Qira’at Al-Qur’an. Nur Faizah. (2008). 
Sejarah Al-Qur’an. Jakarta Barat: CV Artha Rivera., 151. 

Nasution, M. K. (2017). Penelaahan literatur. Teknik Penulisan Karya Ilmi, 31. 
Prasastia Amnesti, M. E., & Thobroni, Y. A. (2021). Pengaruh Perbedaan Qira’at 

Shahih dalam Penafsiran Al-Qur’an dan Implikasinya Terhadap Hukum. Jurnal 
Pendidikan Indonesia, 157. https://doi.org/10.59141/japendi.v2i09.280 



 
 

Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 870-881 eISSN: 3024-8140 

881 

 

Pujianti, A. F. (2012). Aspek Qira’at dalam Al-Qur’an. Ssalimiya. Studi Ilmu Keagamaan 
Islam, 154–178. 

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). The 
contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 
107. 

Rashid, R. B. (2014). Qiraat Dalam Al-Qur’an: Apresiasi Ketokohan Ulama Tafsir dan 
Hadis Sepanjang Zaman. Jakarta: PT. Pustaka Cahaya., 127. 

Roshion, A. (2008). Ulumul Qur’an. Bandung: Pustaka Setia., 16. 
Syadali, A. R. A. (2019). QIRA’AT AL-QUR’AN (Makna dan Latar Belakang Timbulnya 

Perbedaan Qira’at). Urnal Al-Asas, III(2), Oktober., 124. 
Syahrani, S. (2018). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok 

Pesantren Anwarul.,Hasaniyyah. Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 
KabupatenTabalong., 50–59. 

Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: 
Jurnal., Ilmiah Keagamaan, Pendidikan Dan Kemasyarakatan, 191–203. 

Zahra, S., Basri, H., & Sapa, N. B. (2024). Peran Ilmu Qira’at Al-Qur’an dalam 
Pengambilan Hukum. TAFAQQUH, 9(2), 152–162. 
https://doi.org/10.70032/v8z0j353 

Zahra, S., Basri, H., Sapa, N. Bin, Islam, U., & Alauddin, N. (2024). Peran Ilmu Qira’at 
Al—Qur’an dalam Pengambilan Hukum. 1(2014), 152–162. 


