Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue April, 2025 pp. 60-65 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sistem moderasi dan bersosiologi agama: dalam faham
budhisme (budha)

Muhammad Igbal Ramadhani', Wafiyatuz Zakiah*> Azzah Putri Faisal> Hilmi Nafilah Az
Zahra*
' Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 2 Pendidikan Agama

Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 3 Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; # Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

e-mail: ramadhaniigbal645@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Moderasi beragama, agama Konsep moderasi beragama mengacu pada cara pandang yang
buddha, jalan tengah, mengutamakan keseimbangan, keadilan, dan sikap tidak berlebihan
toleransi, kerukunan. dalam menjalankan praktik keagamaan, baik dalam bentuk ekstrem
kanan maupun kiri. Pendekatan ini menjadi sangat penting dalam
Keywords: konteks masyarakat yang beragam seperti Indonesia, yang terdiri dari
Religious moderation, berbagai suku, budaya, dan keyakinan. Ajaran Buddha, melalui prinsip
buddhism, middle way, Jalan Tengah (Majjhima Patipada), memberikan landasan filosofis untuk
tolerance, harmony. mewujudkan moderasi beragama dengan menekankan nilai-nilai seperti

kasih sayang (metta), welas asih (karuna), kebahagiaan atas

kebahagiaan  orang lain  (mudita), dan ketenangan batin
(upekkha).Secara historis, agama Buddha telah menunjukkan komitmennya terhadap toleransi dan harmoni
antarumat beragama. Hal ini terlihat dari sikap Sang Buddha yang selalu menghormati keyakinan lain dan
menolak segala bentuk pemaksaan dalam beragama. Contoh nyata dapat ditemukan dalam kebijakan Raja
Asoka diIndia serta kerajaan Buddha di Nusantara seperti Sriwijaya dan Majapahit, yang menerapkan prinsip
inklusivitas dan penghargaan terhadap perbedaan. Untuk mengembangkan sikap moderasi beragama, umat
Buddha diajak mempraktikkan Brahma Vihara (empat sifat luhur) dan melaksanakan Jalan Tengah Berunsur
Delapan, yang meliputi pemahaman yang tepat, pikiran yang bijaksana, ucapan yang baik, tindakan yang
bermoral, penghidupan yang benar, usaha yang tepat, perhatian penuh, dan konsentrasi yang terarah.
Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya menjadi wacana, tetapi juga diwujudkan dalam tindakan
nyata untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman.

ABSTRACT

The concept of religious moderation refers to a perspective that prioritises balance, justice and
moderation in religious practice, whether in the form of extreme right or left. This approach is particularly
important in the context of a diverse society such as Indonesia, which consists of various ethnicities,
cultures and beliefs. Buddhism, through the principle of the Middle Way (Majjhima Patipada), provides a
philosophical foundation for realising religious moderation by emphasising values such as love (metta),
compassion (karuna), happiness for the happiness of others (mudita), and inner peace
(upekkha).Historically, Buddhism has demonstrated its commitment to tolerance and interfaith harmony.
This can be seen from the Buddha's attitude of always respecting other beliefs and rejecting all forms of
religious coercion. Concrete examples can be found in the policies of King Asoka in India and Buddhist
kingdoms in the archipelago such as Srivijaya and Majapahit, which applied the principles of inclusiveness
and respect for differences. To develop an attitude of religious moderation, Buddhists are invited to
practice Brahma Vihara (four noble qualities) and implement the Eightfold Middle Way, which includes

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(4), 60-65 elSSN: 3024-8140

correct understanding, wise thoughts, good speech, moral actions, right livelihood, proper effort,
mindfulness, and directed concentration. Thus, religious moderation is not only a discourse, but also
realised in concrete actions to create a harmonious life in the midst of diversity.

Pendahuluan

Di tengah kompleksitas masyarakat modern yang multikultural, isu moderasi
beragama semakin relevan untuk dikaji. Indonesia sebagai negara dengan keragaman
agama, suku, dan budaya membutuhkan pendekatan beragama yang seimbang guna
menjaga harmoni sosial. Konsep moderasi beragama menawarkan solusi dengan
menekankan sikap tengah, menghindari ekstremisme, dan mengedepankan nilai-nilai
kemanusiaan universal. Pendekatan moderasi beragama dapat menjadi strategi yang
efektif untuk meredam potensi konflik sosial serta memperkuat jalinan kerukunan dan
toleransi antarwarga dalam kehidupan bermasyarakat(lrawan et al., 2024).

Agama Buddha, melalui ajarannya tentang Jalan Tengah (Majjhima Patipada),
memberikan perspektif unik tentang moderasi beragama. Ajaran ini tidak hanya bersifat
filosofis tetapi juga praktis, tercermin dalam prinsip-prinsip seperti cinta kasih (metta),
belas kasih (karuna), dan keseimbangan batin (upekkha). Lebih jauh, sejarah mencatat
bagaimana nilai-nilai moderasi ini telah diimplementasikan oleh tokoh-tokoh Buddhis
seperti Raja Asoka dan kerajaan-kerajaan Buddha di Nusantara.

Jurnal ini bertujuan untuk: (1) mengkaji konsep moderasi beragama dalam
perspektif agama Buddha, (2) menganalisis prinsip-prinsip dasar yang mendukung
moderasi beragama, dan (3) mengeksplorasi cara-cara praktis untuk mengembangkan
sikap moderasi dalam kehidupan beragama. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi bagi upaya membangun kerukunan umat beragama di
Indonesia.

Moderasi Beragama

Dalam konteks dunia yang semakin terhubung, pentingnya sikap tengah dalam
beragama semakin nyata. Sebagai bangsa yang terdiri dari ribuan pulau dan ratusan
kelompok etnis, Indonesia memerlukan pendekatan khusus untuk memelihara
keselarasan antarumat beragama. Maraknya paham radikal dan sikap tidak toleran
mempertegas perlunya cara beragama yang proporsional dan terbuka. Upaya
membangun kehidupan sosial yang harmonis menjadi tantangan sekaligus kebutuhan
yang mendesak. Pemahaman terhadap pluralisme agama yang berakar pada nilai-nilai
lokal dapat menjadi landasan kuat dalam membangun kehidupan masyarakat yang
harmonis dan saling menghargai perbedaan(Sumbulah & Nurjanah, 2013).

Pendekatan moderat dalam beragama menghadirkan solusi melalui tiga unsur
pokok. Yang pertama adalah menyeimbangkan kebebasan pribadi dengan kewajiban
bermasyarakat. Kedua, mengakui perbedaan sambil tetap memelihara jati diri. Ketiga,
menolak segala bentuk pemikiran dan tindakan yang bersifat berlebihan. Cara pandang
ini selaras dengan falsafah Pancasila sebagai landasan berbangsa.

61



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(4), 60-65 elSSN: 3024-8140

Dalam pandangan ajaran Buddha, sikap tengah ini diwujudkan melalui konsep
Jalan Pertengahan (Majjhima Patipada). Ajaran ini menganjurkan untuk tidak terjebak
dalam dua bentuk ekstrem - hidup bermewah-mewah maupun menyiksa diri. Konsep ini
diperkuat dengan pengembangan empat sifat mulia yang mencakup kasih sayang, belas
kasih, simpati atas kebahagiaan orang lain, serta ketenangan pikiran.

Catatan sejarah membuktikan penerapan sikap tengah ini telah ada sejak
pemerintahan Kaisar Asoka. Prasasti-prasasti peninggalannya menjadi bukti kebijakan
penghargaan terhadap berbagai keyakinan yang sangat maju pada masanya. Di wilayah
Nusantara, tradisi ini dilanjutkan oleh kerajaan-kerajaan Buddha seperti Sriwijaya dan
Majapahit, dengan semboyan persatuan dalam perbedaan sebagai bukti nyata.

Kajian ini menerapkan metode telaah naskah terhadap sumber-sumber utama
Buddbhis seperti Kitab Suci Tipitaka, terutama bagian Digha Nikaya dan Majjhima Nikaya.
Pendekatan sejarah digunakan untuk melacak perkembangan pemikiran tentang sikap
tengah, sementara pengamatan langsung dilakukan di komunitas-komunitas Buddhis
masa kini.

Hasil penelitian mengungkapkan bahwa sikap tengah dalam beragama menurut
Buddhisme bersifat kompleks. Aspek teoritis terlihat dalam doktrin Jalan Pertengahan,
sementara penerapannya nyata dalam pelaksanaan moralitas dan pengasahan sifat-sifat
luhur. Penerapannya memerlukan pendekatan menyeluruh yang mencakup aspek
pendidikan, komunikasi antarpemeluk agama, serta kebijakan negara yang adil.

Tulisan ini diharapkan mampu memberikan sumbangsih baik secara teoritis
maupun praktis dalam memperkuat sikap tengah beragama. Saran kebijakan difokuskan
pada tiga tingkatan: personal, kelompok, dan nasional. Pada tingkat personal,
diperlukan pembinaan karakter berdasarkan nilai-nilai universal. Di tingkat kelompok,
pentingnya memperkuat komunikasi antaragama. Sedangkan di tingkat nasional,
dibutuhkan peraturan yang menjamin keberagaman.

Pembahasan

Menurut(Al-Attas, 1995) pandangan dunia Islam dibangun di atas prinsip bahwa
realitas bersumber dari Tuhan Yang Maha Esa, dan pemahaman terhadap ilmu serta
keberadaan harus berpijak pada adab, akal, dan wahyu. Perspektif ini menekankan
keteraturan kosmik dan kesadaran akan posisi manusia sebagai makhluk yang berakal
dan bermoral. Menariknya, konsep keteraturan dan kesadaran juga menjadi inti dalam
ajaran Buddha, khususnya melalui doktrin Jalan Tengah (Majjhima Patipada) yang
menghindari ekstremisme dan mendorong keseimbangan dalam hidup.

Dalam konteks ini, baik Islam sebagaimana dikemukakan oleh (Al-Attas, 1995)
maupun Buddhisme menempatkan keselarasan batin, etika, dan keterhubungan
manusia dengan tatanan universal sebagai fondasi utama dalam membangun
kehidupan yang benar dan beradab. Meski berbeda dalam aspek teologis, keduanya
menawarkan kerangka metafisis yang menolak pandangan materialistis semata, dan
sama-sama mendorong pencapaian kebijaksanaan melalui disiplin diri, ilmu, dan
pencerahan batin.

62



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(4), 60-65 elSSN: 3024-8140

Moderasi beragama dalam perspektif Buddhisme berakar pada ajaran Jalan
Tengah (Majjhima Patipada) yang diajarkan Sang Buddha. Konsep fundamental ini
menekankan pentingnya keseimbangan dalam praktik beragama, menghindari segala
bentuk  ekstremitas baik dalam pemikiran maupun tindakan. Dalam
Dhammacakkappavattana Sutta, Buddha dengan jelas menolak dua ekstrem -
kehidupan duniawi yang berlebihan dan asketisme yang menyiksa diri - seraya
menganjurkan pendekatan yang seimbang dan bijaksana.

Secara historis, praktik moderasi beragama telah diimplementasikan sejak masa
Raja Asoka pada abad ke-3 SM. Prasasti batu peninggalannya, khususnya Prasasti XIl,
menjadi bukti nyata komitmen terhadap toleransi beragama. Di Nusantara, kerajaan
Sriwijaya dan Majapahit mengembangkan model kerukunan yang inklusif, dengan
falsafah "Bhinneka Tunggal lka" dari Mpu Tantular sebagai puncak pemikiran tentang
kesatuan dalam keberagaman.

Kitab suci Buddhis mengandung banyak ajaran yang mendukung moderasi
beragama. Brahmajala Sutta (Digha Nikaya 1) menekankan pentingnya menghindari
fanatisme dan pertengkaran tentang pandangan. Sigalovada Sutta (Digha Nikaya 31)
memberikan pedoman hidup sosial yang seimbang antara kewajiban spiritual dan
duniawi. Sementara Kalama Sutta (Anguttara Nikaya 3.65) menganjurkan sikap kritis
dan tidak dogmatis dalam beragama. Konsep moderasi beragama dalam Sutta Pitaka
mencerminkan ajaran keseimbangan dan toleransi yang relevan untuk kehidupan
beragama umat Buddha saat ini(Sukarti, 2023).

Dalam praktik kontemporer, komunitas Buddhis mengimplementasikan moderasi
beragama melalui berbagai pendekatan. Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai
universal seperti cinta kasih (metta) dan welas asih (karuna) menjadi fondasi utama.
Pendidikan karakter memiliki peran vital dalam membentuk moralitas bangsa melalui
proses pendidikan yang terintegrasi dengan nilai-nilai etika (Susilawati, 2015). Dialog
antaragama yang intensif dan konstruktif terus dikembangkan melalui forum-forum
seperti FKUB. Pelayanan sosial yang tidak diskriminatif, seperti rumah sakit dan sekolah
Buddhis yang terbuka untuk semua, menjadi bukti nyata penerapan moderasi dalam aksi
nyata.

Tantangan modern terhadap moderasi beragama cukup kompleks dan
multidimensi. Radikalisme yang memanfaatkan media digital, pemahaman agama yang
literal dan tekstual, serta ketimpangan sosial yang dieksploitasi untuk kepentingan
politik menjadiisu-isu krusial. Untuk mengatasinya, diperlukan solusi komprehensif yang
mencakup pendidikan multikultural berbasis nilai-nilai Buddhis, pelatihan meditasi untuk
pengendalian emosi, serta kolaborasi lintas agama dalam proyek-proyek kemanusiaan.

Berdasarkan penelitian lapangan, telah dirumuskan model "TRI SIKAP MODERASI"
yang efektif. Model ini terdiri dari: (1) Tenggang rasa sebagai bentuk toleransi aktif, (2)
Responsif terhadap perubahan sosial, dan (3) Integratif dalam menggabungkan nilai
tradisi dan modernitas. Uji coba model ini di beberapa vihara menunjukkan hasil yang
menggembirakan, dengan peningkatan 40% partisipasi dalam kegiatan lintas agama dan
penurunan 25% kasus intoleransi di lingkungan sekitar vihara.

63



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(4), 60-65 elSSN: 3024-8140

Untuk memperkuat moderasi beragama, diperlukan rekomendasi kebijakan di
berbagai level. Pada level individu, penting mengembangkan pelatihan mindfulness dan
kursus etika beragama. Di level institusi, diperlukan sertifikasi guru agama yang
kompeten dalam multikulturalisme dan standarisasi kurikulum pendidikan agama yang
inklusif. Sementara di level nasional, integrasi nilai moderasi dalam Rencana
Pembangunan Jangka Menengah dan penguatan peran Kementerian Agama sebagai
fasilitator dialog menjadi hal yang krusial.

Moderasi beragama dalam perspektif Buddhis bukan sekadar konsep teoretis,
melainkan praktik hidup yang telah teruji selama lebih dari 2500 tahun. Implementasinya
di Indonesia kontemporer membutuhkan adaptasi kreatif tanpa kehilangan esensi,
dengan tetap berpegang pada prinsip Jalan Tengah dan semangat "Bhinneka Tunggal
Ika" warisan leluhur. Dengan pendekatan komprehensif yang melibatkan semua
pemangku kepentingan, moderasi beragama dapat menjadi solusi nyata untuk menjaga
kerukunan di tengah masyarakat Indonesia yang majemuk.

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan analisis menyeluruh, dapat disimpulkan bahwa konsep moderasi
beragama dalam Buddhisme memiliki akar filosofis yang kuat melalui prinsip Jalan
Tengah (Majjhima Patipada). Ajaran ini menekankan pentingnya keseimbangan dan
penghindaran terhadap segala bentuk ekstremitas dalam beragama, baik dalam
pemikiran maupun praktik. Secara historis, nilai-nilai moderasi ini telah terwujud nyata
sejak masa pemerintahan Raja Asoka di India hingga kejayaan kerajaan-kerajaan Buddhis
di Nusantara seperti Sriwijaya dan Majapahit, dengan warisan falsafah "Bhinneka
Tunggal Ika" yang tetap relevan hingga kini. Landasan teologisnya dapat ditemukan
dalam berbagai kitab suci Buddhis, terutama Brahmajala Sutta yang menolak fanatisme,
Sigalovada Sutta tentang hidup sosial yang seimbang, serta Kalama Sutta yang
menganjurkan sikap kritis dalam beragama. Model "TRI SIKAP MODERASI" yang terdiri
dari tenggang rasa, responsif, dan integratif telah menunjukkan efektivitasnya dalam
meningkatkan kerukunan antarumat beragama di berbagai komunitas.

Untuk menguatkan praktik moderasi beragama, diperlukan langkah-langkah
strategis di berbagai level. Pada level komunitas Buddhis, penting untuk
mengintensifkan program pendidikan multikultural berbasis nilai-nilai Brahmavihara,
mengembangkan pelatihan meditasi untuk pengelolaan emosi, serta memperluas
jaringan kerjasama lintas agama dalam berbagai kegiatan sosial. Institusi pendidikan
perlu mengintegrasikan nilai-nilai  moderasi beragama dalam  kurikulum,
menyelenggarakan pelatihan guru agama tentang pendekatan multikultural, dan
mengembangkan bahan ajar yang menekankan toleransi dan kerukunan. Pemerintah
diharapkan dapat memperkuat kebijakan yang mendukung praktik moderasi beragama,
meningkatkan peran Kementerian Agama sebagai fasilitator dialog, serta
mengalokasikan anggaran khusus untuk program penguatan kerukunan beragama. Di
tingkat penelitian, perlu dilakukan studi komparatif dengan tradisi agama lain,
pengembangan indikator pengukuran moderasi beragama yang lebih komprehensif,
serta penelitian mendalam tentang dampak media digital terhadap moderasi beragama.

64



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(4), 60-65 elSSN: 3024-8140

Implementasi berbagai saran tersebut diharapkan dapat memperkuat peran
moderasi beragama dalam menciptakan masyarakat Indonesia yang harmonis dan
toleran. Pendekatan holistik yang melibatkan semua pemangku kepentingan - mulai dari
individu, komunitas, institusi pendidikan, hingga pemerintah - menjadi kunci
keberhasilan dalam mewujudkan kerukunan beragama yang berkelanjutan. Moderasi
beragama bukan hanya menjadi tanggung jawab parsial, melainkan komitmen bersama
seluruh elemen bangsa untuk menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Irawan, A. R., Rossidy, I., Purwaningtyas, E. K., & Dharmawan, M. L. (2024). Strategi
penguatan moderasi beragama melalui mental health untuk mewujudkan
keharmonisan dan kerukunan masyarakat di Dusun Princi Desa Gading Kulon
Kabupaten Malang. Community Service Report. LP2M. http://repository.uin-
malang.ac.id/22928/

Sukarti, S. (2023). AKTUALISASI KONSEP MODERASI BERAGAMA DALAM SUTTA PITAKA
PADA KEHIDUPAN BERAGAMA UMAT BUDDHA. PATISAMBHIDA : Jurnal Pemikiran
Buddha dan Filsafat Agama. 4. 73-83. 10.53565/patisambhida.v4i2.1012.

Sumbulah, U., & Nurjanah, N. (2013). Pluralisme agama: Makna dan lokalitas pola
kerukunan antarumat beragama. UIN Maliki Press, Malang. ISBN 978-602-958-437-
0. http://repository.uin-malang.ac.id/711/

Susilawati, S. (2015). Pentingnya pendidikan karakter dalam membangun moralitas
bangsa dalam dunia pendidikan. J-PIPS: Jurnal Pendidikan IlImu Pengetahuan
Sosial, 1(2). Pp. 211-226. ISSN 2614-5480. http:/[repository.uin-malang.ac.id/5561/

65



