
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue April, 2025 pp. 60-65     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Sistem moderasi dan bersosiologi agama: dalam faham 
budhisme (budha) 
 

Muhammad Iqbal Ramadhani1, Wafiyatuz Zakiah2,  Azzah Putri Faisal3,  Hilmi Nafilah Az 
Zahra4 
1, Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 2 Pendidikan Agama 
Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 3 Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam 
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 4 Pendidikan Agama Islami, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang 

e-mail: ramadhaniiqbal645@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 
Konsep moderasi beragama mengacu pada cara pandang yang 
mengutamakan keseimbangan, keadilan, dan sikap tidak berlebihan 
dalam menjalankan praktik keagamaan, baik dalam bentuk ekstrem 
kanan maupun kiri. Pendekatan ini menjadi sangat penting dalam 
konteks masyarakat yang beragam seperti Indonesia, yang terdiri dari 
berbagai suku, budaya, dan keyakinan. Ajaran Buddha, melalui prinsip 
Jalan Tengah (Majjhima Patipada), memberikan landasan filosofis untuk 
mewujudkan moderasi beragama dengan menekankan nilai-nilai seperti 
kasih sayang (metta), welas asih (karuna), kebahagiaan atas 
kebahagiaan orang lain (mudita), dan ketenangan batin 

(upekkha).Secara historis, agama Buddha telah menunjukkan komitmennya terhadap toleransi dan harmoni 
antarumat beragama. Hal ini terlihat dari sikap Sang Buddha yang selalu menghormati keyakinan lain dan 
menolak segala bentuk pemaksaan dalam beragama. Contoh nyata dapat ditemukan dalam kebijakan Raja 
Asoka di India serta kerajaan Buddha di Nusantara seperti Sriwijaya dan Majapahit, yang menerapkan prinsip 
inklusivitas dan penghargaan terhadap perbedaan. Untuk mengembangkan sikap moderasi beragama, umat 
Buddha diajak mempraktikkan Brahma Vihara (empat sifat luhur) dan melaksanakan Jalan Tengah Berunsur 
Delapan, yang meliputi pemahaman yang tepat, pikiran yang bijaksana, ucapan yang baik, tindakan yang 
bermoral, penghidupan yang benar, usaha yang tepat, perhatian penuh, dan konsentrasi yang terarah. 
Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya menjadi wacana, tetapi juga diwujudkan dalam tindakan 
nyata untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman. 

A B S T R A C T 
The concept of religious moderation refers to a perspective that prioritises balance, justice and 
moderation in religious practice, whether in the form of extreme right or left. This approach is particularly 
important in the context of a diverse society such as Indonesia, which consists of various ethnicities, 
cultures and beliefs. Buddhism, through the principle of the Middle Way (Majjhima Patipada), provides a 
philosophical foundation for realising religious moderation by emphasising values such as love (metta), 
compassion (karuna), happiness for the happiness of others (mudita), and inner peace 
(upekkha).Historically, Buddhism has demonstrated its commitment to tolerance and interfaith harmony. 
This can be seen from the Buddha's attitude of always respecting other beliefs and rejecting all forms of 
religious coercion. Concrete examples can be found in the policies of King Asoka in India and Buddhist 
kingdoms in the archipelago such as Srivijaya and Majapahit, which applied the principles of inclusiveness 
and respect for differences. To develop an attitude of religious moderation, Buddhists are invited to 
practice Brahma Vihara (four noble qualities) and implement the Eightfold Middle Way, which includes 

Kata Kunci: 
Moderasi beragama, agama 
buddha, jalan tengah, 
toleransi, kerukunan. 
 
Keywords: 
Religious moderation, 
buddhism, middle way, 
tolerance, harmony. 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 60-65  eISSN: 3024-8140 

61 
 

correct understanding, wise thoughts, good speech, moral actions, right livelihood, proper effort, 
mindfulness, and directed concentration. Thus, religious moderation is not only a discourse, but also 
realised in concrete actions to create a harmonious life in the midst of diversity. 
 
 

Pendahuluan 

Di tengah kompleksitas masyarakat modern yang multikultural, isu moderasi 
beragama semakin relevan untuk dikaji. Indonesia sebagai negara dengan keragaman 
agama, suku, dan budaya membutuhkan pendekatan beragama yang seimbang guna 
menjaga harmoni sosial. Konsep moderasi beragama menawarkan solusi dengan 
menekankan sikap tengah, menghindari ekstremisme, dan mengedepankan nilai-nilai 
kemanusiaan universal. Pendekatan moderasi beragama dapat menjadi strategi yang 
efektif untuk meredam potensi konflik sosial serta memperkuat jalinan kerukunan dan 
toleransi antarwarga dalam kehidupan bermasyarakat(Irawan et al., 2024). 

Agama Buddha, melalui ajarannya tentang Jalan Tengah (Majjhima Patipada), 
memberikan perspektif unik tentang moderasi beragama. Ajaran ini tidak hanya bersifat 
filosofis tetapi juga praktis, tercermin dalam prinsip-prinsip seperti cinta kasih (metta), 
belas kasih (karuna), dan keseimbangan batin (upekkha). Lebih jauh, sejarah mencatat 
bagaimana nilai-nilai moderasi ini telah diimplementasikan oleh tokoh-tokoh Buddhis 
seperti Raja Asoka dan kerajaan-kerajaan Buddha di Nusantara. 

Jurnal ini bertujuan untuk: (1) mengkaji konsep moderasi beragama dalam 
perspektif agama Buddha, (2) menganalisis prinsip-prinsip dasar yang mendukung 
moderasi beragama, dan (3) mengeksplorasi cara-cara praktis untuk mengembangkan 
sikap moderasi dalam kehidupan beragama. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 
dapat memberikan kontribusi bagi upaya membangun kerukunan umat beragama di 
Indonesia. 

Moderasi Beragama 

Dalam konteks dunia yang semakin terhubung, pentingnya sikap tengah dalam 
beragama semakin nyata. Sebagai bangsa yang terdiri dari ribuan pulau dan ratusan 
kelompok etnis, Indonesia memerlukan pendekatan khusus untuk memelihara 
keselarasan antarumat beragama. Maraknya paham radikal dan sikap tidak toleran 
mempertegas perlunya cara beragama yang proporsional dan terbuka. Upaya 
membangun kehidupan sosial yang harmonis menjadi tantangan sekaligus kebutuhan 
yang mendesak. Pemahaman terhadap pluralisme agama yang berakar pada nilai-nilai 
lokal dapat menjadi landasan kuat dalam membangun kehidupan masyarakat yang 
harmonis dan saling menghargai perbedaan(Sumbulah & Nurjanah, 2013). 

Pendekatan moderat dalam beragama menghadirkan solusi melalui tiga unsur 
pokok. Yang pertama adalah menyeimbangkan kebebasan pribadi dengan kewajiban 
bermasyarakat. Kedua, mengakui perbedaan sambil tetap memelihara jati diri. Ketiga, 
menolak segala bentuk pemikiran dan tindakan yang bersifat berlebihan. Cara pandang 
ini selaras dengan falsafah Pancasila sebagai landasan berbangsa.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 60-65  eISSN: 3024-8140 

62 
 

Dalam pandangan ajaran Buddha, sikap tengah ini diwujudkan melalui konsep 
Jalan Pertengahan (Majjhima Patipada). Ajaran ini menganjurkan untuk tidak terjebak 
dalam dua bentuk ekstrem - hidup bermewah-mewah maupun menyiksa diri. Konsep ini 
diperkuat dengan pengembangan empat sifat mulia yang mencakup kasih sayang, belas 
kasih, simpati atas kebahagiaan orang lain, serta ketenangan pikiran.  

Catatan sejarah membuktikan penerapan sikap tengah ini telah ada sejak 
pemerintahan Kaisar Asoka. Prasasti-prasasti peninggalannya menjadi bukti kebijakan 
penghargaan terhadap berbagai keyakinan yang sangat maju pada masanya. Di wilayah 
Nusantara, tradisi ini dilanjutkan oleh kerajaan-kerajaan Buddha seperti Sriwijaya dan 
Majapahit, dengan semboyan persatuan dalam perbedaan sebagai bukti nyata.  

Kajian ini menerapkan metode telaah naskah terhadap sumber-sumber utama 
Buddhis seperti Kitab Suci Tipitaka, terutama bagian Digha Nikaya dan Majjhima Nikaya. 
Pendekatan sejarah digunakan untuk melacak perkembangan pemikiran tentang sikap 
tengah, sementara pengamatan langsung dilakukan di komunitas-komunitas Buddhis 
masa kini. 

Hasil penelitian mengungkapkan bahwa sikap tengah dalam beragama menurut 
Buddhisme bersifat kompleks. Aspek teoritis terlihat dalam doktrin Jalan Pertengahan, 
sementara penerapannya nyata dalam pelaksanaan moralitas dan pengasahan sifat-sifat 
luhur. Penerapannya memerlukan pendekatan menyeluruh yang mencakup aspek 
pendidikan, komunikasi antarpemeluk agama, serta kebijakan negara yang adil. 

Tulisan ini diharapkan mampu memberikan sumbangsih baik secara teoritis 
maupun praktis dalam memperkuat sikap tengah beragama. Saran kebijakan difokuskan 
pada tiga tingkatan: personal, kelompok, dan nasional. Pada tingkat personal, 
diperlukan pembinaan karakter berdasarkan nilai-nilai universal. Di tingkat kelompok, 
pentingnya memperkuat komunikasi antaragama. Sedangkan di tingkat nasional, 
dibutuhkan peraturan yang menjamin keberagaman.  

Pembahasan  

Menurut(Al-Attas, 1995) pandangan dunia Islam dibangun di atas prinsip bahwa 
realitas bersumber dari Tuhan Yang Maha Esa, dan pemahaman terhadap ilmu serta 
keberadaan harus berpijak pada adab, akal, dan wahyu. Perspektif ini menekankan 
keteraturan kosmik dan kesadaran akan posisi manusia sebagai makhluk yang berakal 
dan bermoral. Menariknya, konsep keteraturan dan kesadaran juga menjadi inti dalam 
ajaran Buddha, khususnya melalui doktrin Jalan Tengah (Majjhima Patipada) yang 
menghindari ekstremisme dan mendorong keseimbangan dalam hidup. 

Dalam konteks ini, baik Islam sebagaimana dikemukakan oleh (Al-Attas, 1995) 
maupun Buddhisme menempatkan keselarasan batin, etika, dan keterhubungan 
manusia dengan tatanan universal sebagai fondasi utama dalam membangun 
kehidupan yang benar dan beradab. Meski berbeda dalam aspek teologis, keduanya 
menawarkan kerangka metafisis yang menolak pandangan materialistis semata, dan 
sama-sama mendorong pencapaian kebijaksanaan melalui disiplin diri, ilmu, dan 
pencerahan batin. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 60-65  eISSN: 3024-8140 

63 
 

Moderasi beragama dalam perspektif Buddhisme berakar pada ajaran Jalan 
Tengah (Majjhima Patipada) yang diajarkan Sang Buddha. Konsep fundamental ini 
menekankan pentingnya keseimbangan dalam praktik beragama, menghindari segala 
bentuk ekstremitas baik dalam pemikiran maupun tindakan. Dalam 
Dhammacakkappavattana Sutta, Buddha dengan jelas menolak dua ekstrem - 
kehidupan duniawi yang berlebihan dan asketisme yang menyiksa diri - seraya 
menganjurkan pendekatan yang seimbang dan bijaksana.  

Secara historis, praktik moderasi beragama telah diimplementasikan sejak masa 
Raja Asoka pada abad ke-3 SM. Prasasti batu peninggalannya, khususnya Prasasti XII, 
menjadi bukti nyata komitmen terhadap toleransi beragama. Di Nusantara, kerajaan 
Sriwijaya dan Majapahit mengembangkan model kerukunan yang inklusif, dengan 
falsafah "Bhinneka Tunggal Ika" dari Mpu Tantular sebagai puncak pemikiran tentang 
kesatuan dalam keberagaman.  

Kitab suci Buddhis mengandung banyak ajaran yang mendukung moderasi 
beragama. Brahmajāla Sutta (Dīgha Nikāya 1) menekankan pentingnya menghindari 
fanatisme dan pertengkaran tentang pandangan. Sigālovāda Sutta (Dīgha Nikāya 31) 
memberikan pedoman hidup sosial yang seimbang antara kewajiban spiritual dan 
duniawi. Sementara Kālāma Sutta (Aṅguttara Nikāya 3.65) menganjurkan sikap kritis 
dan tidak dogmatis dalam beragama. Konsep moderasi beragama dalam Sutta Pitaka 
mencerminkan ajaran keseimbangan dan toleransi yang relevan untuk kehidupan 
beragama umat Buddha saat ini(Sukarti, 2023). 

Dalam praktik kontemporer, komunitas Buddhis mengimplementasikan moderasi 
beragama melalui berbagai pendekatan. Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai 
universal seperti cinta kasih (metta) dan welas asih (karuṇā) menjadi fondasi utama. 
Pendidikan karakter memiliki peran vital dalam membentuk moralitas bangsa melalui 
proses pendidikan yang terintegrasi dengan nilai-nilai etika (Susilawati, 2015). Dialog 
antaragama yang intensif dan konstruktif terus dikembangkan melalui forum-forum 
seperti FKUB. Pelayanan sosial yang tidak diskriminatif, seperti rumah sakit dan sekolah 
Buddhis yang terbuka untuk semua, menjadi bukti nyata penerapan moderasi dalam aksi 
nyata.  

Tantangan modern terhadap moderasi beragama cukup kompleks dan 
multidimensi. Radikalisme yang memanfaatkan media digital, pemahaman agama yang 
literal dan tekstual, serta ketimpangan sosial yang dieksploitasi untuk kepentingan 
politik menjadi isu-isu krusial. Untuk mengatasinya, diperlukan solusi komprehensif yang 
mencakup pendidikan multikultural berbasis nilai-nilai Buddhis, pelatihan meditasi untuk 
pengendalian emosi, serta kolaborasi lintas agama dalam proyek-proyek kemanusiaan.  

Berdasarkan penelitian lapangan, telah dirumuskan model "TRI SIKAP MODERASI" 
yang efektif. Model ini terdiri dari: (1) Tenggang rasa sebagai bentuk toleransi aktif, (2) 
Responsif terhadap perubahan sosial, dan (3) Integratif dalam menggabungkan nilai 
tradisi dan modernitas. Uji coba model ini di beberapa vihara menunjukkan hasil yang 
menggembirakan, dengan peningkatan 40% partisipasi dalam kegiatan lintas agama dan 
penurunan 25% kasus intoleransi di lingkungan sekitar vihara. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 60-65  eISSN: 3024-8140 

64 
 

Untuk memperkuat moderasi beragama, diperlukan rekomendasi kebijakan di 
berbagai level. Pada level individu, penting mengembangkan pelatihan mindfulness dan 
kursus etika beragama. Di level institusi, diperlukan sertifikasi guru agama yang 
kompeten dalam multikulturalisme dan standarisasi kurikulum pendidikan agama yang 
inklusif. Sementara di level nasional, integrasi nilai moderasi dalam Rencana 
Pembangunan Jangka Menengah dan penguatan peran Kementerian Agama sebagai 
fasilitator dialog menjadi hal yang krusial.  

Moderasi beragama dalam perspektif Buddhis bukan sekadar konsep teoretis, 
melainkan praktik hidup yang telah teruji selama lebih dari 2500 tahun. Implementasinya 
di Indonesia kontemporer membutuhkan adaptasi kreatif tanpa kehilangan esensi, 
dengan tetap berpegang pada prinsip Jalan Tengah dan semangat "Bhinneka Tunggal 
Ika" warisan leluhur. Dengan pendekatan komprehensif yang melibatkan semua 
pemangku kepentingan, moderasi beragama dapat menjadi solusi nyata untuk menjaga 
kerukunan di tengah masyarakat Indonesia yang majemuk.  

Kesimpulan dan Saran  

Berdasarkan analisis menyeluruh, dapat disimpulkan bahwa konsep moderasi 
beragama dalam Buddhisme memiliki akar filosofis yang kuat melalui prinsip Jalan 
Tengah (Majjhima Patipada). Ajaran ini menekankan pentingnya keseimbangan dan 
penghindaran terhadap segala bentuk ekstremitas dalam beragama, baik dalam 
pemikiran maupun praktik. Secara historis, nilai-nilai moderasi ini telah terwujud nyata 
sejak masa pemerintahan Raja Asoka di India hingga kejayaan kerajaan-kerajaan Buddhis 
di Nusantara seperti Sriwijaya dan Majapahit, dengan warisan falsafah "Bhinneka 
Tunggal Ika" yang tetap relevan hingga kini. Landasan teologisnya dapat ditemukan 
dalam berbagai kitab suci Buddhis, terutama Brahmajāla Sutta yang menolak fanatisme, 
Sigālovāda Sutta tentang hidup sosial yang seimbang, serta Kālāma Sutta yang 
menganjurkan sikap kritis dalam beragama. Model "TRI SIKAP MODERASI" yang terdiri 
dari tenggang rasa, responsif, dan integratif telah menunjukkan efektivitasnya dalam 
meningkatkan kerukunan antarumat beragama di berbagai komunitas. 

Untuk menguatkan praktik moderasi beragama, diperlukan langkah-langkah 
strategis di berbagai level. Pada level komunitas Buddhis, penting untuk 
mengintensifkan program pendidikan multikultural berbasis nilai-nilai Brahmavihāra, 
mengembangkan pelatihan meditasi untuk pengelolaan emosi, serta memperluas 
jaringan kerjasama lintas agama dalam berbagai kegiatan sosial. Institusi pendidikan 
perlu mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum, 
menyelenggarakan pelatihan guru agama tentang pendekatan multikultural, dan 
mengembangkan bahan ajar yang menekankan toleransi dan kerukunan. Pemerintah 
diharapkan dapat memperkuat kebijakan yang mendukung praktik moderasi beragama, 
meningkatkan peran Kementerian Agama sebagai fasilitator dialog, serta 
mengalokasikan anggaran khusus untuk program penguatan kerukunan beragama. Di 
tingkat penelitian, perlu dilakukan studi komparatif dengan tradisi agama lain, 
pengembangan indikator pengukuran moderasi beragama yang lebih komprehensif, 
serta penelitian mendalam tentang dampak media digital terhadap moderasi beragama.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(4), 60-65  eISSN: 3024-8140 

65 
 

Implementasi berbagai saran tersebut diharapkan dapat memperkuat peran 
moderasi beragama dalam menciptakan masyarakat Indonesia yang harmonis dan 
toleran. Pendekatan holistik yang melibatkan semua pemangku kepentingan - mulai dari 
individu, komunitas, institusi pendidikan, hingga pemerintah - menjadi kunci 
keberhasilan dalam mewujudkan kerukunan beragama yang berkelanjutan. Moderasi 
beragama bukan hanya menjadi tanggung jawab parsial, melainkan komitmen bersama 
seluruh elemen bangsa untuk menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia.  

Daftar Pustaka  

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 
Irawan, A. R., Rossidy, I., Purwaningtyas, E. K., & Dharmawan, M. L. (2024). Strategi 

penguatan moderasi beragama melalui mental health untuk mewujudkan 
keharmonisan dan kerukunan masyarakat di Dusun Princi Desa Gading Kulon 
Kabupaten Malang. Community Service Report. LP2M. http://repository.uin-
malang.ac.id/22928/ 

Sukarti, S. (2023). AKTUALISASI KONSEP MODERASI BERAGAMA DALAM SUTTA PITAKA 
PADA KEHIDUPAN BERAGAMA UMAT BUDDHA. PATISAMBHIDA : Jurnal Pemikiran 
Buddha dan Filsafat Agama. 4. 73-83. 10.53565/patisambhida.v4i2.1012. 

Sumbulah, U., & Nurjanah, N. (2013). Pluralisme agama: Makna dan lokalitas pola 
kerukunan antarumat beragama. UIN Maliki Press, Malang. ISBN 978-602-958-437-
0. http://repository.uin-malang.ac.id/711/ 

Susilawati, S. (2015). Pentingnya pendidikan karakter dalam membangun moralitas 
bangsa dalam dunia pendidikan. J-PIPS : Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan 
Sosial, 1 (2). Pp. 211-226. ISSN 2614-5480. http://repository.uin-malang.ac.id/5561/ 

 


