
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 861-869     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Analisis dampak imperialisme dan kolonialisme belanda 
terhadap struktur sosial dan ekonomi Indonesia 
 

Muhammad Sobih 
Program Studi Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam 
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 
e-mail: ikisobih@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 
Artikel ini membahas bentuk-bentuk imperialisme dan kolonialisme 
yang dilakukan Belanda di Indonesia, serta dampaknya terhadap 
struktur sosial masyarakat. Kolonialisme Belanda berlangsung dalam 
berbagai fase, dimulai dari kedatangan VOC sebagai instrumen 
kolonialisme ekonomi berbasis monopoli perdagangan rempah-rempah, 
hingga peralihan ke kolonialisme politik dan administratif setelah VOC 
dibubarkan. Dalam fase selanjutnya, kebijakan seperti Sistem Tanam 
Paksa (Cultuurstelsel) dan Politik Etis mencerminkan transformasi 
metode kolonial yang semakin sistematis dan mengakar. Berdasarkan 

teori imperialisme dari Hobson dan Lenin, kolonialisme Belanda di Indonesia merupakan bagian dari strategi 
kapitalis global untuk mengakses pasar, bahan baku, dan investasi. Kolonialisme ini juga membawa dampak 
struktural yang besar terhadap masyarakat Indonesia, termasuk terbentuknya kelas sosial baru, diskriminasi 
rasial, dan stratifikasi sosial yang tajam. Artikel ini menyoroti bagaimana proses kolonialisme tidak hanya 
mengeksploitasi sumber daya alam dan tenaga kerja, tetapi juga secara mendalam mengubah tatanan sosial 
dan budaya masyarakat Indonesia. 

A B S T R A C T 
This article discusses the forms of imperialism and colonialism practiced by the Dutch in Indonesia and 
their impact on the social structure of society. Dutch colonialism took place in various phases, starting 
from the arrival of the VOC as an instrument of economic colonialism based on the monopoly of the spice 
trade, to the transition to political and administrative colonialism after the VOC was dissolved. In the later 
phase, policies such as the Cultivation System (Cultuurstelsel) and Ethical Politics reflected the 
transformation of colonial methods that became more systematic and entrenched. Based on Hobson and 
Lenin's theory of imperialism, Dutch colonialism in Indonesia was part of a global capitalist strategy to 
access markets, raw materials and investment. It also had a major structural impact on Indonesian society, 
including the creation of new social classes, racial discrimination and sharp social stratification. This article 
highlights how the process of colonialism not only exploited natural resources and labor, but also 
profoundly changed the social and cultural fabric of Indonesian society. 
 
 

Pendahuluan  

Sejarah bangsa Indonesia tidak dapat dilepaskan dari imperialisme dan 
kolonialisme Belanda yang berlangsung selama lebih dari tiga abad. Pada awalnya, 
kedatangan Belanda ke Nusantara didorong oleh kepentingan ekonomi, khususnya 

Kata Kunci: 
Imperialisme, koloialisme, 
struktur sosial ekonomi 
indonesia. 
 
Keywords: 
Imperialism, colonialism, 
Indonesian socio-economic 
structure. 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

562 
 

untuk menguasai jalur perdagangan rempah-rempah yang sangat bernilai tinggi di pasar 
Eropa. Namun, seiring waktu, tujuan ekonomi tersebut berkembang menjadi upaya 
penguasaan politik dan sosial secara menyeluruh. Kolonialisme Belanda membawa 
dampak besar terhadap struktur sosial masyarakat Indonesia. Sistem sosial yang 
sebelumnya relatif egaliter dalam berbagai komunitas tradisional berubah menjadi 
struktur hierarkis yang kaku. Dalam tatanan baru ini, Belanda dan segelintir elit pribumi 
menempati posisi dominan, sementara rakyat pribumi lainnya berada di lapisan bawah. 
Akibatnya, muncul ketegangan antar kelompok masyarakat, terbentuknya kelas-kelas 
sosial baru berdasarkan kedekatan dengan kekuasaan kolonial, serta meluasnya praktik 
diskriminasi rasial dan sosial. Selain itu, nilai-nilai budaya lokal secara perlahan tergeser 
oleh norma-norma Barat yang dibawa melalui sistem pendidikan, administrasi 
pemerintahan, dan kebijakan sosial yang diterapkan oleh penguasa kolonial(Barat, 
2024). 

Memahami dampak imperialisme dan kolonialisme Belanda menjadi penting untuk 
menelusuri akar persoalan struktural yang dihadapi Indonesia dalam perjalanan 
sejarahnya. Dengan menelaah bagaimana struktur sosial dan ekonomi dibentuk dan 
diwariskan dari masa kolonial, kita dapat memperoleh gambaran yang lebih jelas 
tentang dinamika sosial Indonesia modern, serta menemukan jalan untuk memperbaiki 
ketidakadilan dan ketimpangan yang masih ada. Oleh karena itu, analisis mendalam 
terhadap pengaruh kolonialisme Belanda terhadap struktur sosial dan ekonomi 
Indonesia menjadi kajian yang penting dalam rangka membangun kesadaran historis 
sekaligus memperkuat upaya transformasi sosial di masa depan. 

Pembahasan  

Bentuk imperialisme dan kolonialisme di Indonesia  

Kolonialisme dan imperialisme Belanda di Indonesia merupakan proses panjang 
yang berlangsung berabad-abad, dengan bentuk, metode, dan tujuan yang berubah-
ubah sesuai dengan kebutuhan ekonomi, politik, dan sosial Belanda di Eropa dan di 
koloni. Perjalanan kolonialisme Belanda dapat dibagi dalam beberapa fase penting, dari 
kolonialisme ekonomi berbasis perdagangan hingga kolonialisme administratif berbasis 
kekuasaan politik dan militer(Pranata et al., 2014). 

A. Awal Kedatangan VOC sebagai Alat Kolonialisme Ekonomi 

Pada awal abad ke-17, Belanda membentuk Vereenigde Oostindische 
Compagnie (VOC) pada tahun 1602, sebuah perusahaan dagang besar yang diberi 
hak istimewa oleh pemerintah Belanda, termasuk hak untuk: Memonopoli 
perdagangan di wilayah Asia, Membuat perjanjian dengan penguasa local, 
Mendirikan benteng, Mengadakan perang, Mengangkat dan memberhentikan 
pejabat. 

VOC menjadi pionir kolonialisme berbentuk monopoli ekonomi, terutama atas 
komoditas rempah-rempah seperti cengkeh, pala, dan lada, yang sangat berharga di 
pasar Eropa(Basri et al., 2024). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

563 
 

 Praktik-praktik kolonial VOC: 

Praktik kolonialisme yang dilakukan oleh VOC di Nusantara mencerminkan 
strategi eksploitasi ekonomi yang sistematis. Salah satu bentuk utamanya adalah 
monopoli dagang, di mana VOC memaksa kerajaan-kerajaan lokal untuk 
menandatangani kontrak eksklusif yang mengharuskan mereka hanya berdagang 
dengan VOC. Kebijakan ini mempersempit ruang gerak perdagangan bebas di 
Nusantara dan menguntungkan posisi Belanda secara sepihak. Selain itu, VOC juga 
melakukan eksploitasi terhadap penduduk lokal dengan mewajibkan mereka 
menjual hasil bumi seperti rempah-rempah hanya kepada VOC, sering kali dengan 
harga yang sangat rendah, sehingga menekan kesejahteraan ekonomi masyarakat 
pribumi. Untuk mempertahankan kekuasaan dan mengatasi perlawanan, VOC 
menerapkan strategi politik devide et impera (politik pecah belah), yaitu dengan 
memanfaatkan pertikaian antarkerajaan lokal dan memperbesar konflik di antara 
mereka demi kepentingan kolonial. Meskipun awalnya VOC berhasil menguasai jalur 
perdagangan dan memperluas pengaruhnya(Penerapan & Fifo, 2023). 

Namun praktik korupsi internal yang meluas serta biaya besar untuk 
mempertahankan kekuasaan, terutama dalam bentuk peperangan, menyebabkan 
perusahaan ini mengalami kemunduran(Ghazali & Daulay, 2006). Akhirnya, pada 
akhir abad ke-18, VOC dinyatakan bangkrut dan dibubarkan, menandai berakhirnya 
era kolonialisme korporasi dan awal transisi ke kolonialisme langsung oleh 
pemerintah Belanda. 

B. Masa Pemerintahan Kolonial Dari Kolonialisme Ekonomi ke Kolonialisme Politik 

Setelah bubarnya VOC pada tahun 1799, kekuasaan VOC diambil alih oleh 
pemerintah Belanda secara langsung. Periode ini menandai pergeseran dari 
kolonialisme ekonomi menjadi kolonialisme politik dan administratif. Bentuk-bentuk 
kolonialisme yang diterapkan: 

1. Monopoli Perdagangan 
a. Belanda tetap mempertahankan kontrol perdagangan komoditas penting, 

termasuk kopi, tebu, nila, dan teh. 
b. Perjanjian-perjanjian dagang tetap dilakukan, tetapi dengan kekuatan militer 

yang lebih tegas. 
c. Pelabuhan-pelabuhan penting seperti Batavia (Jakarta), Semarang, dan 

Makassar dikendalikan penuh oleh Belanda. 
2. Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) 

Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) adalah kebijakan kolonial Belanda 
yang diperkenalkan pada tahun 1830 oleh Gubernur Jenderal Johannes van den 
Bosch di wilayah Hindia Belanda (sekarang Indonesia)(Sondarika, 2015). 
Kebijakan ini diberlakukan sebagai upaya untuk mengisi kas kerajaan Belanda 
yang mengalami krisis keuangan akibat berbagai peperangan di Eropa, 
termasuk dampak dari Perang Napoleon. Dalam pelaksanaannya, rakyat pribumi 
dipaksa untuk menyisihkan sebagian dari tanah pertanian mereka biasanya 
seperlima bagian untuk ditanami tanaman ekspor yang memiliki nilai jual tinggi 
di pasar internasional, seperti kopi, tebu, nila (indigo), teh, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

564 
 

tembakau(Hasibuan, 2018). Hasil dari tanaman ini kemudian harus diserahkan 
kepada pemerintah kolonial Belanda tanpa kompensasi yang memadai. Praktik 
ini dilakukan secara sistematis dan melibatkan pengawasan ketat oleh aparat 
kolonial maupun pejabat lokal yang bekerja sama dengan pemerintah Belanda. 

Sistem Tanam Paksa membawa dampak sosial dan ekonomi yang sangat 
buruk bagi masyarakat Indonesia, khususnya para petani. Mereka kehilangan 
kendali atas tanah dan hasil pertanian mereka sendiri, serta tidak memiliki 
kebebasan dalam menentukan tanaman yang akan ditanam. Banyak rakyat yang 
harus bekerja keras menanam komoditas ekspor, namun tetap hidup dalam 
kemiskinan karena tidak mendapatkan hasil yang setimpal dari kerja mereka. Di 
berbagai daerah, kebijakan ini menyebabkan berkurangnya produksi pangan 
lokal karena lahan-lahan subur dialihfungsikan untuk tanaman ekspor, sehingga 
menyebabkan krisis pangan, kelaparan, dan penderitaan yang meluas. Selain 
itu, beban kerja yang berat dan sistem yang eksploitatif membuat rakyat 
mengalami tekanan fisik dan psikologis. Akibat dari sistem ini juga menimbulkan 
protes dan kecaman dari beberapa pihak di Belanda sendiri, yang pada akhirnya 
mendorong reformasi kebijakan kolonial di kemudian hari. 

3. Politik Etis (Ethical Policy) 

Politik Etis (Ethical Policy) adalah kebijakan baru pemerintah kolonial 
Belanda yang secara resmi dideklarasikan pada tahun 1901 sebagai bentuk 
tanggapan terhadap kritik tajam dari kalangan liberal dan humanis di Belanda 
mengenai penderitaan yang dialami rakyat Indonesia akibat eksploitasi kolonial, 
terutama setelah diberlakukannya Sistem Tanam Paksa 
(Cultuurstelsel)(Novriyanto et al., 2023). Kritik ini semakin kuat setelah 
munculnya karya Multatuli (nama pena dari Eduard Douwes Dekker) berjudul 
Max Havelaar yang membongkar praktik penindasan di tanah jajahan(Erowati & 
Bahtiar, 2011). Politik Etis didasarkan pada pandangan bahwa Belanda memiliki 
"utang kehormatan" kepada rakyat Indonesia dan bertanggung jawab untuk 
meningkatkan kesejahteraan mereka. Kebijakan ini diwujudkan dalam tiga 
program utama yang dikenal sebagai Trilogi Etis, yaitu irigasi, edukasi, dan 
migrasi(Kurniawan et al., 2022). 

Program irigasi berfokus pada pembangunan jaringan pengairan untuk 
menunjang sektor pertanian, terutama di daerah-daerah pertanian yang 
penting bagi produksi kolonial. Program edukasi diwujudkan melalui pendirian 
sekolah-sekolah bagi pribumi, baik dalam bentuk sekolah dasar (seperti Sekolah 
Rakyat) maupun sekolah lanjutan bagi kalangan elit pribumi, seperti Hollandsch-
Inlandsche School (HIS) dan Sekolah Menengah Pertama(Supriadi, 2003). 
Sedangkan program migrasi bertujuan memindahkan penduduk dari pulau Jawa 
yang padat ke wilayah-wilayah lain seperti Sumatra dan Kalimantan untuk 
membuka lahan-lahan baru, serta mengatasi kepadatan penduduk dan 
kelangkaan tanah di Jawa. 

Namun, dalam praktiknya, pelaksanaan Politik Etis tidak sepenuhnya 
berpihak pada kepentingan rakyat pribumi(Spinoza et al., n.d.). Pendidikan yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

565 
 

disediakan lebih diarahkan untuk mencetak tenaga kerja berpendidikan rendah 
yang dapat dipekerjakan sebagai pegawai rendahan dalam administrasi kolonial 
atau sebagai tenaga kerja terampil di sektor perkebunan. Program irigasi dan 
migrasi juga lebih menguntungkan kepentingan ekonomi Belanda karena 
membantu meningkatkan produksi perkebunan dan membuka lahan-lahan baru 
untuk eksploitasi sumber daya alam. Meskipun penuh keterbatasan dan 
kepentingan tersembunyi dari pihak kolonial, Politik Etis memiliki dampak 
penting dalam sejarah Indonesia. Salah satu dampak positif utamanya adalah 
munculnya golongan terpelajar pribumi yang kelak menjadi pelopor dan 
penggerak pergerakan nasional, memperjuangkan kemerdekaan Indonesia dari 
penjajahan Belanda. 

C. Teori Imperialisme dan Konteks Kolonialisme Belanda 

  Menurut teori imperialisme klasik yang dikemukakan oleh J.A. Hobson (1902) 
dan diperluas oleh Lenin dalam bukunya Imperialism: The Highest Stage of 
Capitalism (1917)(Lenin, 2013): 
1. Imperialisme lahir dari kebutuhan negara-negara kapitalis untuk mencari: 

a. Pasar baru untuk produk industrinya. 

b. Daerah investasi yang lebih menguntungkan. 

c. Sumber bahan baku untuk industri. 

2. Belanda melakukan imperialisme di Indonesia untuk: 

a. Mengamankan pasokan bahan mentah penting. 

b. Menjadi sumber pasar produk Eropa. 

c. Mengalirkan keuntungan ke kas negara Belanda. 

Konteks ini menjelaskan bahwa kolonialisme dan imperialisme Belanda di 
Indonesia bukan sekadar upaya penguasaan wilayah, tetapi bagian dari strategi 
besar mempertahankan kekuatan ekonomi kapitalis di Eropa. 

Dampak struktur sosial 

Kolonialisme Belanda membawa dampak yang jauh melampaui bidang ekonomi, 
pengaruhnya juga secara mendalam mengubah struktur sosial masyarakat Indonesia. 
Sebelum kedatangan kolonialis, masyarakat Indonesia umumnya bersifat komunal, 
dengan kepemilikan tanah secara kolektif dan otoritas politik yang terdesentralisasi 
pada kepala adat atau raja lokal. Interaksi sosial lebih egaliter dalam konteks komunitas 
adat. 

Namun, kolonialisme Belanda memperkenalkan sistem sosial baru yang lebih 
stratifikatif dan hierarkis, menciptakan garis pemisah yang tegas berdasarkan ras, status 
sosial, dan fungsi ekonomi(Djazilan, 2018). Sejarawan Anthony Reid dalam karyanya 
Southeast Asia in the Age of Commerce mencatat bahwa kolonialisme memperkenalkan 
sistem kasta sosial baru yang memperdalam jurang ketidaksetaraan di Nusantara(Aulia 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

566 
 

et al., 2023). Adapun perubahan besar dalam struktur sosial akibat kolonialisme antara 
lain: 

1. Pembentukan Kelas Sosial Baru 

Priyayi Birokrat, Kelompok bangsawan lokal (priyayi) direkrut untuk menjadi 
birokrat dalam pemerintahan kolonial. Mereka berperan sebagai perantara antara 
rakyat dengan pemerintah Belanda, memperoleh status sosial dan ekonomi lebih 
tinggi dibandingkan rakyat biasa(Rodi Wahyudi, 2020). Kelas Buruh dan Petani, 
Masyarakat bawah semakin termarjinalkan dalam struktur kolonial sebagai buruh 
kasar di perkebunan, pertambangan, dan proyek-proyek kolonial. 

2. Diskriminasi Rasial yang Terinstitusionalisasi 

 Sistem hukum kolonial membagi penduduk ke dalam tiga kategori rasial 
utama: Eropa (termasuk Belanda dan keturunan Eropa), Timur Asing (Tionghoa, 
Arab, dan India), dan Pribumi (penduduk asli Indonesia)(Erniwati, 2019). 

Hak-hak sosial, politik, dan ekonomi ditentukan berdasarkan klasifikasi ras ini. 
Misalnya, warga Eropa memiliki akses lebih luas terhadap pendidikan, peradilan, 
dan jabatan pemerintahan. Pribumi mendapat sedikit hak, dibatasi dalam 
pendidikan, mobilitas sosial, dan kesempatan ekonomi. 

3. Perubahan dalam Pola Pendidikan dan Budaya 

Pendidikan Barat diperkenalkan, tetapi sangat selektif. Awalnya hanya anak-
anak Eropa dan golongan Timur Asing kaya yang mendapat akses penuh. 
Pendidikan untuk pribumi berkembang melalui sekolah-sekolah seperti Hollandsch-
Inlandsche School (HIS), namun terbatas jumlah dan kualitasnya. Muncul elit 
intelektual pribumi seperti Sukarno, Hatta, Sjahrir, dan Tan Malaka, yang 
menggabungkan pendidikan Barat dengan semangat nasionalisme. 

4. Pergeseran Budaya dan Orientasi Sosial 

Nilai-nilai lokal perlahan tergeser oleh nilai-nilai individualisme, kapitalisme, 
dan rasionalisme ala Barat. Konsep tanah komunal berubah menjadi kepemilikan 
individu atau kontrak jangka panjang atas tanah (cultuurstelsel, dan kemudian 
agrarische wet 1870), memperkenalkan hubungan produksi kapitalistik. Bahasa 
Belanda menjadi simbol status sosial, sehingga penguasaan bahasa ini menjadi 
sarana mobilitas sosial baru. 

Perubahan sosial yang dibawa kolonialisme Belanda di Indonesia bukan 
sekadar pergeseran struktur ekonomi, melainkan transformasi fundamental 
terhadap struktur sosial, budaya, dan pola kekuasaan. Stratifikasi sosial 
berdasarkan ras dan kelas yang diperkenalkan Belanda meninggalkan warisan 
panjang dalam dinamika sosial-politik Indonesia, bahkan hingga 
pascakemerdekaan. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

567 
 

 

Dampak terhadap ekonomi 

Kebijakan ekonomi kolonial Belanda membawa dampak jangka panjang yang 
kompleks terhadap struktur ekonomi Indonesia. Fokus utama ekonomi kolonial adalah 
eksploitasi sumber daya alam dan tenaga kerja lokal untuk memenuhi kebutuhan pasar 
dunia dan menyejahterakan Belanda, bukan untuk mendorong pembangunan ekonomi 
rakyat Indonesia(Tinggi et al., 2024). Akibatnya, model ekonomi yang terbentuk bersifat 
ekstraktif, tidak berkelanjutan, dan meninggalkan warisan keterbelakangan struktural. 
Beberapa dampak ekonomi utama yang muncul antara lain: 

1. Eksploitasi Besar-besaran atas Sumber Daya Alam 
Kolonialisme Belanda di Indonesia sangat berfokus pada eksploitasi hasil 

bumi seperti rempah-rempah, kopi, tebu, gula, teh, dan minyak bumi yang melimpah 
di nusantara. Komoditas-komoditas tersebut diekspor ke pasar Eropa dengan harga 
murah untuk memenuhi kebutuhan dan keuntungan ekonomi Belanda, sementara 
rakyat Indonesia hanya memperoleh manfaat yang sangat minim dari kekayaan alam 
mereka sendiri(Ridhoi, 2021). Eksploitasi ini mencapai puncaknya melalui penerapan 
cultuurstelsel atau sistem tanam paksa pada abad ke-19, di mana petani pribumi 
diwajibkan menanam tanaman ekspor tertentu di sebagian lahan mereka. Kebijakan 
ini tidak hanya membebani rakyat secara ekonomi, tetapi juga mengorbankan 
produksi pangan lokal, yang sering kali menyebabkan kelaparan dan penderitaan di 
berbagai wilayah. 

2. Kemiskinan Struktural dan Krisis Sosial 
 Sistem tanam paksa yang diterapkan oleh pemerintah kolonial Belanda 

menyebabkan petani kehilangan kendali atas tanah dan hasil produksi mereka 
sendiri(Nurcahyanti, 2023). Sebagian besar lahan pertanian dialokasikan untuk 
menanam komoditas ekspor seperti kopi, tebu, dan nila, sehingga mengurangi 
ketersediaan lahan untuk tanaman pangan yang dibutuhkan masyarakat setempat. 
Akibatnya, banyak daerah mengalami kelaparan, penurunan kesejahteraan, dan 
kerusakan terhadap tatanan ekonomi pedesaan yang sebelumnya lebih mandiri. 
Sejarawan Onghokham mencatat bahwa sistem tanam paksa ini tidak hanya 
menciptakan penderitaan jangka pendek, tetapi juga memperkuat ketimpangan 
sosial-ekonomi dan meninggalkan warisan kemiskinan struktural yang 
membelenggu kehidupan rakyat Indonesia hingga jauh setelah masa penjajahan 
berakhir. 

3. Keterbelakangan dan Hambatan terhadap Industrialisasi Lokal 
 Pemerintah kolonial Belanda secara sengaja menghambat pertumbuhan 

industri manufaktur di Indonesia guna mempertahankan dominasi ekonomi Eropa 
atas wilayah jajahannya. Kebijakan ini dirancang untuk memastikan bahwa Indonesia 
tetap berperan sebagai pemasok bahan mentah bagi industri-industri di Eropa, 
sekaligus menjadi pasar konsumen bagi barang-barang jadi yang diproduksi di sana. 
Dengan demikian, struktur ekonomi kolonial dibuat sedemikian rupa agar 
menciptakan ketergantungan permanen terhadap produk asing. Tidak terdapat 
upaya serius dari pihak kolonial untuk membangun industri pengolahan lokal 
ataupun mendorong inovasi teknologi di kalangan rakyat pribumi. Akibatnya, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

568 
 

perkembangan ekonomi Indonesia menjadi terhambat, dan warisan ketergantungan 
ini masih terasa bahkan hingga masa pascakemerdekaan. 

4. Ketergantungan Ekonomi yang Sistemik 
 Pola hubungan ekonomi yang dikembangkan selama masa kolonial Belanda 

bersifat dependent, di mana Indonesia berperan sebagai pengekspor bahan mentah 
seperti hasil pertanian dan tambang, serta sebagai pengimpor barang jadi dari 
Eropa. Pola ini menciptakan ketergantungan struktural yang sulit diatasi bahkan 
setelah Indonesia meraih kemerdekaan. Model ekonomi yang berbasis pada ekspor 
bahan mentah ini tidak hanya memperlambat proses industrialisasi nasional, tetapi 
juga memperpanjang periode keterbelakangan ekonomi yang diwariskan dari masa 
kolonial.    

 Dalam konteks ini, teori ketergantungan (Dependency Theory) yang 
dikemukakan oleh Andre Gunder Frank menjadi kerangka analisis yang relevan. 
Frank menjelaskan bahwa negara-negara bekas koloni cenderung tetap terjerat 
dalam struktur ketergantungan ekonomi global yang timpang, di mana kemajuan 
ekonomi negara-negara maju justru ditopang oleh eksploitasi dan keterbelakangan 
negara-negara berkembang. Kasus Indonesia menjadi contoh konkret dari argumen 
Frank, di mana ketidakberdayaan ekonomi lokal saat ini tidak dapat dilepaskan dari 
warisan struktur kolonial yang tidak pernah sepenuhnya dirombak atau dibongkar 
pascakemerdekaan(Emeh, 2012). 

Kesimpulan  

Kolonialisme dan imperialisme Belanda di Indonesia mengalami transformasi dari 
dominasi ekonomi oleh VOC ke bentuk kolonialisme politik yang lebih terstruktur 
setelah VOC dibubarkan. Awalnya, VOC memonopoli perdagangan rempah-rempah dan 
mengeksploitasi sumber daya lokal demi keuntungan Belanda. Setelah diambil alih 
langsung oleh pemerintah Belanda, penjajahan semakin sistematis melalui kebijakan 
seperti Sistem Tanam Paksa dan Politik Etis. Meskipun Politik Etis membuka peluang 
pendidikan bagi kaum pribumi, kebijakan tersebut tetap lebih menguntungkan 
kepentingan kolonial dan memperburuk kondisi sosial ekonomi rakyat. 

Akibatnya, kolonialisme Belanda meninggalkan warisan yang kompleks dan 
merugikan, munculnya struktur sosial yang diskriminatif dengan stratifikasi rasial, serta 
eksploitasi ekonomi yang menyebabkan kemiskinan berkepanjangan dan menghambat 
pertumbuhan industri lokal. Ketergantungan terhadap sistem ekonomi kolonial ini 
berdampak jangka panjang dan memengaruhi arah pembangunan Indonesia bahkan 
setelah meraih kemerdekaan. 

Daftar Pustaka  

Aulia, C., Negeri, I., & Utara, S. (2023). T i p s. 1(2), 104–116. 
Barat, P. B. (2024). Transformasi masyarakat indonesia pada masa penjajahan bangsa 

barat. 2, 71–79. 
Basri, M., Ayu, S. N., Nabilla, G., & Berutu, S. L. (2024). Background to the Arrival of the 

Dutch, VOC, Dutch East Indies. EDUCTUM: Journal Research, 3(1), 21–26. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 861-869  eISSN: 3024-8140 

569 
 

https://doi.org/10.56495/ejr.v3i1.443 
Djazilan, M. S. (2018). Pendidikan Islam Informal Pada Kelas Menengah Muslim di 

Surabaya (Studi Tentang Sosialisasi dan Internalisasi Nilai Keislaman Melalui Forum 
Dakwah Keagamaan di Surabaya). Disertasi, 1–259. 

Emeh, I. E. J. (2012). A Discourse on Andre Gunder Frank’s Contribution to the Theory 
and Study of Development and Underdevelopment; its Implication on Nigeria’s 
development situation. Greener Journal of Biological Sciences, 2(3), 052–065. 
https://doi.org/10.15580/gjbs.2012.3.102712158 

Erniwati, E. (2019). Identitas Etnis Tionghoa Padang Masa Pemerintah Hindia Belanda. 
Patanjala : Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya, 11(2), 185. 
https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i2.482 

Erowati, R., & Bahtiar, A. (2011). 0 | Sejarah Sastra Indonesia. 74. 
Ghazali, A., & Daulay, S. P. (2006). Korupsisumberkehancuran. 5(2), 326–332. 
Hasibuan,  reni ria armayani. (2018). Buku Ajar Perekonomian Indonesia. 443. 
Kurniawan, A., Prameswari, A., & Ekwandari, Y. S. (2022). Irigasi dan Pendidikan Politik 

Etis di Kota Metro. The Indonesian Journal of Social Studies, 6(2), 40–47. 
Lenin, V. I. (2013). Imperialism, the highest stage of capitalism. Third World Urbanization, 

29–36. https://doi.org/10.4324/9780203717349 
Novriyanto, Y., Apriyana, S. B., & Komariyah, S. (2023). Pengaruh Kebijakan Politik Etis 

Terhadap Perkembangan Pendidikan di Indonesia. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan 
Sosial, 1(1), 88–94. https://doi.org/10.58540/jipsi.v1i1.17 

Nurcahyanti, E. A. S. (2023). Determinasi Petani Dalam Hukum Agraria di Indonesia. 
COURT REVIEW: Jurnal Penelitian Hukum, 3(1), 36–50. 

Penerapan, D., & Fifo, M. (2023). 1* , 2 1,2. 18(2), 17–23. 
Pranata, R. A., Ibrahimsyah, Z., Sultani, M., & Aulia, M. (2014). Pemikiran Nasionalisme 

Dalam Pergerakan Nasional Di Indonesia Sebagai Titik Awal Rasa Kebangsaan Dan 
Persatuan Indonesia (1908-1942). Sejarah Fakultas Ilmu Sosial Universitas Negeri 
Malang, 28–52. 

Ridhoi, R. (2021). Kosmopolitanisme Tanaman Tebu Dalam Historiografi Indonesia. 
Sejarah Dan Budaya : Jurnal Sejarah, Budaya, Dan Pengajarannya, 15(1), 164. 
https://doi.org/10.17977/um020v15i12021p164 

Rodi Wahyudi. (2020). Maladministrasi Birokrasi di Indonesia Dalam Perspektif Sejarah. 
Jurnal Niara, 13(1), 145–154. https://doi.org/10.31849/niara.v13i1.3295 

Sondarika, W. (2015). Dampak Culturstelsel (Tanam Paksa) Bagi Masyarakat Indonesia 
dari Tahun 1830-1870. Jurnal Artefak, 3(1), 59–66. 

Spinoza, E. K., Suryakusuma, K. P., Biljmer, T., & Suranto, H. (n.d.). BAB IV A . Analisis 
Struktur dalam Novel De Winst. 25–74. 

Supriadi, D. (2003). Guru di Indonesia. Researchgate.Net, February, 2. 
Tinggi, S., Ekonomi, I., & Depok, H. (2024). Dampak Kolonialisme Barat Terhadap Dunia 

Islam Pada Abad Ke- 17 Hingga Ke-19 : Analisis Sejarah dan Implikasi Kontemporer. 
3(5), 5304–5314. 

 
 
 


