
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1000-1006      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Sejarah Peradilan Agama : di Indonesia 

Moh Idris 
Program studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: muhammadindris1509@gmail.com   
 

A B S T R A K 
Penelitian ini membahas perkembangan historis peradilan agama di 
Indonesia mulai dari awal masuknya Islam ke Nusantara hingga masa 
pascakemerdekaan. Studi ini menunjukkan bahwa peradilan agama 
memiliki akar yang kuat dalam struktur sosial masyarakat muslim 
sejak era kerajaan Islam seperti Samudera Pasai dan Mataram. 
Meskipun sempat mengalami pembatasan dan marginalisasi selama 
masa penjajahan Belanda dan Jepang, peradilan agama tetap 
bertahan berkat peran strategis tokoh-tokoh Islam dan penerimaan 
masyarakat. Setelah kemerdekaan, peradilan agama memperoleh 
legitimasi hukum dalam sistem ketatanegaraan Indonesia, sejalan 

dengan semangat Piagam Jakarta dan UUD 1945. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa peradilan agama di 
Indonesia tidak hanya merupakan produk historis, tetapi juga berfungsi sebagai bagian integral dari sistem 
hukum nasional yang menangani perkara keperdataan umat Islam. Penelitian ini merekomendasikan 
penguatan kelembagaan peradilan agama melalui pembaruan hukum, peningkatan kualitas sumber daya 
manusia, dan edukasi publik yang berkelanjutan. 
A B S T R A C T 

Indonesia from the beginning of the entry of Islam into the archipelago to the post-independence period. 
This study shows that religious courts have strong roots in the social structure of Muslim society since the 
era of Islamic kingdoms such as Samudera Pasai and Mataram. Although they experienced restrictions 
and marginalization during the Dutch and Japanese colonial periods, religious courts survived thanks to 
the strategic role of Islamic figures and community acceptance. After independence, religious courts 
gained legal legitimacy in the Indonesian constitutional system, in line with the spirit of the Jakarta Charter 
and the 1945 Constitution. The results of this study show that religious courts in Indonesia are not only 
historical products, but also function as an integral part of the national legal system that handles civil 
cases of Muslims. This study recommends strengthening the institution of religious courts through legal 
reform, improving the quality of human resources, and ongoing public education. 

Pendahuluan  

 Peradilan agama di Indonesia merupakan salah satu lembaga Islam tertua yang masih 
eksis hingga kini. Lembaga ini merupakan bagian dari mata rantai yang terus 
tersambung sejak masa Nabi Muhammad SAW hingga era modern. Sepanjang 
sejarahnya, peradilan agama terus mengalami penyesuaian agar tetap relevan dengan 
perkembangan hukum dan situasi zamannya. Proses pengembangan dan pengelolaan 
lembaga ini tidak bisa dilepaskan dari peran negara, karena penyelenggaraan suatu 
peradilan tanpa dasar hukum yang sah dari pemerintah justru berpotensi menimbulkan 
kekacauan, bukan kemanfaatan. Pancasila sebagai dasar negara, beserta berbagai 
regulasi dan peraturan perundang-undangan yang berlaku, memberikan ruang yang 
cukup terbuka bagi peluang tumbuh dan berkembangnya hukum Islam di Indonesia. Di 
Indonesia, keberadaan peradilan agama telah diatur secara jelas, khususnya melalui 
Pasal 224 UUD 1945. Pasal tersebut menyatakan bahwa wewenang kehakiman 

Kata Kunci: 
Peradilan agama, sejarah 
hukum islam, kolonialisme, 
kemerdekaan, hukum 
nasional, reformasi hukum 
Keywords: 
Religious courts, history of 
Islamic law, colonialism, 
independence, national law, 
legal reform 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:muhammadindris1509@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1001 
 

dijalankan oleh Mahkamah Agung bersama lembaga-lembaga peradilan lain yang 
dibentuk berdasarkan ketentuan undang-undang. Struktur dan wewenang lembaga-
lembaga peradilan tersebut telah ditetapkan dalam peraturan perundang-undangan 
yang berlaku.Tugas pokok kekuasaan kehakiman adalah untuk menerima, memeriksa, 
mengadili serta bertujuan untuk penyelesaian perkara yang di  ajukan kepada tugas lain 
dari pada yang telah disebutkan pada ayat 1 dapat di berikan kepadanya berdasarkan 
peraturan perundangan. (Hartono et al., 2024) 

Pembahasan mengenai sejarah peradilan agama di Indonesia tidak bisa dilepaskan 
dari kaitannya yang erat dengan perkembangan hukum Islam dan sistem hukum 
nasional. Peradilan agama pada dasarnya selalu bersumber pada ajaran Islam, dan dalam 
perjalanannya, hukum Islam berkembang sebagai sistem hukum tersendiri yang telah 
lama diterapkan oleh para tokoh agama. Pada masa kerajaan-kerajaan Islam dahulu, 
hukum Islam sudah dijalankan secara nyata. Snouck Hurgronje dalam karyanya De Islam 
in Nederlandsch-Indië mengungkapkan bahwa sejak abad ke-16 telah muncul kerajaan-
kerajaan Islam seperti Mataram, Banten, dan Cirebon yang secara bertahap 
mengislamkan rakyatnya. Untuk mendukung pelaksanaan hukum Islam secara lebih 
formal, didirikanlah lembaga-lembaga seperti Peradilan Serambi dan Majelis Syara’.  
(Miftakhur Ridlo, 2021) 

Pembahasan  

Sejarah peradilan agama di indonesia. 

Awal Masuknya Islam di Nusantara 

Sebelum kemerdekaan dan terbentuknya negara Indonesia, wilayah Nusantara 
terbagi menjadi berbagai kerajaan yang tersebar di seluruh kawasan. Terdapat beberapa 
pendapat mengenai bagaimana Islam masuk ke Nusantara. Pertama, islam masuk ke 
Nusantara pada abad ke 1 H langsung dari arab ke pesisir aceh. Pandangan ini muncul 
dari keinginan sejarawan Muslim untuk menegaskan bahwa Islam memiliki akar yang 
kuat dan otentik di wilayah Nusantara. Meski begitu, peran interaksi antara masyarakat 
Nusantara dan komunitas Muslim dari wilayah India bagian timur juga menjadi elemen 
penting dalam proses penyebaran Islam. Pada masa itu, hubungan antara masyarakat 
lokal dan umat Islam dari berbagai kawasan diyakini terjadi terutama melalui jalur 
perdagangan. 

Kedua, penyebaran Islam di Nusantara diperkirakan berasal dari anak benua India, 
yaitu wilayah Malabar dan Gujarat, bukan dari Arab atau Persia. Pandangan ini 
dikemukakan oleh seorang sarjana Belanda, Snouck Hurgronje. Menurut beliau, 
Masyarakat negara rab yang menganut madzhab Imam Syafi'i melakukan hijrah ke India 
sebelum akhirnya tiba di Nusantara untuk menyebarkan agama Islam. Barulah tokoh 
yang bernama Syariffan Sayyid yang menyelesaikan konversi agama. Proses ini terjadi 
pada baad ke-12 M, yang merupakan langkah awal yang dijadikan landasan tentang 
permulaan islam masuk di Nusantara. Dengan alasan bahwa hubungan dagag antara 
Nusantara dan india telah terbentuk. 

Ketiga, ada beberapa tokoh yang berpendapat bahwa Islam masuk ke Nusantara dari 
Bangladesh, mengingat banyak tokoh terkemuka dari Pasai yang berasal dari 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1002 
 

Bangladesh atau keturunan mereka. Namun, pandangan ini dianggap kurang kuat 
karena mayoritas masyarakat Bangladesh menganut mazhab Hanafi, bukan mazhab 
Syafi'i. Penyebaran Islam di Nusantara juga sangat dipengaruhi oleh gerakan para sufi 
pengembara. Salah satu dampaknya adalah perkembangan hukum Islam yang tidak 
dapat diterapkan secara menyeluruh dalam kehidupan masyarakat, karena banyak umat 
Islam yang lebih fokus pada aspek tasawuf dan mengabaikan kehidupan duniawi. 
Namun, seiring dengan munculnya gerakan Wahabi, pola pikir seperti ini mulai 
terpengaruh oleh ulama-ulama moderat, yang salah satunya terlihat dalam pendirian 
organisasi-organisasi seperti Muhammadiyah dan lainnya. (Akram, 2008) 

Peradilan pada masa kesultanan Islam. 

Ketika Islam mulai masuk ke Nusantara, ajarannya secara bertahap diterima oleh 
masyarakat dan secara perlahan menggantikan ajaran Hindu-Buddha yang sebelumnya 
dianut secara luas. Nilai-nilai Islam pun mulai diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, 
baik dalam aspek ibadah kepada Allah, urusan sosial atau muamalah, maupun dalam hal 
pernikahan dan keluarga (munakahat). Penerimaan dan penerapan hukum islam dapat 
di lihat pada masa awal Kerajaan islam. Pada masa kesultanan islam, hukum islam sudah 
diberlakukan secara resmi sebagai hukum negara (hukum positif). 

Peradilan islam pada masa Kerajaan samudera pasai 

Agama Islam mulai masuk ke wilayah Indonesia sekitar abad ke-13 hingga ke-14 
Masehi, dengan titik awal penyebarannya berada di Kerajaan Samudera Pasai. Proses 
penyebaran agama ini dilakukan oleh para pedagang yang berasal dari Hadramaut, 
Gujarat di India, serta sebagian kecil dari bangsa Persia. Pada masa awal 
perkembangannya, Islam lebih cepat tersebar di wilayah pesisir yang berdekatan 
dengan pelabuhan karena akses yang lebih terbuka. Sementara itu, penyebarannya ke 
daerah pedalaman berlangsung lebih lambat karena keterbatasan sarana transportasi 
pada masa tersebut. Pelaksanaan hukum islam Bersatu dengan pengadilan dan 
diselenggarakan seccara berjenjang. Tingkat pertama di laksanakan oleh keuchik. 
Pengadilan tersebut hanya menangani kasus ringan. Pengadilan Tingkat pertama dapat 
memngajukan banding kepada ulee balang (pengadilan Tingkat kedua). Selanjutnya 
dapat di lakukan banding kepada sultan yang pelaksanaan nya dilakukan oleh 
mahkamah agung yang keanggotannya terdiri atas malikul adil, orang kaya sri paduka 
tuan, orang kaya raja bandhara, dan faqih (ulama). 

Kerajaan islam pada masa Kerajaan mataram. 

Sebelum Sultan Agung memimpin Kesultanan Mataram, pengaruh hukum Islam di 
lingkungan kerajaan masih sangat terbatas. Sebagian besar anggota kerajaan pada masa 
itu masih menganut agama Hindu. Pada masa sultan agung memerintah,, hukum islam 
hidup dan berpengaruh besar di Kerajaan mataram. Pernyataan tersebut dapat 
dibuktikan dengan berubahnya tata hukum di di mataramm yang mengadili perkara 
yang membahayakan keselamatan Kerajaan. Ketika di pimpin oleh sultan agung, hukum 
islalm mulai dilaksanakan dalam tatanan pemerintahan, khususnya dalam system 
peradilan di mataram. Beliau menerapkan dalam system perdata. Anggota peradilan 
perdata terdiri diantaranya orang-orang dari kalangan islam dan yang mengerti ajaran 
islam.  Dalam sistem perdata, dikenal istilah qisas, yang sebenarnya berasal dari bahasa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1003 
 

Arab. Namun, Kesultanan Mataram tidak sepenuhnya menerapkan hukum pidana Islam 
secara menyeluruh. Penerapan hukum pidana Islam hanya dilakukan dalam kasus-kasus 
tertentu, khususnya yang berkaitan dengan bughah atau tindakan pemberontakan 
terhadap kekuasaan.(Rosadi, 2018) 

Peradilan agama pada saat kolonial Belanda. 

Peradilan didalam Kerajaan yang menganut agama islam telah melaksanakan aturan 
hukum yang berbasis keislaman dengan system peradilan yang telah di atur tersebut, 
perlahan-lahan telah menyerah kepada pihak kolonialisme penjajah, dengan merampas 
system peradilan dan memaksa dengan menggunakan peradilan pihak tersebut. Sampai 
akhir abad ke-19, para tokoh ahli hukum yang berasal dari Belanda  mengeluarkan 
pemikiran bahwasannya asas yang sudah berjalan  bagi Masyarakat negara ini adalah 
berdasarkan asas syariat. Pemikiran tersebut dinilai tida benarnya dikarenakakn banyak 
tokoh yang ahli dalam bidang hukum sepemikiran dengan tokoh yang bernama 
Marsden, Crawfurt, dan Rafles, tentang banyaknya ajaran yang bercampur jarak hukum 
syariat dan hukum adat yang telah berlaku, dan kedua hukum tersebut tidak saling 
bertentangan. Oleh karena itu, pemerintah kolonial Belanda mengeluarkan sebuah 
kebijakan mengenai peradilan agama di wilayah Jawa. Kebijakan ini ditetapkan pada 
tanggal 7 Desember 1835 dengan nomor 6 (Staatsblad 1835 No. 58). Aturan tersebut 
menjelaskan bahwa apabila muncul perkara-perkara seperti pernikahan, warisan, dan 
urusan serupa di kalangan masyarakat Jawa, dan persoalan tersebut harus diselesaikan 
berdasarkan ajaran Islam, maka para ulama atau penghulu diwajibkan untuk 
menetapkannya sesuai dengan hukum Islam. Ketentuan inilah yang kemudian dikenal 
sebagai teori Receptio in Complexu. 

Beberapa waktu kemudian, muncul penolakan terhadap teori Receptio in Complexu, 
yang menyatakan bahwa hukum Islam sepenuhnya berlaku bagi umat Islam. Penolakan 
ini pertama kali disuarakan oleh seorang tokoh bernama Mr. Snouck Hurgronje. 
Menurut pandangannya, hukum yang sebenarnya dijalankan dalam kehidupan 
masyarakat bukanlah hukum Islam, melainkan hukum adat. Ia berpendapat bahwa 
hukum Islam hanya dapat diterapkan apabila telah diterima dan diakui oleh hukum adat. 
Gagasan ini kemudian dikenal dengan nama teori Receptie. Akhirnya, Snouck Hurgronje 
mengajukan usulan kepada pemerintah kolonial agar kebijakan tersebut diubah. 
Menindaklanjuti sarannya, dibentuklah sebuah komisi bernama Commissie voor de 
Priesterraad, yang memiliki tugas untuk membahas dan mengevaluasi pandangan yang 
disampaikan oleh Snouck Hurgronje. Komisi tersebut merumuskan rancangan 
ordonansi yang menetapkan batas-batas kewenangan peradilan agama dalam 
menangani perkara tertentu. Sebagai tindak lanjut dari hasil kerja komisi tersebut, pada 
tanggal 31 Januari 1931 dikeluarkan sebuah peraturan yang membatasi wewenang 
peradilan agama, yang kemudian dicantumkan dalam Staatsblad 1931 Nomor 153. 
(Muhyidin, 2020) 

Peradilan agama pada masa penjajah jepang 

Pada tahun 1942, Indonesia berada di bawah pendudukan Jepang. Salah satu 
kebijakan awal yang diterapkan oleh pemerintah militer Jepang adalah 
mempertahankan seluruh peraturan perundang-undangan peninggalan Belanda, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1004 
 

selama tidak bertentangan dengan kebijakan baru yang diberlakukan. Lembaga 
peradilan agama tetap dipertahankan tanpa mengalami perubahan signifikan. Bahkan, 
Mahkamah Islam Tertinggi tetap diakui dengan nama Kaikyo Kotoh Hooin, sebagaimana 
diatur dalam Pasal 3 peraturan militer Jepang yang dikeluarkan pada 7 Maret 1942, No. 
1. Pada masa ini, kedudukan pengadilan agama secara umum tetap dipertahankan, 
hanya mengalami sedikit perubahan, yakni pada penamaannya yang diubah menjadi 
Sooryo Hooin. Pergantian nama tersebut merujuk pada ketentuan peralihan yang 
tertuang dalam Pasal 3 Osamu Seirei tertanggal 7 Maret 1942 Nomor 1. Selanjutnya, pada 
29 April 1942, pemerintah militer Jepang di Indonesia, yaitu balatentara Dai Nippon, 
menerbitkan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 1942 yang mengatur tentang 
pembentukan Gunsei Hooin atau lembaga peradilan militer pemerintahan pendudukan. 

Kebijakan kedua yang diterapkan oleh pemerintah pendudukan Jepang adalah 
penerbitan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 1942 oleh pemerintahan militer Dai Nippon 
pada tanggal 29 April 1942. Undang-undang tersebut mengatur mengenai sistem 
peradilan di bawah pemerintahan militer Jepang, dan menyatakan bahwa wilayah Jawa 
dan Madura berada dalam yurisdiksi Gunsei Hooin, yaitu lembaga peradilan 
militer.Selama masa pendudukan Jepang, kedudukan peradilan agama sempat 
terancam. Pada akhir Januari 1945, pemerintahan militer Jepang mengajukan 
pertanyaan kepada Dewan Agung terkait dengan rencana Jepang memberikan 
kemerdekaan kepada Indonesia. Pertanyaan tersebut menyangkut bagaimana sikap 
dewan terhadap struktur penghulu dan pengelolaan kas masjid, serta bagaimana 
kaitannya dengan posisi agama dalam negara Indonesia yang merdeka kelak.  Namun, 
setelah Jepang menyerah dan Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya pada 17 
Agustus 1945, Dewan Pertimbangan Agung yang dibentuk oleh Jepang tidak pernah 
berfungsi dan akhirnya bubar. Peradilan agama pun tetap berlanjut tanpa perubahan 
sebagaimana mestinya.. (Miftakhur Ridlo, 2021) 

Peradilan agama pada masa pasca kemerdekaan 

Runtuhnya kekuasaan kolonial di Indonesia juga menandai berakhirnya masa 
penerapan teori resepsi dan proses penghapusan terhadap keberlakuan hukum Islam. 
Dalam upaya mengembalikan kedudukan hukum Islam seperti sebelum munculnya teori 
Receptie a Contrario, seorang tokoh bernama Dr. Hazairin mengemukakan sebuah teori 
baru. Ia berpendapat bahwa hukum adat dapat diterapkan selama tidak bertentangan 
dengan prinsip-prinsip hukum Islam. Keterlibatan hukum Islam mulai kembali menonjol 
saat dibentuknya Badan Penyelidik Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia 
(BPUPKI). Para pemimpin Islam saat itu berupaya mengembalikan eksistensi hukum 
Islam yang sebelumnya terpinggirkan selama masa penjajahan Belanda. Dalam proses 
tersebut, Panitia Sembilan—yang merupakan bagian dari BPUPKI—menyusun naskah 
awal Pembukaan Undang-Undang Dasar, yang kemudian dikenal dengan nama Piagam 
Jakarta, pada 22 Juni 1945. Salah satu bagian penting dari naskah tersebut 
mencantumkan rumusan “Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi 
pemeluk-pemeluknya.” Namun, untuk menjaga persatuan bangsa dan mengakomodasi 
keberatan dari wilayah Indonesia bagian timur, rumusan itu diubah pada 18 Agustus 
1945, sehari setelah proklamasi kemerdekaan, menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa.” 
Menurut penjelasan Mohammad Hatta, meskipun ada perubahan redaksi, substansi dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1005 
 

semangat yang terkandung masih sesuai dengan nilai-nilai Piagam Jakarta. Kemudian, 
melalui Dekrit Presiden tanggal 5 Juli 1959, Piagam Jakarta ditegaskan kembali sebagai 
landasan yang memberi inspirasi bagi UUD 1945. Presiden Soekarno menegaskan bahwa 
Piagam Jakarta merupakan inti spiritual dari konstitusi, yang berarti tidak diperkenankan 
adanya peraturan perundang-undangan yang bertentangan dengan syariat Islam untuk 
umat Islam, dan umat Islam tetap berkewajiban menjalankan ajaran agamanya. Dengan 
demikian, posisi hukum Islam pada masa awal kemerdekaan menunjukkan 
perkembangan yang cukup signifikan. Walaupun mayoritas penduduk Indonesia 
memeluk agama Islam, penerapan hukum Islam secara luas tidak dapat dilakukan 
dengan mudah. Secara bertahap, proses formalisasi hukum Islam mulai berlangsung, 
seiring dengan konsekuensi dari ditetapkannya Pancasila sebagai dasar ideologi negara. 
(Hartono et al., 2024) 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan  

Perjalanan Sejarah peradilan agama di Indonesia mencerminkan dinamika 
perkembangan islam sebagai agama yang tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga 
memiliki system hukum yang lengkap. Sejak awal masuknya islam melalui jalur 
perdagangan dan dakwah para sufi, hingga berkembangnya Kerajaan-kerajaan islam 
seperti samudera pasai dan mataram, hhukum islam mulai di laksanakan dalam 
pembentukan peradilan. Namun, pada masa penjajahan Belanda, peradilan agama 
mengalami pembatasan kewenangan akbiat dominasi hukum kolonial dan munculnya 
receptie. Meski begitu, eksistensinya tetap terjaga bahskan selama masa kedudukan 
jepang. Setelah Indonesia Merdeka, peradilan agama Kembali mendapatkan pengakuan 
yang lebih kuat, seiring dengan perjuangan para tokoh islam dalam Lembaga negara dan 
penyusunan dasar negara, termasuk dalam piagam Jakarta. Hal ini menandakan bahwa 
hukum islam tetap berjalan dan memiliki tempat dalam system hukum nasional 
Indonesia, terutama dalam bidang kekluargaan bagi umat islam.  

Peradilan agama di Indonesia tidak lahir secara instan, tetapi merupakan hasil dari 
proses historis yang panjang dan berlapis. Perkembangannya dipengaruhi oleh dinamika 
politik, sosial, dan kolonialisme yang silih berganti. Meski sempat mengalami pelemahan 
otoritas dan kewenangan selama masa penjajahan, peradilan agama tetap bertahan 
karena memiliki akar yang kuat dalam masyarakat muslim Indonesia.  Pasca 
kemerdekaan, peran peradilan agama semakin diakui secara formal dalam sistem 
hukum nasional melalui berbagai kebijakan dan peraturan perundang-undangan. Ini 
membuktikan bahwa hukum Islam, terutama dalam ruang lingkup keperdataan, dapat 
hidup berdampingan dengan sistem hukum nasional dan demokrasi Pancasila. 
Keberadaan peradilan agama saat ini tidak hanya sebagai warisan sejarah, tetapi juga 
sebagai lembaga yang terus berkembang mengikuti tuntutan zaman dengan tetap 
menjunjung nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan. 

Saran 

Ke depan, penting bagi pemerintah dan lembaga peradilan untuk terus memperkuat 
integrasi hukum Islam dalam sistem peradilan nasional, dengan tetap menghormati 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1000-1006   eISSN: 3024-8140 

1006 
 

prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh umat, tanpa mengabaikan 
kebutuhan untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman. Untuk itu, pengembangan 
lebih lanjut dalam hal kapasitas dan kompetensi peradilan agama perlu didorong, agar 
lembaga ini bisa terus memainkan peran signifikan dalam menjawab tantangan hukum 
yang ada, sekaligus memberikan solusi hukum yang sesuai dengan nilai-nilai agama dan 
budaya bangsa Indonesia. Selain itu, perlu adanya upaya yang lebih besar untuk 
memastikan bahwa peradilan agama dapat berjalan secara independen dan profesional, 
sehingga dapat memberikan pelayanan yang maksimal kepada masyarakat. Hal ini bisa 
dilakukan dengan meningkatkan kualitas pendidikan bagi hakim-hakim agama, 
memperkuat sistem informasi yang mendukung efisiensi peradilan, serta 
mengedepankan transparansi dan akuntabilitas dalam setiap keputusan yang diambil. 

Daftar Pustaka  

Akram, A. (2008). Sejarah Peradilan Agama di Indonesia. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum 
Islam, 2(1), 103–114. https://doi.org/10.24090/mnh.v2i1.3699 

Hartono, H., Basir, M. A., Hadi, M. D. S., Nurhaliza, F., & Hanafi, L. M. (2024). Sejarah Dan 
Perkembangan Peradilan Islam Masa Kemerdekaan Sampai Reformasi. Al-Usroh : 
Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(01), 43–51. 
https://doi.org/10.55799/alusroh.v2i01.498 

Miftakhur Ridlo. (2021). Sejarah Perkembangan Peradilan Agama pada Masa Kesultanan 
dan Penjajahan Sampai Kemerdekaan. Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam, 7(2), 152–
167. https://doi.org/10.55210/assyariah.v7i2.612 

Muhyidin. (2020). Development of Religious Courts in Indonesia. Jurnal Gema Keadilan, 
7, 1–19. 

Rosadi, A. (2018). Perkembangan Peradilan Islam di Indonesia. 
http://digilib.uinsgd.ac.id/18060/1/Buku Revisi Scan Pak Dr. H. Aden Rosadi.pdf 

 
 


