Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1000-1006 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sejarah Peradilan Agama : di Indonesia

Moh Idris
Program studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: muhammadindris1509@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Peradilan agama, sejarah Penelitian ini membahas perkembangan historis peradilan agama di
hukum islam, kolonialisme, Indonesia mulai dari awal masuknya Islam ke Nusantara hingga masa
kemerdekaan, hukum pascakemerdekaan. Studi ini menunjukkan bahwa peradilan agama
nasional, reformasi hukum memiliki akar yang kuat dalam struktur sosial masyarakat muslim
Keywords: sejak era kerajaan Islam seperti Samudera Pasai dan Mataram.
Religious courts, history of Meskipun sempat mengalami pembatasan dan marginalisasi selama
Islamic law, colonialism, masa penjajahan Belanda dan Jepang, peradilan agama tetap
independence, national law, bertahan berkat peran strategis tokoh-tokoh Islam dan penerimaan
legal reform masyarakat. Setelah kemerdekaan, peradilan agama memperoleh

legitimasi hukum dalam sistem ketatanegaraan Indonesia, sejalan
dengan semangat Piagam Jakarta dan UUD 1945. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa peradilan agama di
Indonesia tidak hanya merupakan produk historis, tetapi juga berfungsi sebagai bagian integral dari sistem
hukum nasional yang menangani perkara keperdataan umat Islam. Penelitian ini merekomendasikan
penguatan kelembagaan peradilan agama melalui pembaruan hukum, peningkatan kualitas sumber daya
manusia, dan edukasi publik yang berkelanjutan.
ABSTRACT

Indonesia from the beginning of the entry of Islam into the archipelago to the post-independence period.
This study shows that religious courts have strong roots in the social structure of Muslim society since the
era of Islamic kingdoms such as Samudera Pasai and Mataram. Although they experienced restrictions
and marginalization during the Dutch and Japanese colonial periods, religious courts survived thanks to
the strategic role of Islamic figures and community acceptance. After independence, religious courts
gained legal legitimacy in the Indonesian constitutional system, in line with the spirit of the Jakarta Charter
and the 1945 Constitution. The results of this study show that religious courts in Indonesia are not only
historical products, but also function as an integral part of the national legal system that handles civil
cases of Muslims. This study recommends strengthening the institution of religious courts through legal
reform, improving the quality of human resources, and ongoing public education.

Pendahuluan

Peradilan agama di Indonesia merupakan salah satu lembaga Islam tertua yang masih
eksis hingga kini. Lembaga ini merupakan bagian dari mata rantai yang terus
tersambung sejak masa Nabi Muhammad SAW hingga era modern. Sepanjang
sejarahnya, peradilan agama terus mengalami penyesuaian agar tetap relevan dengan
perkembangan hukum dan situasi zamannya. Proses pengembangan dan pengelolaan
lembaga ini tidak bisa dilepaskan dari peran negara, karena penyelenggaraan suatu
peradilan tanpa dasar hukum yang sah dari pemerintah justru berpotensi menimbulkan
kekacauan, bukan kemanfaatan. Pancasila sebagai dasar negara, beserta berbagai
regulasi dan peraturan perundang-undangan yang berlaku, memberikan ruang yang
cukup terbuka bagi peluang tumbuh dan berkembangnya hukum Islam di Indonesia. Di
Indonesia, keberadaan peradilan agama telah diatur secara jelas, khususnya melalui
Pasal 224 UUD 1945. Pasal tersebut menyatakan bahwa wewenang kehakiman

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:muhammadindris1509@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

dijalankan oleh Mahkamah Agung bersama lembaga-lembaga peradilan lain yang
dibentuk berdasarkan ketentuan undang-undang. Struktur dan wewenang lembaga-
lembaga peradilan tersebut telah ditetapkan dalam peraturan perundang-undangan
yang berlaku.Tugas pokok kekuasaan kehakiman adalah untuk menerima, memeriksa,
mengadili serta bertujuan untuk penyelesaian perkara yang di ajukan kepada tugas lain
dari pada yang telah disebutkan pada ayat 1 dapat di berikan kepadanya berdasarkan
peraturan perundangan. (Hartono et al., 2024)

Pembahasan mengenai sejarah peradilan agama di Indonesia tidak bisa dilepaskan
dari kaitannya yang erat dengan perkembangan hukum Islam dan sistem hukum
nasional. Peradilan agama pada dasarnya selalu bersumber pada ajaran Islam, dan dalam
perjalanannya, hukum Islam berkembang sebagai sistem hukum tersendiri yang telah
lama diterapkan oleh para tokoh agama. Pada masa kerajaan-kerajaan Islam dahulu,
hukum Islam sudah dijalankan secara nyata. Snouck Hurgronje dalam karyanya De Islam
in Nederlandsch-Indié mengungkapkan bahwa sejak abad ke-16 telah muncul kerajaan-
kerajaan Islam seperti Mataram, Banten, dan Cirebon yang secara bertahap
mengislamkan rakyatnya. Untuk mendukung pelaksanaan hukum Islam secara lebih
formal, didirikanlah lembaga-lembaga seperti Peradilan Serambi dan Majelis Syara’.
(Miftakhur Ridlo, 2021)

Pembahasan

Sejarah peradilan agama di indonesia.
Awal Masuknya Islam di Nusantara

Sebelum kemerdekaan dan terbentuknya negara Indonesia, wilayah Nusantara
terbagi menjadi berbagai kerajaan yang tersebar di seluruh kawasan. Terdapat beberapa
pendapat mengenai bagaimana Islam masuk ke Nusantara. Pertama, islam masuk ke
Nusantara pada abad ke 1 H langsung dari arab ke pesisir aceh. Pandangan ini muncul
dari keinginan sejarawan Muslim untuk menegaskan bahwa Islam memiliki akar yang
kuat dan otentik di wilayah Nusantara. Meski begitu, peran interaksi antara masyarakat
Nusantara dan komunitas Muslim dari wilayah India bagian timur juga menjadi elemen
penting dalam proses penyebaran Islam. Pada masa itu, hubungan antara masyarakat
lokal dan umat Islam dari berbagai kawasan diyakini terjadi terutama melalui jalur
perdagangan.

Kedua, penyebaran Islam di Nusantara diperkirakan berasal dari anak benua India,
yaitu wilayah Malabar dan Gujarat, bukan dari Arab atau Persia. Pandangan ini
dikemukakan oleh seorang sarjana Belanda, Snouck Hurgronje. Menurut beliau,
Masyarakat negara rab yang menganut madzhab Imam Syafi'i melakukan hijrah ke India
sebelum akhirnya tiba di Nusantara untuk menyebarkan agama Islam. Barulah tokoh
yang bernama Syariffan Sayyid yang menyelesaikan konversi agama. Proses ini terjadi
pada baad ke-12 M, yang merupakan langkah awal yang dijadikan landasan tentang
permulaan islam masuk di Nusantara. Dengan alasan bahwa hubungan dagag antara
Nusantara dan india telah terbentuk.

Ketiga, ada beberapa tokoh yang berpendapat bahwa Islam masuk ke Nusantara dari
Bangladesh, mengingat banyak tokoh terkemuka dari Pasai yang berasal dari

1001



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

Bangladesh atau keturunan mereka. Namun, pandangan ini dianggap kurang kuat
karena mayoritas masyarakat Bangladesh menganut mazhab Hanafi, bukan mazhab
Syafi'i. Penyebaran Islam di Nusantara juga sangat dipengaruhi oleh gerakan para sufi
pengembara. Salah satu dampaknya adalah perkembangan hukum Islam yang tidak
dapat diterapkan secara menyeluruh dalam kehidupan masyarakat, karena banyak umat
Islam yang lebih fokus pada aspek tasawuf dan mengabaikan kehidupan duniawi.
Namun, seiring dengan munculnya gerakan Wahabi, pola pikir seperti ini mulai
terpengaruh oleh ulama-ulama moderat, yang salah satunya terlihat dalam pendirian
organisasi-organisasi seperti Muhammadiyah dan lainnya. (Akram, 2008)

Peradilan pada masa kesultanan Islam.

Ketika Islam mulai masuk ke Nusantara, ajarannya secara bertahap diterima oleh
masyarakat dan secara perlahan menggantikan ajaran Hindu-Buddha yang sebelumnya
dianut secara luas. Nilai-nilai Islam pun mulai diterapkan dalam kehidupan sehari-hari,
baik dalam aspek ibadah kepada Allah, urusan sosial atau muamalah, maupun dalam hal
pernikahan dan keluarga (munakahat). Penerimaan dan penerapan hukum islam dapat
di lihat pada masa awal Kerajaan islam. Pada masa kesultanan islam, hukum islam sudah
diberlakukan secara resmi sebagai hukum negara (hukum positif).

Peradilan islam pada masa Kerajaan samudera pasai

Agama Islam mulai masuk ke wilayah Indonesia sekitar abad ke-13 hingga ke-14
Masehi, dengan titik awal penyebarannya berada di Kerajaan Samudera Pasai. Proses
penyebaran agama ini dilakukan oleh para pedagang yang berasal dari Hadramaut,
Gujarat di India, serta sebagian kecil dari bangsa Persia. Pada masa awal
perkembangannya, Islam lebih cepat tersebar di wilayah pesisir yang berdekatan
dengan pelabuhan karena akses yang lebih terbuka. Sementara itu, penyebarannya ke
daerah pedalaman berlangsung lebih lambat karena keterbatasan sarana transportasi
pada masa tersebut. Pelaksanaan hukum islam Bersatu dengan pengadilan dan
diselenggarakan seccara berjenjang. Tingkat pertama di laksanakan oleh keuchik.
Pengadilan tersebut hanya menangani kasus ringan. Pengadilan Tingkat pertama dapat
memngajukan banding kepada ulee balang (pengadilan Tingkat kedua). Selanjutnya
dapat di lakukan banding kepada sultan yang pelaksanaan nya dilakukan oleh
mahkamah agung yang keanggotannya terdiri atas malikul adil, orang kaya sri paduka
tuan, orang kaya raja bandhara, dan fagih (ulama).

Kerajaan islam pada masa Kerajaan mataram.

Sebelum Sultan Agung memimpin Kesultanan Mataram, pengaruh hukum Islam di
lingkungan kerajaan masih sangat terbatas. Sebagian besar anggota kerajaan pada masa
itu masih menganut agama Hindu. Pada masa sultan agung memerintah,, hukum islam
hidup dan berpengaruh besar di Kerajaan mataram. Pernyataan tersebut dapat
dibuktikan dengan berubahnya tata hukum di di mataramm yang mengadili perkara
yang membahayakan keselamatan Kerajaan. Ketika di pimpin oleh sultan agung, hukum
islalm mulai dilaksanakan dalam tatanan pemerintahan, khususnya dalam system
peradilan di mataram. Beliau menerapkan dalam system perdata. Anggota peradilan
perdata terdiri diantaranya orang-orang dari kalangan islam dan yang mengerti ajaran
islam. Dalam sistem perdata, dikenal istilah gisas, yang sebenarnya berasal dari bahasa

1002



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

Arab. Namun, Kesultanan Mataram tidak sepenuhnya menerapkan hukum pidana Islam
secara menyeluruh. Penerapan hukum pidana Islam hanya dilakukan dalam kasus-kasus
tertentu, khususnya yang berkaitan dengan bughah atau tindakan pemberontakan
terhadap kekuasaan.(Rosadi, 2018)

Peradilan agama pada saat kolonial Belanda.

Peradilan didalam Kerajaan yang menganut agama islam telah melaksanakan aturan
hukum yang berbasis keislaman dengan system peradilan yang telah di atur tersebut,
perlahan-lahan telah menyerah kepada pihak kolonialisme penjajah, dengan merampas
system peradilan dan memaksa dengan menggunakan peradilan pihak tersebut. Sampai
akhir abad ke-19, para tokoh ahli hukum yang berasal dari Belanda mengeluarkan
pemikiran bahwasannya asas yang sudah berjalan bagi Masyarakat negara ini adalah
berdasarkan asas syariat. Pemikiran tersebut dinilai tida benarnya dikarenakakn banyak
tokoh yang ahli dalam bidang hukum sepemikiran dengan tokoh yang bernama
Marsden, Crawfurt, dan Rafles, tentang banyaknya ajaran yang bercampur jarak hukum
syariat dan hukum adat yang telah berlaku, dan kedua hukum tersebut tidak saling
bertentangan. Oleh karena itu, pemerintah kolonial Belanda mengeluarkan sebuah
kebijakan mengenai peradilan agama di wilayah Jawa. Kebijakan ini ditetapkan pada
tanggal 7 Desember 1835 dengan nomor 6 (Staatsblad 1835 No. 58). Aturan tersebut
menjelaskan bahwa apabila muncul perkara-perkara seperti pernikahan, warisan, dan
urusan serupa di kalangan masyarakat Jawa, dan persoalan tersebut harus diselesaikan
berdasarkan ajaran Islam, maka para ulama atau penghulu diwajibkan untuk
menetapkannya sesuai dengan hukum Islam. Ketentuan inilah yang kemudian dikenal
sebagai teori Receptio in Complexu.

Beberapa waktu kemudian, muncul penolakan terhadap teori Receptio in Complexu,
yang menyatakan bahwa hukum Islam sepenuhnya berlaku bagi umat Islam. Penolakan
ini pertama kali disuarakan oleh seorang tokoh bernama Mr. Snouck Hurgronje.
Menurut pandangannya, hukum yang sebenarnya dijalankan dalam kehidupan
masyarakat bukanlah hukum Islam, melainkan hukum adat. la berpendapat bahwa
hukum Islam hanya dapat diterapkan apabila telah diterima dan diakui oleh hukum adat.
Gagasan ini kemudian dikenal dengan nama teori Receptie. Akhirnya, Snouck Hurgronje
mengajukan usulan kepada pemerintah kolonial agar kebijakan tersebut diubah.
Menindaklanjuti sarannya, dibentuklah sebuah komisi bernama Commissie voor de
Priesterraad, yang memiliki tugas untuk membahas dan mengevaluasi pandangan yang
disampaikan oleh Snouck Hurgronje. Komisi tersebut merumuskan rancangan
ordonansi yang menetapkan batas-batas kewenangan peradilan agama dalam
menangani perkara tertentu. Sebagai tindak lanjut dari hasil kerja komisi tersebut, pada
tanggal 31 Januari 1931 dikeluarkan sebuah peraturan yang membatasi wewenang
peradilan agama, yang kemudian dicantumkan dalam Staatsblad 1931 Nomor 153.
(Muhyidin, 2020)

Peradilan agama pada masa penjajah jepang

Pada tahun 1942, Indonesia berada di bawah pendudukan Jepang. Salah satu
kebijakan awal yang diterapkan oleh pemerintah militer Jepang adalah
mempertahankan seluruh peraturan perundang-undangan peninggalan Belanda,

1003



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

selama tidak bertentangan dengan kebijakan baru yang diberlakukan. Lembaga
peradilan agama tetap dipertahankan tanpa mengalami perubahan signifikan. Bahkan,
Mahkamah Islam Tertinggi tetap diakui dengan nama Kaikyo Kotoh Hooin, sebagaimana
diatur dalam Pasal 3 peraturan militer Jepang yang dikeluarkan pada 7 Maret 1942, No.
1. Pada masa ini, kedudukan pengadilan agama secara umum tetap dipertahankan,
hanya mengalami sedikit perubahan, yakni pada penamaannya yang diubah menjadi
Sooryo Hooin. Pergantian nama tersebut merujuk pada ketentuan peralihan yang
tertuang dalam Pasal 3 Osamu Seirei tertanggal 7 Maret 1942 Nomor 1. Selanjutnya, pada
29 April 1942, pemerintah militer Jepang di Indonesia, yaitu balatentara Dai Nippon,
menerbitkan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 1942 yang mengatur tentang
pembentukan Gunsei Hooin atau lembaga peradilan militer pemerintahan pendudukan.

Kebijakan kedua yang diterapkan oleh pemerintah pendudukan Jepang adalah
penerbitan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 1942 oleh pemerintahan militer Dai Nippon
pada tanggal 29 April 1942. Undang-undang tersebut mengatur mengenai sistem
peradilan di bawah pemerintahan militer Jepang, dan menyatakan bahwa wilayah Jawa
dan Madura berada dalam yurisdiksi Gunsei Hooin, yaitu lembaga peradilan
militer.Selama masa pendudukan Jepang, kedudukan peradilan agama sempat
terancam. Pada akhir Januari 1945, pemerintahan militer Jepang mengajukan
pertanyaan kepada Dewan Agung terkait dengan rencana Jepang memberikan
kemerdekaan kepada Indonesia. Pertanyaan tersebut menyangkut bagaimana sikap
dewan terhadap struktur penghulu dan pengelolaan kas masjid, serta bagaimana
kaitannya dengan posisi agama dalam negara Indonesia yang merdeka kelak. Namun,
setelah Jepang menyerah dan Indonesia memproklamasikan kemerdekaannya pada 17
Agustus 1945, Dewan Pertimbangan Agung yang dibentuk oleh Jepang tidak pernah
berfungsi dan akhirnya bubar. Peradilan agama pun tetap berlanjut tanpa perubahan
sebagaimana mestinya.. (Miftakhur Ridlo, 2021)

Peradilan agama pada masa pasca kemerdekaan

Runtuhnya kekuasaan kolonial di Indonesia juga menandai berakhirnya masa
penerapan teori resepsi dan proses penghapusan terhadap keberlakuan hukum Islam.
Dalam upaya mengembalikan kedudukan hukum Islam seperti sebelum munculnya teori
Receptie a Contrario, seorang tokoh bernama Dr. Hazairin mengemukakan sebuah teori
baru. Ia berpendapat bahwa hukum adat dapat diterapkan selama tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip hukum Islam. Keterlibatan hukum Islam mulai kembali menonjol
saat dibentuknya Badan Penyelidik Usaha-usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia
(BPUPKI). Para pemimpin Islam saat itu berupaya mengembalikan eksistensi hukum
Islam yang sebelumnya terpinggirkan selama masa penjajahan Belanda. Dalam proses
tersebut, Panitia Sembilan—yang merupakan bagian dari BPUPKI—menyusun naskah
awal Pembukaan Undang-Undang Dasar, yang kemudian dikenal dengan nama Piagam
Jakarta, pada 22 Juni 1945. Salah satu bagian penting dari naskah tersebut
mencantumkan rumusan “Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi
pemeluk-pemeluknya.” Namun, untuk menjaga persatuan bangsa dan mengakomodasi
keberatan dari wilayah Indonesia bagian timur, rumusan itu diubah pada 18 Agustus
1945, sehari setelah proklamasi kemerdekaan, menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa.”
Menurut penjelasan Mohammad Hatta, meskipun ada perubahan redaksi, substansi dan

1004



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

semangat yang terkandung masih sesuai dengan nilai-nilai Piagam Jakarta. Kemudian,
melalui Dekrit Presiden tanggal 5 Juli 1959, Piagam Jakarta ditegaskan kembali sebagai
landasan yang memberi inspirasi bagi UUD 1945. Presiden Soekarno menegaskan bahwa
Piagam Jakarta merupakan inti spiritual dari konstitusi, yang berarti tidak diperkenankan
adanya peraturan perundang-undangan yang bertentangan dengan syariat Islam untuk
umat Islam, dan umat Islam tetap berkewajiban menjalankan ajaran agamanya. Dengan
demikian, posisi hukum Islam pada masa awal kemerdekaan menunjukkan
perkembangan yang cukup signifikan. Walaupun mayoritas penduduk Indonesia
memeluk agama Islam, penerapan hukum Islam secara luas tidak dapat dilakukan
dengan mudah. Secara bertahap, proses formalisasi hukum Islam mulai berlangsung,
seiring dengan konsekuensi dari ditetapkannya Pancasila sebagai dasar ideologi negara.
(Hartono et al., 2024)

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan

Perjalanan Sejarah peradilan agama di Indonesia mencerminkan dinamika
perkembangan islam sebagai agama yang tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga
memiliki system hukum yang lengkap. Sejak awal masuknya islam melalui jalur
perdagangan dan dakwah para sufi, hingga berkembangnya Kerajaan-kerajaan islam
seperti samudera pasai dan mataram, hhukum islam mulai di laksanakan dalam
pembentukan peradilan. Namun, pada masa penjajahan Belanda, peradilan agama
mengalami pembatasan kewenangan akbiat dominasi hukum kolonial dan munculnya
receptie. Meski begitu, eksistensinya tetap terjaga bahskan selama masa kedudukan
jepang. Setelah Indonesia Merdeka, peradilan agama Kembali mendapatkan pengakuan
yang lebih kuat, seiring dengan perjuangan para tokoh islam dalam Lembaga negara dan
penyusunan dasar negara, termasuk dalam piagam Jakarta. Hal ini menandakan bahwa
hukum islam tetap berjalan dan memiliki tempat dalam system hukum nasional
Indonesia, terutama dalam bidang kekluargaan bagi umat islam.

Peradilan agama di Indonesia tidak lahir secara instan, tetapi merupakan hasil dari
proses historis yang panjang dan berlapis. Perkembangannya dipengaruhi oleh dinamika
politik, sosial, dan kolonialisme yang silih berganti. Meski sempat mengalami pelemahan
otoritas dan kewenangan selama masa penjajahan, peradilan agama tetap bertahan
karena memiliki akar yang kuat dalam masyarakat muslim Indonesia.  Pasca
kemerdekaan, peran peradilan agama semakin diakui secara formal dalam sistem
hukum nasional melalui berbagai kebijakan dan peraturan perundang-undangan. Ini
membuktikan bahwa hukum Islam, terutama dalam ruang lingkup keperdataan, dapat
hidup berdampingan dengan sistem hukum nasional dan demokrasi Pancasila.
Keberadaan peradilan agama saat ini tidak hanya sebagai warisan sejarah, tetapi juga
sebagai lembaga yang terus berkembang mengikuti tuntutan zaman dengan tetap
menjunjung nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan.

Saran

Ke depan, penting bagi pemerintah dan lembaga peradilan untuk terus memperkuat
integrasi hukum Islam dalam sistem peradilan nasional, dengan tetap menghormati

1005



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 1000-1006 elSSN: 3024-8140

prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh umat, tanpa mengabaikan
kebutuhan untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman. Untuk itu, pengembangan
lebih lanjut dalam hal kapasitas dan kompetensi peradilan agama perlu didorong, agar
lembaga ini bisa terus memainkan peran signifikan dalam menjawab tantangan hukum
yang ada, sekaligus memberikan solusi hukum yang sesuai dengan nilai-nilai agama dan
budaya bangsa Indonesia. Selain itu, perlu adanya upaya yang lebih besar untuk
memastikan bahwa peradilan agama dapat berjalan secara independen dan profesional,
sehingga dapat memberikan pelayanan yang maksimal kepada masyarakat. Hal ini bisa
dilakukan dengan meningkatkan kualitas pendidikan bagi hakim-hakim agama,
memperkuat sistem informasi yang mendukung efisiensi peradilan, serta
mengedepankan transparansi dan akuntabilitas dalam setiap keputusan yang diambil.

Daftar Pustaka

Akram, A. (2008). Sejarah Peradilan Agama di Indonesia. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum
Islam, 2(1), 103-114. https://doi.org/10.24090/mnh.v2i1.3699

Hartono, H., Basir, M. A., Hadi, M. D. S., Nurhaliza, F., & Hanafi, L. M. (2024). Sejarah Dan
Perkembangan Peradilan Islam Masa Kemerdekaan Sampai Reformasi. Al-Usroh :
Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(o1), 43-51.
https://doi.org/10.55799/alusroh.v2i01.498

Miftakhur Ridlo. (2021). Sejarah Perkembangan Peradilan Agama pada Masa Kesultanan
dan Penjajahan Sampai Kemerdekaan. Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam, 7(2), 152-
167. https://doi.org/10.55210/assyariah.v7i2.612

Muhyidin. (2020). Development of Religious Courts in Indonesia. Jurnal Gema Keadilan,
7, 1-19.

Rosadi, A.  (2018). Perkembangan  Peradilan  Islam  di  Indonesia.
http://digilib.uinsgd.ac.id/18060/1/Buku Revisi Scan Pak Dr. H. Aden Rosadi.pdf

1006



