
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 993-999      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Fiqh siyasah; tinjauan tentang pemikiran politik hukum 
tata negara dalam perspektif islam 

Yusuf Syahputra 
Program Studi Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230102110073@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Fiqh Siyasah atau hukum politik dalam Islam, adalah suatu cabang 
ilmu fiqh yang membahas mengenai prinsip-prinsip serta aturan 
dalam mengatur pemerintahan menjalin hubungan antara negara 
dan masyarakat dalam perspektif Islam. Sebagai bagian integral dari 
ajaran Islam, fiqh siyasah mengatur segala aspek kehidupan politik 
dengan merujuk pada sumber-sumber utama hukum Islam, yaitu Al-
Qur'an, hadis, ijma' (konsensus ulama), dan qiyas (analogi). Artikel 
ini bertujuan untuk memberikan tinjauan mendalam mengenai fiqh 
siyasah, dengan menyoroti pada prinsip-prinsip dasar yang 
mengarah pada keadilan, musyawarah (syura), amanah, 
kesejahteraan rakyat (maslahah), dan kepemimpinan yang 

berlandaskan dengan nilai-nilai kebaikan dalam system tata negara Islam. Selain itu, artikel ini juga 
membahas bagaimana penerapan fiqh siyasah diteraapkan dalam sejarah Islam, mulai dari era Khilafah 
hingga perkembangan negara-negara modern. Tantangan fiqh siyasah dalam konteks negara-negara  
modern, terutama dalam negara-negara yang mengadopsi sistem pemerintahan sekuler, juga turut menjadi 
pembahassan penting. Di Indonesia, fiqh siyasah tetap relevan dalam memberikan pedoman bagi 
pembentukan kebijakan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam, meskipun harus beradaptasi dengan 
realitas pluralisme agama dan ideologi Pancasila. Pada akhirnya fiqh siyasah menawarkan pedoman bagi 
pemerintahan yang adil, transparan, dan berpihak pada kesejahteraan rakyat, serta mampu beradaptasi 
dengan dinamika politik pada zaman modern. 
A B S T R A C T 

Fiqh Siyasah or political law in Islam, is a branch of fiqh that discusses the principles and rules in regulating 
government and relations between the state and society from an Islamic perspective. As an integral part 
of Islamic teachings, fiqh siyasah regulates all aspects of political life by referring to the main sources of 
Islamic law, namely the Al-Qur'an, hadith, ijma' (ulama consensus), and qiyas (analogy). This article aims 
to provide an in-depth review of siyasah fiqh, by highlighting the basic principles that lead to justice, 
deliberation (syura), trust, people's welfare (maslahah), and leadership based on good values in the 
Islamic state system. Apart from that, this article also discusses how the application of siyasa fiqh was 
applied in Islamic history, starting from the Caliphate era to the development of modern countries. The 
challenges of siyasa fiqh in the context of modern countries, especially in countries that adopt a secular 
government system, are also an important discussion. In Indonesia, siyasah fiqh remains relevant in 
providing guidance for the formation of policies based on Islamic principles, even though it must adapt to 
the reality of religious pluralism and the ideology of Pancasila. In the end, siyasah fiqh offers guidelines 
for a government that is fair, transparent, and pro-people's welfare, and able to adapt to the political 
dynamics of the modern era.  

Pendahuluan  

Fiqh Siyasah atau hukum politik dalam Islam, adalah salah satu cabang fiqh yang 
membahas tentang prinsip-prinsip dan aturan-aturan yang mengatur pemerintahan 
serta hubungan antara negara dan masyarakat dalam perspektif Islam. Sebagai bagian 

Kata Kunci: 
Fiqh Siyasah, Hukum Tata 

Negara Islam, Keadilan, 

Musyawarah, Pemerintahan 

Islam, Negara Modern 

 
Keywords: 
Fiqh Siyasah, Islamic 

Constitutional Law, Justice, 

Deliberation, Islamic 

Government, Modern State 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

994 
 

integral dari ajaran Islam, Fiqh Siyasah berperan penting dalam membentuk sistem 
pemerintahan yang tidak hanya adil secara hukum, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai 
moral dan spiritual yang terkandung dalam Al-Qur'an dan hadis. Hal ini menunjukkan 
bahwa Islam tidak memisahkan agama dan kehidupan bernegara, namun keduanya 
saling berkaitan guna mewujudkan masyarakat sejahtera dan sejahtera(Putra & Rahmi, 
2021). Pemikiran politik dalam Islam telah berkembang sejak awal masa Khilafah hingga 
era modern. Pada masa Khulafaur Rasyidin, konsep musyawarah dalam pemilihan 
pemimpin sangat dikedepankan, hal ini menunjukkan bahwa prinsip demokrasi dalam 
Islam sejalan dengan hakikat syura, meskipun belum dapat dipahami sepenuhnya dalam 
pengertian demokrasi modern. Sejak saat itu, berbagai pemikir Islam, seperti al-
Mawardi, Ibnu Taimiyah, dan Yusuf al-Qaradawi, mengembangkan konsep politik 
berdasarkan Al-Qur'an dan hadis, yang menekankan keseimbangan antara hak dan 
kewajiban penguasa dan masyarakat (al-Qaradawi, 1997). Di negara-negara modern, 
penerapan Fiqih Siyasah menghadapi tantangan yang besar, terutama di negara-negara 
yang menerapkan sistem pemerintahan sekuler atau menganut sistem demokrasi 
modern(Sultan & Gorontalo, 2024). Di Indonesia, sebagai negara dengan jumlah 
penduduk beragama Islam terbesar dan sistem pemerintahan berdasarkan Pancasila, 
prinsip Fiqh Siyasah tetap relevan dalam memberikan arah kebijakan publik yang 
berkeadilan, meski harus mengakomodasi pluralisme agama dan ideologi yang ada. 
Dengan demikian, Fiqih Siyasah tidak hanya relevan bagi masyarakat Islam saja, namun 
juga menawarkan tuntunan moral bagi negara-negara modern yang mengedepankan 
nilai-nilai keadilan sosial dan kesejahteraan rakyat(Putri & Caniago, 2021). 

Pembahasan  

Fiqih Siyasah dan Konsep Kepemimpinan dalam Islam 

Kepemimpinan merupakan salah satu unsur sentral dalam Fiqih Siyasah. Dalam 
pandangan Islam, pemimpin bukan hanya seseorang yang mempunyai kekuasaan saja, 
namun juga seseorang yang menjalankan tugasnya berdasarkan prinsip amanah (trust) 
dari Allah SWT. Dalam perspektif Islam, kepemimpinan dipandang sebagai suatu 
amanah dan tanggung jawab yang tidak hanya harus dipertanggung jawabkan kepada 
orang-orang yang dipimpinnya, namun juga akan dipertanggung jawabkan dihadapan 
Allah SWT. Oleh karena itu, akuntabilitas kepemimpinan dalam Islam tidak hanya 
bersifat horizontal-formal antar manusia, tetapi juga bersifat vertikal-moral, yaitu 
tanggung jawab kepada Allah Swt di akhirat berdasarkan prinsip keadilan(Olifiansyah et 
al., 2020). Hal ini tercermin dalam hadis riwayat Bukhari dan Muslim yang berbunyi, 
“Masing-masing kamu adalah pemimpin dan masing-masing kamu akan dimintai 
pertanggungjawaban atas kepemimpinannya.”   

Dan Allah SWT berfirman : 

رَاعُوْنََ وَعَهْدِهِمَْ لَِِمٰنٰتِهِمَْ همَُْ وَالَّذِيْنََ  

Artinya : "dan orang-orang yang mem(Imam Tabroni et al., 2022)elihara amanah (yang 
diembankannya) dan janji mereka, dan orang-orang yang memelihara sholatnya." (QS.Al 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

995 
 

Mukminun 8-9). Seorang pemimpin harus amanah, karena dialah yang akan diserahi 
tanggung jawab. Jika pemimpin tidak punya sifat dapat dipercaya, tentu saja yang 
terjadi adalah penyalahgunaan kedudukan dan wewenangnya untuk hal-hal yang tidak 
baik. Dalam sejarah Islam, sistem kepemimpinan pernah mengalami pasang surut. Hal 
ini disebabkan kurangnya pemahaman para pemimpin terhadap masa depan, terutama 
dalam merumuskan strategi untuk memanfaatkan potensi yang dimiliki masyarakat 
dalam berbagai aspek kehidupan. Pemahaman yang mendalam sangat penting untuk 
menentukan langkah-langkah yang dapat membuat sejarah.  Oleh karena itu, 
kepemimpinan mempunyai pengaruh besar terhadap kesejahteraan ummat, 
menentukan apakah mereka akan mencapai kejayaan atau mengalami kemunduran. 
Tidak mengherankan jika sejarah mencatat bahwa Islam mencapai puncak kejayaannya 
pada abad-abad awal perkembangannya. Dalam Islam, seorang pemimpin wajib 
memenuhi enam syarat penting, yaitu: 

A. Mempunyai kekuasaan yang berarti kesanggupan, kapasitas, dan kecerdasan dalam 
melaksanakan tugas yang diemban. 

B. Menjunjung tinggi kepercayaan, yaitu kejujuran dan kemampuan mengendalikan 
keadaan dengan baik.  

C. Pentingnya hati nurani sebagai tolok ukur hak-hak yang ada. 
D. Seorang profesional hendaknya melaksanakan kewajibannya dengan tekun dan 

penuh dedikasi. 
E. Tidak memanfaatkan jabatan atau jabatan yang dipegang untuk kepentingan pribadi. 
F. Menempatkan individu yang paling tepat dan cocok pada setiap posisi. 

Konsep kepemimpinan dalam Islam sebenarnya mempunyai landasan yang sangat 
kuat dan kokoh. Dia dibangun tidak hanya oleh nilai-nilai transendental, tetapi telah 
diamalkan sejak berabad-abad yang lalu oleh para nabi Muhammad SAW, para sahabat 
dan Al-Khulafa AlRasyidin. Pijakan kuat bersumber dari Al-Qur'an dan Assunnah dan 
dengan bukti empiris telah ditempatkan konsep kepemimpinan Islam sebagai salah satu 
modelnya kepemimpinan yang diakui dan dikagumi oleh dunia internasional. Dalam 
konteks Fiqh Siyasah, al-Mawardi (2000) dalam bukunya Al-Ahkam al-Sultaniyyah 
menekankan bahwa seorang khalifah (pemimpin) harus memenuhi lima syarat utama: 
memiliki ilmu agama, kemampuan administratif, moralitas yang tinggi, adil, dan memiliki 
kemampuan mengambil keputusan yang tepat untuk kesejahteraan umat. Pemimpin 
yang ideal harus mampu menjaga keseimbangan antara kepentingan politik dan 
moralitas, serta memberikan ruang bagi masyarakat untuk berpartisipasi dalam 
pengambilan keputusan melalui musyawarah (syura). 

Prinsip Musyawarah (Shura) dalam Islam 

Salah satu ciri khas sistem pemerintahan dalam Islam adalah penerapan prinsip 
musyawarah atau syura. Al-Qur'an memberikan petunjuk tentang pentingnya 
musyawarah dalam pengambilan keputusan negara, sebagaimana tercantum dalam 
surat Ash-Shura (42:38) yang berbunyi : 

لٰوةََ  وَاقََامُوا لِرَب ِهِمَْ ااسْتجََابُوَْ وَالَّذِيْنََ ا بَيْنَهُمَْ  شُوْرٰى وَامَْرُهُمَْ الصَّ يُنْفِقُوْنََ  رَزَقْنٰهُمَْ وَمِمَّ  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

996 
 

Artinya: “juga lebih baik dan lebih kekal bagi) orang-orang yang menerima 
(mematuhi) seruan Tuhan dan melaksanakan salat, sedangkan urusan mereka 
(diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka. Mereka menginfakkan sebagian 
dari rezeki yang Kami anugerahkan kepada mereka”.Ayat ini menunjukkan bahwa 
pengambilan keputusan dalam pemerintahan Islam tidak hanya didasarkan pada 
kehendak satu pihak saja, namun melibatkan peran serta masyarakat melalui 
musyawarah terbuka.Musyawarah dalam Fiqh Siyasah berarti partisipasi kolektif yang 
melibatkan berbagai elemen masyarakat dalam mengambil keputusan penting, 
termasuk dalam hal kebijakan publik, hukum, dan pemerintahan. Hal ini menunjukkan 
bahwa pemerintahan dalam Islam meskipun dipimpin oleh seorang khalifah atau 
pemimpin, namun tetap mengedepankan inklusifitas dan partisipasi aktif masyarakat 
dalam pengambilan keputusan yang berdampak pada kehidupan bersama(Irwansyah & 
Setiawan, 2023). 

Relevansi Fiqh Siyasah di Negara Modern 

Di tengah globalisasi dan berkembangnya sistem pemerintahan sekuler, Fiqih Siyasah 
masih memiliki relevansi dalam memberikan landasan kebijakan negara yang 
berkeadilan dan berpihak pada kesejahteraan rakyat. Meskipun negara-negara Islam 
modern, termasuk Indonesia, belum menerapkan sistem pemerintahan yang 
sepenuhnya berdasarkan hukum Islam, namun nilai-nilai dasar Fiqih Siyasah tetap 
menjadi pedoman moral dalam mengambil kebijakan publik. Misalnya saja di Indonesia 
yang memiliki sistem pemerintahan demokratis dengan Pancasila sebagai ideologi 
negara, maka prinsip keadilan, permusyawaratan, dan kemaslahatan umat yang 
terkandung dalam Fiqh Siyasah dapat dijadikan acuan untuk mengambil kebijakan yang 
mendukung kesejahteraan umat, tanpa mengabaikan realitas pluralisme agama dan 
budaya yang ada. Hal ini sejalan dengan pandangan Yusuf al-Qaradawi (1997) yang 
menekankan pentingnya pembaharuan pemikiran politik Islam (tajdid) agar prinsip 
tersebut tetap dapat diterapkan dalam konteks negara modern dan sekuler.Namun 
tantangan besar dalam penerapan Fiqih Siyasah di negara sekuler seperti Indonesia 
adalah bagaimana menyeimbangkan antara prinsip Islam dan nilai sekuler yang berlaku. 
Dalam kaitan ini, Fiqih Siyasah memberikan pandangan penting untuk menjaga nilai-nilai 
etika dan moral dalam penyelenggaraan pemerintahan, dengan tetap menghormati 
pluralisme dan kebebasan beragama. 

Fiqih Siyasah dan Kesejahteraan Umat (Maslahah) 

Prinsip maslahah atau kesejahteraan umat merupakan salah satu pilar utama dalam 
Fiqh Siyasah. Sebagaimana dijelaskan oleh al-Ghazali, tujuan utama pemerintahan 
adalah untuk menjaga kepentingan rakyat, yang meliputi perlindungan agama, jiwa, 
pikiran, keturunan, dan harta benda. Oleh karena itu, setiap kebijakan yang diambil oleh 
pemimpin harus berorientasi pada kemaslahatan rakyat, yaitu memberikan manfaat 
yang sebesar-besarnya bagi kesejahteraan masyarakat dan menghindari 
kerugian.Konsep maslahah sangat relevan dalam konteks negara modern yang 
mempunyai tantangan besar dalam memastikan kebijakan yang diambil dapat 
memberikan manfaat bagi seluruh lapisan masyarakat. Dalam hal ini, asas maslahah 
menuntut pemimpin untuk bertindak bijaksana, mengutamakan kepentingan umum, 
dan meminimalkan kerugian atau ketidakadilan yang mungkin timbul dari kebijakan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

997 
 

tersebut. Dalam konteks Indonesia, kebijakan yang berpihak pada kesejahteraan rakyat, 
seperti program pengentasan kemiskinan, pendidikan, dan kesehatan, dapat dilihat 
sebagai penerapan prinsip maslahah dalam sistem pemerintahan negara (Ukasyah, 
2023). 

Penerapan Fiqih Siyasah dalam Kebijakan Publik 

Penerapan Fiqih Siyasah tidak hanya sebatas teori atau wacana politik saja, namun 
perlu juga diimplementasikan dalam kebijakan publik yang mendukung kesejahteraan 
masyarakat. Misalnya saja di bidang ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, kebijakan 
yang diambil harus mengedepankan prinsip keadilan sosial dan memperhatikan 
kesejahteraan umat yang merupakan inti ajaran Islam. Salah satu contoh nyata 
penerapan prinsip ini dalam kebijakan publik adalah program pemberdayaan ekonomi 
bagi masyarakat miskin dan kebijakan pendidikan yang menjamin akses yang adil bagi 
seluruh lapisan masyarakat .Fiqh Siyasah menggarisbawahi pentingnya pemerintah 
menjamin tercapainya tujuan bersama yaitu maslahah atau kebaikan kolektif. Dalam 
konteks negara modern, hal ini berarti bahwa kebijakan publik harus difokuskan pada 
pengentasan kemiskinan, penyediaan layanan kesehatan yang memadai, dan 
penyediaan pendidikan yang setara bagi seluruh warga negara tanpa diskriminasi. 
Pengambilan kebijakan tersebut hendaknya dilakukan dengan pertimbangan yang 
matang dan melalui musyawarah yang melibatkan seluruh elemen masyarakat. 

Kesimpulan dan Saran  

Teks Fiqh Siyasah sebagai salah satu cabang hukum politik dalam Islam memberikan 
pedoman komprehensif tentang prinsip-prinsip pemerintahan yang berkeadilan yang 
bersumber dari Al-Qur'an dan hadis. Dalam pandangan Islam, kepemimpinan tidak 
hanya berkaitan dengan kekuasaan, tetapi juga merupakan amanah yang harus 
dipertanggungjawabkan, baik kepada masyarakat maupun kepada Allah SWT. Konsep 
kepemimpinan dalam Islam sangat menekankan pentingnya moralitas, keadilan, dan 
akuntabilitas yang kesemuanya sangat relevan dalam membangun pemerintahan yang 
transparan dan berorientasi pada kerakyatan. Prinsip musyawarah (syura) memegang 
peranan yang sangat penting dalam Fiqh Siyasah. Prinsip ini menekankan bahwa 
pengambilan keputusan dalam pemerintahan harus melibatkan partisipasi masyarakat, 
agar tercapai keputusan yang lebih adil dan inklusif. Di era modern, penerapan prinsip 
ini, khususnya dalam konteks negara dengan sistem pemerintahan sekuler, 
menghadirkan tantangan tersendiri dalam menyeimbangkan nilai-nilai Islam dengan 
prinsip sekuler. Meskipun demikian, nilai-nilai dasar dalam Fiqh Siyasah tetap penting 
untuk menjadi pedoman dalam merumuskan kebijakan negara yang berkeadilan, 
berkeadilan sosial, dan berpihak pada kesejahteraan rakyat. 

Di Indonesia, meski menganut ideologi Pancasila yang mendukung pluralisme agama, 
namun prinsip Fiqh Siyasah tetap menjadi pedoman moral dalam mengambil kebijakan 
publik yang fokus pada kesejahteraan masyarakat. Penerapan konsep maslahah dalam 
kebijakan publik yang bertujuan untuk melindungi hak-hak dasar masyarakat - seperti 
kesehatan, pendidikan dan perekonomian - merupakan contoh nyata bagaimana Fiqh 
Siyasah dapat diimplementasikan dalam konteks negara modern. Secara keseluruhan, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

998 
 

Fiqih Siyasah memberikan pedoman bagi sistem pemerintahan yang adil, transparan, 
dan berorientasi kerakyatan, serta mampu beradaptasi dengan dinamika politik dan 
sosial yang berkembang di dunia saat ini. 

 Sebagai tindak lanjut mengenai Fiqih Siyasah, ada beberapa saran yang dapat 
diajukan untuk memperkuat penerapan prinsip-prinsip pemerintahan Islam yang adil 
dan berorientasi pada kesejahteraan rakyat. Pertama, perlunya penguatan literasi dan 
edukasi tentang Fiqih Siyasah, khususnya bagi masyarakat dan pengambil kebijakan, 
agar nilai-nilai keadilan, moralitas, dan akuntabilitas dalam kepemimpinan Islam dapat 
lebih dipahami dan diaplikasikan secara relevan dalam konteks pemerintahan modern. 
Kedua, prinsip musyawarah atau syura harus terus direvitalisasi dalam sistem demokrasi 
Indonesia, dengan memperluas partisipasi masyarakat dalam proses pengambilan 
keputusan sehingga kebijakan yang dihasilkan lebih adil dan inklusif. Ketiga, pemerintah 
perlu menjadikan konsep maslahah sebagai dasar perancangan kebijakan publik yang 
berorientasi pada perlindungan hak-hak dasar rakyat, seperti kesehatan, pendidikan, 
dan ekonomi, guna menciptakan keadilan sosial yang berkelanjutan. Keempat, dialog 
konstruktif antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip sistem sekuler perlu 
dikembangkan, untuk menemukan titik temu yang harmonis dalam pembuatan 
kebijakan tanpa mengabaikan prinsip pluralisme yang dianut negara. 

Daftar Pustaka 

Arfan, A. (2010). Fiqh Al-Siyasah al-Jabiri: Analisis Kitab al-‘Aql al-Siyasi al-’Arabi (Nalar 
Politik Arab). De Jure: Jurnal Hukum dan Syari’ah, 2(1), 95-108. (n.d.). 
http://repository.uin-malang.ac.id/1032/ 

Imam Tabroni, Ikah Farihatunnisa, Novi Siti Fatimah, Muammira Idris, & Rini Purnama 
Sari. (2022). Sejarah Teologi Rustam. Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, 
1(1), 1–5. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1i1.1 

Irwansyah, & Setiawan, Z. (2023). Prinsip-Prinsip Fiqh Siyasah. Jurnal Cerdas Hukum, 2(1), 
68–75. 

Olifiansyah, M., Hidayat, W., Dianying, B. P., & Dzulfiqar, M. (2020). Kepemimpinan 
dalam Perspektif Islam. eL-HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan 
Islam, 14(1), 98–111. https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123 

Putra, A. A., & Rahmi, N. (2021). OTORITAS PRESIDEN DALAM MENETAPKAN 
PERATURAN PEMERINTAH PENGGANTI UNDANG-UNDANG (Tinjauan Fiqh 
Siyasah Dusturiyyah dan Hukum Positif). JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 
2(2), 69. https://doi.org/10.31958/jisrah.v2i2.4340 

Putri, U. L., & Caniago, S. (2021). Tinjauan Fiqh Siyasah Dusturiyah Terhadap Undang-
Undang Nomor 16 Tahun 2011 Tentang Bantuan Hukum. JISRAH: Jurnal Integrasi 
Ilmu Syariah, 2(2), 193. https://doi.org/10.31958/jisrah.v2i2.4347 

Sultan, I., & Gorontalo, A. (2024). PEMIKIRAN POLITIK YUSUF AL-QARADHAWI 
Diskursus tentang hubungan antara agama dan negara sampai dengan saat ini 
masih menjadi perdebatan yang cukup signifikan dalam konteks masyarakat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 993-999   eISSN: 3024-8140 

999 
 

Muslim dan dunia Islam. 1 Perdebatan wacana ini tentunya mencerminkan k. 21, 
17–38. 

Ukasyah, U. (2023). Implementasi Fungsi Badan Permusyawaratan Desa Dalam 
Penyelenggaraan Pemerintahan Desa Tinjauan Fiqh Siyasah. Qaumiyyah: Jurnal 
Hukum Tata Negara, 2(2), 175–200. https://doi.org/10.24239/qaumiyyah.v2i2.35 

 

 


