Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 993-999 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Figh siyasah; tinjauan tentang pemikiran politik hukum
tata negara dalam perspektif islam
Yusuf Syahputra

Program Studi Pendidikan llmu Pengetahuan Sosial, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230102110073@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Figh Siyasah, Hukum Tata Figh Siyasah atau hukum politik dalam Islam, adalah suatu cabang
Negara Islam, Keadilan, ilmu figh yang membahas mengenai prinsip-prinsip serta aturan
Musyawarah, Pemerintahan dalam mengatur pemerintahan menjalin hubungan antara negara
Islam, Negara Modern dan masyarakat dalam perspektif Islam. Sebagai bagian integral dari
ajaran Islam, figh siyasah mengatur segala aspek kehidupan politik
Keywords: dengan merujuk pada sumber-sumber utama hukum Islam, yaitu Al-
Figh Siyasah, Islamic Qur'an, hadis, ijma' (konsensus ulama), dan qiyas (analogi). Artikel
Constitutional Law, Justice, ini bertujuan untuk memberikan tinjauan mendalam mengenai figh
Deliberation, Islamic siyasah, dengan menyoroti pada prinsip-prinsip dasar yang
Government, Modern State mengarah pada keadilan, musyawarah (syura), amanah,

kesejahteraan rakyat (maslahah), dan kepemimpinan yang
berlandaskan dengan nilai-nilai kebaikan dalam system tata negara Islam. Selain itu, artikel ini juga
membahas bagaimana penerapan figh siyasah diteraapkan dalam sejarah Islam, mulai dari era Khilafah
hingga perkembangan negara-negara modern. Tantangan figh siyasah dalam konteks negara-negara
modern, terutama dalam negara-negara yang mengadopsi sistem pemerintahan sekuler, juga turut menjadi
pembahassan penting. Di Indonesia, figh siyasah tetap relevan dalam memberikan pedoman bagi
pembentukan kebijakan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam, meskipun harus beradaptasi dengan
realitas pluralisme agama dan ideologi Pancasila. Pada akhirnya figh siyasah menawarkan pedoman bagi
pemerintahan yang adil, transparan, dan berpihak pada kesejahteraan rakyat, serta mampu beradaptasi
dengan dinamika politik pada zaman modern.
ABSTRACT

Figh Siyasah or political law in Islam, is a branch of figh that discusses the principles and rules in regulating
government and relations between the state and society from an Islamic perspective. As an integral part
of Islamic teachings, figh siyasah regulates all aspects of political life by referring to the main sources of
Islamic law, namely the Al-Qur'an, hadith, ijma' (ulama consensus), and giyas (analogy). This article aims
to provide an in-depth review of siyasah figh, by highlighting the basic principles that lead to justice,
deliberation (syura), trust, people's welfare (maslahah), and leadership based on good values in the
Islamic state system. Apart from that, this article also discusses how the application of siyasa figh was
applied in Islamic history, starting from the Caliphate era to the development of modern countries. The
challenges of siyasa figh in the context of modern countries, especially in countries that adopt a secular
government system, are also an important discussion. In Indonesia, siyasah figh remains relevant in
providing guidance for the formation of policies based on Islamic principles, even though it must adapt to
the reality of religious pluralism and the ideology of Pancasila. In the end, siyasah figh offers guidelines
for a government that is fair, transparent, and pro-people's welfare, and able to adapt to the political
dynamics of the modern era.

Pendahuluan

Figh Siyasah atau hukum politik dalam Islam, adalah salah satu cabang figh yang
membahas tentang prinsip-prinsip dan aturan-aturan yang mengatur pemerintahan
serta hubungan antara negara dan masyarakat dalam perspektif Islam. Sebagai bagian

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

integral dari ajaran Islam, Figh Siyasah berperan penting dalam membentuk sistem
pemerintahan yang tidak hanya adil secara hukum, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai
moral dan spiritual yang terkandung dalam Al-Qur'an dan hadis. Hal ini menunjukkan
bahwa Islam tidak memisahkan agama dan kehidupan bernegara, namun keduanya
saling berkaitan guna mewujudkan masyarakat sejahtera dan sejahtera(Putra & Rahmi,
2021). Pemikiran politik dalam Islam telah berkembang sejak awal masa Khilafah hingga
era modern. Pada masa Khulafaur Rasyidin, konsep musyawarah dalam pemilihan
pemimpin sangat dikedepankan, hal ini menunjukkan bahwa prinsip demokrasi dalam
Islam sejalan dengan hakikat syura, meskipun belum dapat dipahami sepenuhnya dalam
pengertian demokrasi modern. Sejak saat itu, berbagai pemikir Islam, seperti al-
Mawardi, Ibnu Taimiyah, dan Yusuf al-Qaradawi, mengembangkan konsep politik
berdasarkan Al-Qur'an dan hadis, yang menekankan keseimbangan antara hak dan
kewajiban penguasa dan masyarakat (al-Qaradawi, 1997). Di negara-negara modern,
penerapan Figih Siyasah menghadapi tantangan yang besar, terutama di negara-negara
yang menerapkan sistem pemerintahan sekuler atau menganut sistem demokrasi
modern(Sultan & Gorontalo, 2024). Di Indonesia, sebagai negara dengan jumlah
penduduk beragama Islam terbesar dan sistem pemerintahan berdasarkan Pancasila,
prinsip Figh Siyasah tetap relevan dalam memberikan arah kebijakan publik yang
berkeadilan, meski harus mengakomodasi pluralisme agama dan ideologi yang ada.
Dengan demikian, Figih Siyasah tidak hanya relevan bagi masyarakat Islam saja, namun
juga menawarkan tuntunan moral bagi negara-negara modern yang mengedepankan
nilai-nilai keadilan sosial dan kesejahteraan rakyat(Putri & Caniago, 2021).

Pembahasan

Figih Siyasah dan Konsep Kepemimpinan dalam Islam

Kepemimpinan merupakan salah satu unsur sentral dalam Figih Siyasah. Dalam
pandangan Islam, pemimpin bukan hanya seseorang yang mempunyai kekuasaan saja,
namun juga seseorang yang menjalankan tugasnya berdasarkan prinsip amanah (trust)
dari Allah SWT. Dalam perspektif Islam, kepemimpinan dipandang sebagai suatu
amanah dan tanggung jawab yang tidak hanya harus dipertanggung jawabkan kepada
orang-orang yang dipimpinnya, namun juga akan dipertanggung jawabkan dihadapan
Allah SWT. Oleh karena itu, akuntabilitas kepemimpinan dalam Islam tidak hanya
bersifat horizontal-formal antar manusia, tetapi juga bersifat vertikal-moral, yaitu
tanggung jawab kepada Allah Swt di akhirat berdasarkan prinsip keadilan(Olifiansyah et
al., 2020). Hal ini tercermin dalam hadis riwayat Bukhari dan Muslim yang berbunyi,
“Masing-masing kamu adalah pemimpin dan masing-masing kamu akan dimintai
pertanggungjawaban atas kepemimpinannya.”

Dan Allah SWT berfirman :
O35 ke 5 agiied 2 (il
Artinya : "dan orang-orang yang mem(lmam Tabroni et al., 2022)elihara amanah (yang

diembankannya) dan janji mereka, dan orang-orang yang memelihara sholatnya." (QS.Al

994



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

Mukminun 8-9). Seorang pemimpin harus amanah, karena dialah yang akan diserahi
tanggung jawab. Jika pemimpin tidak punya sifat dapat dipercaya, tentu saja yang
terjadi adalah penyalahgunaan kedudukan dan wewenangnya untuk hal-hal yang tidak
baik. Dalam sejarah Islam, sistem kepemimpinan pernah mengalami pasang surut. Hal
ini disebabkan kurangnya pemahaman para pemimpin terhadap masa depan, terutama
dalam merumuskan strategi untuk memanfaatkan potensi yang dimiliki masyarakat
dalam berbagai aspek kehidupan. Pemahaman yang mendalam sangat penting untuk
menentukan langkah-langkah yang dapat membuat sejarah. Oleh karena itu,
kepemimpinan mempunyai pengaruh besar terhadap kesejahteraan ummat,
menentukan apakah mereka akan mencapai kejayaan atau mengalami kemunduran.
Tidak mengherankan jika sejarah mencatat bahwa Islam mencapai puncak kejayaannya
pada abad-abad awal perkembangannya. Dalam Islam, seorang pemimpin wajib
memenuhi enam syarat penting, yaitu:

A.Mempunyai kekuasaan yang berarti kesanggupan, kapasitas, dan kecerdasan dalam
melaksanakan tugas yang diemban.

B.Menjunjung tinggi kepercayaan, yaitu kejujuran dan kemampuan mengendalikan
keadaan dengan baik.

C.Pentingnya hati nurani sebagai tolok ukur hak-hak yang ada.

D.Seorang profesional hendaknya melaksanakan kewajibannya dengan tekun dan
penuh dedikasi.

E. Tidak memanfaatkan jabatan atau jabatan yang dipegang untuk kepentingan pribadi.

F. Menempatkan individu yang paling tepat dan cocok pada setiap posisi.

Konsep kepemimpinan dalam Islam sebenarnya mempunyai landasan yang sangat
kuat dan kokoh. Dia dibangun tidak hanya oleh nilai-nilai transendental, tetapi telah
diamalkan sejak berabad-abad yang lalu oleh para nabi Muhammad SAW, para sahabat
dan Al-Khulafa AlRasyidin. Pijakan kuat bersumber dari Al-Qur'an dan Assunnah dan
dengan bukti empiris telah ditempatkan konsep kepemimpinan Islam sebagai salah satu
modelnya kepemimpinan yang diakui dan dikagumi oleh dunia internasional. Dalam
konteks Figh Siyasah, al-Mawardi (2000) dalam bukunya Al-Ahkam al-Sultaniyyah
menekankan bahwa seorang khalifah (pemimpin) harus memenuhi lima syarat utama:
memiliki ilmu agama, kemampuan administratif, moralitas yang tinggi, adil, dan memiliki
kemampuan mengambil keputusan yang tepat untuk kesejahteraan umat. Pemimpin
yang ideal harus mampu menjaga keseimbangan antara kepentingan politik dan
moralitas, serta memberikan ruang bagi masyarakat untuk berpartisipasi dalam
pengambilan keputusan melalui musyawarah (syura).

Prinsip Musyawarah (Shura) dalam Islam

Salah satu ciri khas sistem pemerintahan dalam Islam adalah penerapan prinsip
musyawarah atau syura. Al-Qur'an memberikan petunjuk tentang pentingnya
musyawarah dalam pengambilan keputusan negara, sebagaimana tercantum dalam
surat Ash-Shura (42:38) yang berbunyi :

S Aas 4 \%a . s 4o Voot o Jo’,% ‘e SNET . e W (oA @e <oy
C3eah 285 e 52650 (5 ) 5h an 54l 55 sllall | 4l8l 5 235 | SIASL) Gndll g

995



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

Artinya: “juga lebih baik dan lebih kekal bagi) orang-orang yang menerima
(mematuhi) seruan Tuhan dan melaksanakan salat, sedangkan urusan mereka
(diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka. Mereka menginfakkan sebagian
dari rezeki yang Kami anugerahkan kepada mereka”.Ayat ini menunjukkan bahwa
pengambilan keputusan dalam pemerintahan Islam tidak hanya didasarkan pada
kehendak satu pihak saja, namun melibatkan peran serta masyarakat melalui
musyawarah terbuka.Musyawarah dalam Figh Siyasah berarti partisipasi kolektif yang
melibatkan berbagai elemen masyarakat dalam mengambil keputusan penting,
termasuk dalam hal kebijakan publik, hukum, dan pemerintahan. Hal ini menunjukkan
bahwa pemerintahan dalam Islam meskipun dipimpin oleh seorang khalifah atau
pemimpin, namun tetap mengedepankan inklusifitas dan partisipasi aktif masyarakat
dalam pengambilan keputusan yang berdampak pada kehidupan bersama(lrwansyah &
Setiawan, 2023).

Relevansi Figh Siyasah di Negara Modern

Di tengah globalisasi dan berkembangnya sistem pemerintahan sekuler, Figih Siyasah
masih  memiliki relevansi dalam memberikan landasan kebijakan negara yang
berkeadilan dan berpihak pada kesejahteraan rakyat. Meskipun negara-negara Islam
modern, termasuk Indonesia, belum menerapkan sistem pemerintahan yang
sepenuhnya berdasarkan hukum Islam, namun nilai-nilai dasar Figih Siyasah tetap
menjadi pedoman moral dalam mengambil kebijakan publik. Misalnya saja di Indonesia
yang memiliki sistem pemerintahan demokratis dengan Pancasila sebagai ideologi
negara, maka prinsip keadilan, permusyawaratan, dan kemaslahatan umat yang
terkandung dalam Figh Siyasah dapat dijadikan acuan untuk mengambil kebijakan yang
mendukung kesejahteraan umat, tanpa mengabaikan realitas pluralisme agama dan
budaya yang ada. Hal ini sejalan dengan pandangan Yusuf al-Qaradawi (1997) yang
menekankan pentingnya pembaharuan pemikiran politik Islam (tajdid) agar prinsip
tersebut tetap dapat diterapkan dalam konteks negara modern dan sekuler.Namun
tantangan besar dalam penerapan Figih Siyasah di negara sekuler seperti Indonesia
adalah bagaimana menyeimbangkan antara prinsip Islam dan nilai sekuler yang berlaku.
Dalam kaitan ini, Figih Siyasah memberikan pandangan penting untuk menjaga nilai-nilai
etika dan moral dalam penyelenggaraan pemerintahan, dengan tetap menghormati
pluralisme dan kebebasan beragama.

Figih Siyasah dan Kesejahteraan Umat (Maslahah)

Prinsip maslahah atau kesejahteraan umat merupakan salah satu pilar utama dalam
Figh Siyasah. Sebagaimana dijelaskan oleh al-Ghazali, tujuan utama pemerintahan
adalah untuk menjaga kepentingan rakyat, yang meliputi perlindungan agama, jiwa,
pikiran, keturunan, dan harta benda. Oleh karena itu, setiap kebijakan yang diambil oleh
pemimpin harus berorientasi pada kemaslahatan rakyat, yaitu memberikan manfaat
yang sebesar-besarnya bagi kesejahteraan masyarakat dan menghindari
kerugian.Konsep maslahah sangat relevan dalam konteks negara modern yang
mempunyai tantangan besar dalam memastikan kebijakan yang diambil dapat
memberikan manfaat bagi seluruh lapisan masyarakat. Dalam hal ini, asas maslahah
menuntut pemimpin untuk bertindak bijaksana, mengutamakan kepentingan umum,
dan meminimalkan kerugian atau ketidakadilan yang mungkin timbul dari kebijakan

996



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

tersebut. Dalam konteks Indonesia, kebijakan yang berpihak pada kesejahteraan rakyat,
seperti program pengentasan kemiskinan, pendidikan, dan kesehatan, dapat dilihat
sebagai penerapan prinsip maslahah dalam sistem pemerintahan negara (Ukasyah,
2023).

Penerapan Fiqih Siyasah dalam Kebijakan Publik

Penerapan Figih Siyasah tidak hanya sebatas teori atau wacana politik saja, namun
perlu juga diimplementasikan dalam kebijakan publik yang mendukung kesejahteraan
masyarakat. Misalnya saja di bidang ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, kebijakan
yang diambil harus mengedepankan prinsip keadilan sosial dan memperhatikan
kesejahteraan umat yang merupakan inti ajaran Islam. Salah satu contoh nyata
penerapan prinsip ini dalam kebijakan publik adalah program pemberdayaan ekonomi
bagi masyarakat miskin dan kebijakan pendidikan yang menjamin akses yang adil bagi
seluruh lapisan masyarakat .Figh Siyasah menggarisbawahi pentingnya pemerintah
menjamin tercapainya tujuan bersama yaitu maslahah atau kebaikan kolektif. Dalam
konteks negara modern, hal ini berarti bahwa kebijakan publik harus difokuskan pada
pengentasan kemiskinan, penyediaan layanan kesehatan yang memadai, dan
penyediaan pendidikan yang setara bagi seluruh warga negara tanpa diskriminasi.
Pengambilan kebijakan tersebut hendaknya dilakukan dengan pertimbangan yang
matang dan melalui musyawarah yang melibatkan seluruh elemen masyarakat.

Kesimpulan dan Saran

Teks Figh Siyasah sebagai salah satu cabang hukum politik dalam Islam memberikan
pedoman komprehensif tentang prinsip-prinsip pemerintahan yang berkeadilan yang
bersumber dari Al-Qur'an dan hadis. Dalam pandangan Islam, kepemimpinan tidak
hanya berkaitan dengan kekuasaan, tetapi juga merupakan amanah yang harus
dipertanggungjawabkan, baik kepada masyarakat maupun kepada Allah SWT. Konsep
kepemimpinan dalam Islam sangat menekankan pentingnya moralitas, keadilan, dan
akuntabilitas yang kesemuanya sangat relevan dalam membangun pemerintahan yang
transparan dan berorientasi pada kerakyatan. Prinsip musyawarah (syura) memegang
peranan yang sangat penting dalam Figh Siyasah. Prinsip ini menekankan bahwa
pengambilan keputusan dalam pemerintahan harus melibatkan partisipasi masyarakat,
agar tercapai keputusan yang lebih adil dan inklusif. Di era modern, penerapan prinsip
ini, khususnya dalam konteks negara dengan sistem pemerintahan sekuler,
menghadirkan tantangan tersendiri dalam menyeimbangkan nilai-nilai Islam dengan
prinsip sekuler. Meskipun demikian, nilai-nilai dasar dalam Figh Siyasah tetap penting
untuk menjadi pedoman dalam merumuskan kebijakan negara yang berkeadilan,
berkeadilan sosial, dan berpihak pada kesejahteraan rakyat.

Di Indonesia, meski menganut ideologi Pancasila yang mendukung pluralisme agama,
namun prinsip Figh Siyasah tetap menjadi pedoman moral dalam mengambil kebijakan
publik yang fokus pada kesejahteraan masyarakat. Penerapan konsep maslahah dalam
kebijakan publik yang bertujuan untuk melindungi hak-hak dasar masyarakat - seperti
kesehatan, pendidikan dan perekonomian - merupakan contoh nyata bagaimana Figh
Siyasah dapat diimplementasikan dalam konteks negara modern. Secara keseluruhan,

997



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

Figih Siyasah memberikan pedoman bagi sistem pemerintahan yang adil, transparan,
dan berorientasi kerakyatan, serta mampu beradaptasi dengan dinamika politik dan
sosial yang berkembang di dunia saat ini.

Sebagai tindak lanjut mengenai Figih Siyasah, ada beberapa saran yang dapat
diajukan untuk memperkuat penerapan prinsip-prinsip pemerintahan Islam yang adil
dan berorientasi pada kesejahteraan rakyat. Pertama, perlunya penguatan literasi dan
edukasi tentang Figih Siyasah, khususnya bagi masyarakat dan pengambil kebijakan,
agar nilai-nilai keadilan, moralitas, dan akuntabilitas dalam kepemimpinan Islam dapat
lebih dipahami dan diaplikasikan secara relevan dalam konteks pemerintahan modern.
Kedua, prinsip musyawarah atau syura harus terus direvitalisasi dalam sistem demokrasi
Indonesia, dengan memperluas partisipasi masyarakat dalam proses pengambilan
keputusan sehingga kebijakan yang dihasilkan lebih adil dan inklusif. Ketiga, pemerintah
perlu menjadikan konsep maslahah sebagai dasar perancangan kebijakan publik yang
berorientasi pada perlindungan hak-hak dasar rakyat, seperti kesehatan, pendidikan,
dan ekonomi, guna menciptakan keadilan sosial yang berkelanjutan. Keempat, dialog
konstruktif antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip sistem sekuler perlu
dikembangkan, untuk menemukan titik temu yang harmonis dalam pembuatan
kebijakan tanpa mengabaikan prinsip pluralisme yang dianut negara.

Daftar Pustaka

Arfan, A. (2010). Figh Al-Siyasah al-Jabiri: Analisis Kitab al-‘Aqgl al-Siyasi al-’Arabi (Nalar
Politik Arab). De Jure: Jurnal Hukum dan Syari’ah, 2(1), 95-108. (n.d.).
http://repository.uin-malang.ac.id/1032/

Imam Tabroni, Ikah Farihatunnisa, Novi Siti Fatimah, Muammira Idris, & Rini Purnama
Sari. (2022). Sejarah Teologi Rustam. Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat,
1(1), 1-5. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v1i1.1

Irwansyah, & Setiawan, Z. (2023). Prinsip-Prinsip Figh Siyasah. Jurnal Cerdas Hukum, 2(1),
68-75.

Olifiansyah, M., Hidayat, W., Dianying, B. P., & Dzulfigar, M. (2020). Kepemimpinan
dalam Perspektif Islam. eL-HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan
Islam, 14(1), 98-111. https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123

Putra, A. A., & Rahmi, N. (2021). OTORITAS PRESIDEN DALAM MENETAPKAN
PERATURAN PEMERINTAH PENGGANTI UNDANG-UNDANG (Tinjauan Figh
Siyasah Dusturiyyah dan Hukum Positif). JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah,
2(2), 69. https://doi.org/10.31958/jisrah.v2i2.4340

Putri, U. L., & Caniago, S. (2021). Tinjauan Figh Siyasah Dusturiyah Terhadap Undang-
Undang Nomor 16 Tahun 2011 Tentang Bantuan Hukum. JISRAH: Jurnal Integrasi
[Imu Syariah, 2(2), 193. https://doi.org/10.31958/jisrah.v2i2.4347

Sultan, 1., & Gorontalo, A. (2024). PEMIKIRAN POLITIK YUSUF AL-QARADHAWI
Diskursus tentang hubungan antara agama dan negara sampai dengan saat ini
masih menjadi perdebatan yang cukup signifikan dalam konteks masyarakat

998



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 993-999 elSSN: 3024-8140

Muslim dan dunia Islam. 1 Perdebatan wacana ini tentunya mencerminkan k. 21,
17-38.

Ukasyah, U. (2023). Implementasi Fungsi Badan Permusyawaratan Desa Dalam
Penyelenggaraan Pemerintahan Desa Tinjauan Figh Siyasah. Qaumiyyah: Jurnal
Hukum Tata Negara, 2(2), 175-200. https://doi.org/10.24239/qaumiyyah.v2i2.35

999



