
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 685-690      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Internalisasi nilai-nilai karakter dalam kegiatan belajar 
santri tpq hidmatul hasan sukodadi 

Muhammad Fadil Romadhoni1, Rayhan Naufal Alinata2, Nurul Zakiah Aziz3, Levy 
Shafira Rosyida4, Wildan Fikaromil Layali5, Nelli Silviasari6, Riziq Syukron Ahmadi7, 
Anzili Tsumairota Sabila8 

program studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: ramafadil143@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi proses internalisasi 
nilai-nilai karakter dalam kegiatan belajar santri di TPQ Hidmatul Hasan 
Sukodadi, Paiton, Probolinggo. Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif dan metode observasi partisipatif, peneliti terlibat langsung 
dalam aktivitas pembelajaran guna menangkap dinamika nilai yang 
berkembang secara alami. Hasil penelitian menunjukkan bahwasanya 
nilai-nilai karakter seperti kedisiplinan, tanggung jawab, kejujuran, dan 
empati ditanamkan melalui pembiasaan, keteladanan, serta interaksi 
sosial yang erat antara ustadz/ustadzah dan santri. Internalisasi nilai 
berlangsung tidak hanya melalui pengajaran eksplisit, tetapi juga 
melalui suasana religius yang mendukung. TPQ sebagai lembaga 

pendidikan nonformal berperan strategis dalam membentuk karakter anak. Rekomendasi yang diajukan 
mencakup penguatan kapasitas pendidik, pelibatan orang tua, serta sinergi antar lingkungan belajar guna 
memperkuat kesinambungan nilai di luar kelas.  
A B S T R A C T 

This study aims to identify the process of character value internalization in the learning activities of 
students at TPQ Hidmatul Hasan Sukodadi, Paiton, Probolinggo. Employing a qualitative approach with 
participatory observation methods, the researcher engaged directly in teaching activities to capture the 
natural dynamics of value formation. The findings indicate that character values such as discipline, 
responsibility, honesty, and empathy are instilled through habituation, modeling, and close social 
interaction between teachers and students. Value internalization occurs not only through explicit 
instruction but also through a religious that supports moral development. As a non-formal educational 
institution, TPQ plays a strategic role in shaping children’s. Recommendations include strengthening 
teacher capacity, involving parents, and fostering synergy across learning environments to sustain 
character values beyond the classroom. 

Pendahuluan 

Pendidikan karakter merupakan aspek esensial dalam sistem pendidikan Islam, yang 
tidak hanya bertujuan untuk mentransfer pengetahuan (ta‘lim), tetapi juga membentuk 
kepribadian dan moral peserta didik (tarbiyah). Dalam pendidikan nonformal seperti 
Taman Pendidikan Al-Qur’an (TPQ), nilai-nilai karakter tidak hanya diajarkan secara 
verbal, tetapi diinternalisasikan melalui praktik kehidupan sehari-hari, interaksi sosial, 
dan keteladanan. Internalisasi nilai-nilai karakter pada santri di TPQ menjadi upaya 
penting dalam membangun fondasi etika dan spiritual yang kuat sejak usia dini. 
Internalisasi, dalam kajian psikologi dan pendidikan, diartikan sebagai proses dimana 
nilai-nilai eksternal diubah menjadi bagian dari sistem nilai individu melalui proses sosial 

Kata Kunci: 
internalisasi, nilai karakter, 
TPQ, pendidikan nonformal, 
observasi partisipatif 
 
Keywords: 
internalization, character 
values, TPQ, non-formal 
education, participatory 
observation 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:ramafadil143@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 685-690   eISSN: 3024-8140 

686 
 

dan pengalaman personal(Kohlberg, 1987). Dalam lingkungan pendidikan keagamaan, 
proses ini sangat dipengaruhi oleh pendekatan pengajaran yang bersifat partisipatif dan 
humanis. Di sinilah pentingnya pendekatan observasi partisipatif dalam meneliti 
dinamika internalisasi nilai di TPQ: peneliti tidak hanya mengamati dari luar, tetapi 
terlibat langsung dalam proses pembelajaran untuk menangkap makna yang lebih 
dalam dari interaksi guru dan santri. 

Pendidikan karakter berbasis Islam tidak terlepas dari nilai-nilai universal seperti 
kejujuran, tanggung jawab, toleransi, dan kerja sama, sebagaimana yang diajarkan 
dalam Al-Qur’an dan diteladankan oleh Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. Dalam konteks moderasi 
beragama yang menjadi tema besar kegiatan Kuliah Kerja Mahasiswa (KKM), TPQ 
menjadi ruang strategis dalam menanamkan nilai-nilai keagamaan yang damai dan 
adaptif sejak dini. Sebagaimana ditegaskan oleh Alim (2019), pendidikan keagamaan 
yang mengedepankan nilai-nilai rahmatan lil-‘alamin menjadi kunci dalam membangun 
generasi Muslim yang inklusif dan berkarakter kuat. Oleh karena itu, praktik 
pembelajaran di TPQ tidak hanya bertujuan mencetak hafalan, tetapi juga menanamkan 
nilai-nilai sosial-religius dalam kehidupan anak-anak. TPQ Hidmatul Hasan yang terletak 
di Desa Sukodadi, Kecamatan Paiton, Kabupaten Probolinggo, merupakan salah satu 
lembaga pendidikan Al-Qur’an yang menjalankan peran penting dalam pembinaan 
generasi muda Muslim di wilayah pesisir. Dengan latar sosial-budaya yang beragam dan 
posisi geografis yang dekat dengan kawasan industri, TPQ ini menghadapi tantangan 
sekaligus peluang dalam menginternalisasikan nilai-nilai karakter pada santri. Melalui 
keterlibatan langsung dalam kegiatan belajar-mengajar selama program KKM, kami 
mencoba untuk memahami bagaimana nilai-nilai karakter dibentuk, ditransmisikan, dan 
diterima oleh para santri dalam praktik sehari-hari. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi 
partisipatif untuk mengeksplorasi secara mendalam proses internalisasi nilai karakter 
dalam pembelajaran di TPQ. Dengan keterlibatan aktif peneliti sebagai partisipan-
pengamat, diharapkan dapat diperoleh data yang kontekstual dan bermakna, terutama 
dalam menangkap nuansa-nuansa pendidikan nilai yang tidak selalu terjangkau oleh 
pendekatan kuantitatif. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan (Miles, 1994) yang 
menekankan pentingnya pemahaman konteks dalam penelitian sosial melalui partisipasi 
langsung. Dengan demikian, tulisan ini berupaya tidak hanya menggambarkan praktik 
pengajaran di TPQ Hidmatul Hasan, tetapi juga menganalisis bagaimana nilai-nilai 
karakter seperti tanggung jawab, disiplin, kerja sama, dan sikap santun ditanamkan 
secara implisit maupun eksplisit dalam proses belajar mengajar. Harapannya, hasil dari 
penelitian ini dapat memberikan kontribusi pada pengembangan praktik pendidikan 
Islam yang berorientasi pada pembentukan karakter, sekaligus memperkuat nilai-nilai 
sosial-keagamaan yang moderat di tingkat akar rumput. 

Pembahasan 

Proses internalisasi nilai-nilai karakter dalam pendidikan Islam pada dasarnya tidak 
hanya bersifat teoritis, tetapi juga praksis-dimana nilai ditransmisikan, dihidupkan, dan 
dilekatkan dalam tindakan keseharian. Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana utama 
untuk menanamkan pemahaman keagamaan moderat(Alim & Munib, 2021). Hal ini 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 685-690   eISSN: 3024-8140 

687 
 

sangat tampak dalam praktik pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan, Sukodadi. 
Berdasarkan observasi partisipatif selama kegiatan KKM berlangsung, ditemukan 
bahwa proses penanaman nilai-nilai karakter di lingkungan TPQ tidak berlangsung 
secara formalistik melalui ceramah atau nasihat semata, melainkan melebur dalam 
aktivitas pembelajaran yang sederhana dan rutin. 

Menurut (Sonia et al., 2024) praktik Organization Citizenship Behavior dari perspektif 
Islami memiliki peran penting dalam memperkuat kinerja guru secara Islami, dengan 
menekankan nilai-nilai relasional dan spiritual dalam profesi keguruan. Salah satu 
temuan penting adalah bagaimana peran ustadz dan ustadzah sebagai figur sentral 
dalam proses pendidikan nilai. Keteladanan (uswah hasanah) mereka menjadi faktor 
kunci dalam pembentukan karakter santri. Nilai kejujuran, disiplin, kerja sama, dan kasih 
sayang tidak diajarkan secara eksklusif melalui materi ajar, tetapi dipraktikkan langsung 
dalam interaksi sosial antara pengajar dan santri. Ini sejalan dengan teori internalisasi 
sosial yang dikemukakan oleh (Berger & Luckmann, 2011), yang menekankan 
bahwasanya realitas sosial terbentuk melalui proses sosialisasi dan interaksi simbolik 
secara berulang. 

Misalnya, santri diajarkan untuk selalu hadir tepat waktu dan membaca doa bersama 
sebelum pembelajaran dimulai. Kedisiplinan ini bukan semata aturan, tetapi menjadi 
bentuk habituasi nilai tanggung jawab yang ditanamkan secara konsisten. Dalam 
suasana kelas yang hangat dan tidak otoriter, anak-anak juga diajak untuk saling 
membantu dan menyemangati, terutama saat ada teman yang kesulitan membaca 
huruf hijaiyah. Praktik ini mencerminkan nilai ukhuwah (persaudaraan) dan ta’awun 
(tolong-menolong), yang secara tidak langsung menguatkan aspek sosial-spiritual santri 
dalam kerangka pendidikan Islam. Lebih jauh, kegiatan menghafal surat-surat pendek 
dan doa sehari-hari juga menjadi sarana internalisasi nilai religius dan spiritualitas. 
Namun demikian, guru di TPQ tidak hanya menekankan hafalan kognitif, tetapi juga 
pemahaman makna secara sederhana dan relevan dengan kehidupan anak-anak. Ini 
merupakan bentuk integrasi antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik 
sebagaimana yang dijelaskan dalam taksonomi pendidikan karakter (Lickona, 1992), 
yang menekankan pentingnya “moral knowing”, “moral feeling”, dan “moral action”. 

 

Faktor lingkungan belajar yang mendukung juga menjadi elemen penting dalam 
proses internalisasi. Ruang belajar yang meskipun sederhana, tetap bersih dan tertata, 
mencerminkan nilai ketaatan terhadap kebersihan sebagai bagian dari iman. Interaksi 
guru dengan orang tua santri, yang berlangsung secara informal namun teratur, juga 
turut memperkuat keberlangsungan nilai-nilai karakter yang ditanamkan di rumah 
maupun di TPQ. Ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter dalam Islam bersifat 
kolaboratif-melibatkan keluarga, masyarakat, dan lembaga pendidikan secara 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 685-690   eISSN: 3024-8140 

688 
 

bersamaan(Syafi’i, 2003). Selain itu juga, pendekatan pengajaran yang bersifat inklusif 
dan non-diskriminatif terhadap santri dari latar belakang sosial yang berbeda turut 
menunjukkan adanya praktik pendidikan yang sejalan dengan semangat rahmatan lil-
‘alamin. Tidak ditemukan adanya kekerasan verbal maupun fisik selama pembelajaran 
berlangsung. Hal ini penting dicatat, mengingat sebagian TPQ di wilayah lain masih 
menjadikan hukuman fisik sebagai bentuk “disiplin”. DI TPQ Hidmatul Hasan, 
pendekatan humanis lebih dominan dan menjadi landasan relasi guru-siswa yang sehat. 

Berdasarkan observasi lapangan, nilai-nilai karakter yang paling menonjol dalam 
proses internalisasi di TPQ ini meliputi: 

1. Tanggung jawab – melalui pengulangan hafalan dan tugas rumah 

2. Kedisiplinan – dari kehadiran dan keteraturan jadwal 

3. Kerja sama dan empati – melalui interaksi sosial dan kegiatan kelompok 

4. Kejujuran dan integritas – melalui pelaporan hafalan yang jujur 

5. Spiritualitas dan ketakwaan – melalui doa harian, adab belajar, dan akhlak dalam 
masjid 

  

Jadi, pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan tidak sekadar menjadi media pembacaan 
Al-Qur’an, tetapi telah berkembang menjadi ruang pembentukan karakter dini berbasis 
nilai Islam. Penanaman nilai-nilai moderasi Islam pada suatu lembaga pendidikan islam 
dinilai memiliki peran penting dalam upaya penanggulangan radikalisme(Prasetyo et al., 
2024). Meskipun belum menggunakan kurikulum pendidikan karakter secara formal, 
namun nilai-nilai tersebut telah melekat dalam struktur sosial pembelajaran harian yang 
hidup dan fungsional. Temuan ini sejalan dengan penelitian Suprayogo (2010) yang 
menyatakan bahwasanya lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki kekuatan 
dalam menginternalisasikan nilai melalui pola asuh, keteladanan, dan pendekatan 
kultural. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 685-690   eISSN: 3024-8140 

689 
 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil observasi partisipatif dan analisis kami terhadap dinamika 
pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan, Sukodadi, dapat disimpulkan bahwasanya proses 
internalisasi nilai-nilai karakter berlangsung secara organik dan fungsional melalui 
aktivitas pembelajaran yang bersifat repetitif, kontekstual, serta berbasis keteladanan. 
Internalisasi tidak terjadi dalam ruang kosong, tetapi berakar pada interaksi sosial yang 
erat antara Asatidz dan para santri dalam suasana yang religius dan inklusif. Nilai-nilai 
seperti tanggung jawab, kedisiplinan, kejujuran, empati, dan spiritualitas tidak hanya 
diajarkan secara verbal, tetapi juga ditanamkan melalui habituasi dan model perilaku 
yang konsisten. Fenomena ini menunjukkan bahwasanya lembaga pendidikan 
nonformal seperti TPQ memainkan peran penting sebagai agen sosialisasi nilai dalam 
masyarakat, terutama dalam membentuk karakter anak sejak usia dini. Pendekatan 
pendidikan karakter di TPQ ini sejalan dengan prinsip pedagogi transformatif, yang 
menekankan pembentukan kesadaran nilai melalui pengalaman dan refleksi kritis 
(Freire, 2020). Bahkan tanpa kurikulum tertulis tentang pendidikan karakter, TPQ dapat 
menjadi ruang dialektis antara nilai-nilai Islam dan realitas sosial anak-anak, sehingga 
pendidikan menjadi lebih kontekstual dan membumi(Madjid, 1988). 

Namun demikian, masih terdapat tantangan dalam memperluas dampak internalisasi 
ini secara sistemik, khususnya pada aspek evaluasi nilai dan kesinambungan dengan 
lingkungan keluarga serta masyarakat sekitar. Dibutuhkan kolaborasi yang lebih erat 
antara TPQ, wali santri, dan tokoh masyarakat agar nilai-nilai yang ditanamkan tidak 
hanya berhenti di musala, tetapi terus hidup dalam perilaku keseharian anak di luar TPQ. 
Hal ini selaras dengan pendekatan ekologi (Bronfenbrenner, 1979), yang menekankan 
pentingnya interaksi antar sistem (microsystem, mesosystem, dan exosystem) dalam 
perkembangan moral individu. Maka dari itu, kami merekomendasikan beberapa hal. 

1. Pertama, perlu adanya pelatihan dan penguatan kapasitas ustadz/ustadzah dalam 
hal metodologi pembelajaran berbasis nilai agar proses internalisasi menjadi lebih 
reflektif dan terarah. 

2. Kedua, TPQ perlu mendorong integrasi nilai-nilai karakter ke dalam kegiatan 
ekstrakurikuler seperti kerja bakti, bakti sosial, dan simulasi kehidupan nyata 
sebagai bentuk aplikatif dari nilai-nilai yang diajarkan. 

3. Ketiga, perlu dibentuk forum komunikasi antara guru dan orang tua untuk 
menyinergikan proses pendidikan nilai secara holistik. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 685-690   eISSN: 3024-8140 

690 
 

4. Terakhir, lembaga seperti Kementerian Agama atau pemerintah daerah dapat 
memberikan pendampingan kurikulum karakter berbasis Islam agar TPQ tetap 
berakar pada tradisi, namun juga adaptif terhadap tantangan zaman. 

Dengan demikian, TPQ sebagai lembaga pendidikan keagamaan akar rumput memiliki 
potensi strategis dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara spiritual 
dan intelektual, tetapi juga berkarakter kuat dan kontributif bagi masyarakat luas. 

Daftar Pustaka 

Alim, M. S., & Munib, A. (2021). Aktualisasi pendidikan moderasi beragama di madrasah. 
Jurnal Progress, 9(2), 263–285. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2011). The Social Construction of Reality: A Treatise in the 
Sociology of Knowledge. Open Road Media. 
https://books.google.co.id/books?id=Jcma84waN3AC 

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human development: Experiments by nature 
and design. Harvard university press. 

Freire, P. (2020). Pedagogy of the oppressed. In Toward a sociology of education (pp. 
374–386). Routledge. 

Kohlberg, L. (1987). The psychology of moral development. Ethics, 97(2). 

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and 
responsibility. Bantam. 

Madjid, N. (1988). Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah telaah kritis tentang masalah 
keimanan, kemanusiaan dan kemoderenan. Yayasan Wakaf Paramadina. 

Miles, M. B. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook. Thousand Oaks. 

Prasetyo, O. B., Ahyani, S., & Hasan, A. F. (2024). Penanaman nilai-nilai moderasi Islam 
dalam menanggulangi radikalisme di pondok pesantren. Salafiyah Shirothul 
Fuqoha’Gondanglegi Malang. Jurnal SOLMA, 13(3), 2391–2403. 
http://repository.uin-malang.ac.id/22823/ 

Sonia, N. R., Sutiah, S., & Wahidmurni, W. (2024). Peran Organization Citizenship Behavior 
Islamic Perspective dalam meningkatkan kinerja Islami Guru. CV. Nata Karya. 
http://repository.uin-malang.ac.id/21763/ 

Syafi’i. (2003). Pendidikan berbasis Budaya: Studi atas pemikiran H.A.R. Tilaar. 
http://etheses.uin-malang.ac.id/46235/ 

 

 
 
 
 


