Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 685-690 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Internalisasi nilai-nilai karakter dalam kegiatan belajar
santri tpg hidmatul hasan sukodadi

Muhammad Fadil Romadhoni', Rayhan Naufal Alinata?, Nurul Zakiah Aziz3, Levy
Shafira Rosyida4, Wildan Fikaromil Layali5, Nelli Silviasari®, Riziq Syukron Ahmadji?,
Anzili Tsumairota Sabila8

program studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ramafadil143@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
internalisasi, nilai karakter, Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi proses internalisasi
TPQ, pendidikan nonformal, nilai-nilai karakter dalam kegiatan belajar santri di TPQ Hidmatul Hasan
observasi partisipatif Sukodadi, Paiton, Probolinggo. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif dan metode observasi partisipatif, peneliti terlibat langsung
Keywords: dalam aktivitas pembelajaran guna menangkap dinamika nilai yang
internalization, character berkembang secara alami. Hasil penelitian menunjukkan bahwasanya
values, TPQ, non-formal nilai-nilai karakter seperti kedisiplinan, tanggung jawab, kejujuran, dan
education, participatory empati ditanamkan melalui pembiasaan, keteladanan, serta interaksi
observation sosial yang erat antara ustadz/ustadzah dan santri. Internalisasi nilai

berlangsung tidak hanya melalui pengajaran eksplisit, tetapi juga
melalui suasana religius yang mendukung. TPQ sebagai lembaga
pendidikan nonformal berperan strategis dalam membentuk karakter anak. Rekomendasi yang diajukan
mencakup penguatan kapasitas pendidik, pelibatan orang tua, serta sinergi antar lingkungan belajar guna
memperkuat kesinambungan nilai di luar kelas.
ABSTRACT

This study aims to identify the process of character value internalization in the learning activities of
students at TPQ Hidmatul Hasan Sukodadi, Paiton, Probolinggo. Employing a qualitative approach with
participatory observation methods, the researcher engaged directly in teaching activities to capture the
natural dynamics of value formation. The findings indicate that character values such as discipline,
responsibility, honesty, and empathy are instilled through habituation, modeling, and close social
interaction between teachers and students. Value internalization occurs not only through explicit
instruction but also through a religious that supports moral development. As a non-formal educational
institution, TPQ plays a strategic role in shaping children’s. Recommendations include strengthening
teacher capacity, involving parents, and fostering synergy across learning environments to sustain
character values beyond the classroom.

Pendahuluan

Pendidikan karakter merupakan aspek esensial dalam sistem pendidikan Islam, yang
tidak hanya bertujuan untuk mentransfer pengetahuan (ta‘lim), tetapi juga membentuk
kepribadian dan moral peserta didik (tarbiyah). Dalam pendidikan nonformal seperti
Taman Pendidikan Al-Qur’an (TPQ), nilai-nilai karakter tidak hanya diajarkan secara
verbal, tetapi diinternalisasikan melalui praktik kehidupan sehari-hari, interaksi sosial,
dan keteladanan. Internalisasi nilai-nilai karakter pada santri di TPQ menjadi upaya
penting dalam membangun fondasi etika dan spiritual yang kuat sejak usia dini.
Internalisasi, dalam kajian psikologi dan pendidikan, diartikan sebagai proses dimana
nilai-nilai eksternal diubah menjadi bagian dari sistem nilai individu melalui proses sosial

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:ramafadil143@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 685-690 elSSN: 3024-8140

dan pengalaman personal(Kohlberg, 1987). Dalam lingkungan pendidikan keagamaan,
proses ini sangat dipengaruhi oleh pendekatan pengajaran yang bersifat partisipatif dan
humanis. Di sinilah pentingnya pendekatan observasi partisipatif dalam meneliti
dinamika internalisasi nilai di TPQ: peneliti tidak hanya mengamati dari luar, tetapi
terlibat langsung dalam proses pembelajaran untuk menangkap makna yang lebih
dalam dari interaksi guru dan santri.

Pendidikan karakter berbasis Islam tidak terlepas dari nilai-nilai universal seperti
kejujuran, tanggung jawab, toleransi, dan kerja sama, sebagaimana yang diajarkan
dalam Al-Qur’an dan diteladankan oleh Nabi Muhammad £. Dalam konteks moderasi
beragama yang menjadi tema besar kegiatan Kuliah Kerja Mahasiswa (KKM), TPQ
menjadi ruang strategis dalam menanamkan nilai-nilai keagamaan yang damai dan
adaptif sejak dini. Sebagaimana ditegaskan oleh Alim (2019), pendidikan keagamaan
yang mengedepankan nilai-nilai rahmatan lil-“alamin menjadi kunci dalam membangun
generasi Muslim yang inklusif dan berkarakter kuat. Oleh karena itu, praktik
pembelajaran di TPQ tidak hanya bertujuan mencetak hafalan, tetapi juga menanamkan
nilai-nilai sosial-religius dalam kehidupan anak-anak. TPQ Hidmatul Hasan yang terletak
di Desa Sukodadi, Kecamatan Paiton, Kabupaten Probolinggo, merupakan salah satu
lembaga pendidikan Al-Qur’an yang menjalankan peran penting dalam pembinaan
generasi muda Muslim di wilayah pesisir. Dengan latar sosial-budaya yang beragam dan
posisi geografis yang dekat dengan kawasan industri, TPQ ini menghadapi tantangan
sekaligus peluang dalam menginternalisasikan nilai-nilai karakter pada santri. Melalui
keterlibatan langsung dalam kegiatan belajar-mengajar selama program KKM, kami
mencoba untuk memahami bagaimana nilai-nilai karakter dibentuk, ditransmisikan, dan
diterima oleh para santri dalam praktik sehari-hari.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi
partisipatif untuk mengeksplorasi secara mendalam proses internalisasi nilai karakter
dalam pembelajaran di TPQ. Dengan keterlibatan aktif peneliti sebagai partisipan-
pengamat, diharapkan dapat diperoleh data yang kontekstual dan bermakna, terutama
dalam menangkap nuansa-nuansa pendidikan nilai yang tidak selalu terjangkau oleh
pendekatan kuantitatif. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan (Miles, 1994) yang
menekankan pentingnya pemahaman konteks dalam penelitian sosial melalui partisipasi
langsung. Dengan demikian, tulisan ini berupaya tidak hanya menggambarkan praktik
pengajaran di TPQ Hidmatul Hasan, tetapi juga menganalisis bagaimana nilai-nilai
karakter seperti tanggung jawab, disiplin, kerja sama, dan sikap santun ditanamkan
secara implisit maupun eksplisit dalam proses belajar mengajar. Harapannya, hasil dari
penelitian ini dapat memberikan kontribusi pada pengembangan praktik pendidikan
Islam yang berorientasi pada pembentukan karakter, sekaligus memperkuat nilai-nilai
sosial-keagamaan yang moderat di tingkat akar rumput.

Pembahasan

Proses internalisasi nilai-nilai karakter dalam pendidikan Islam pada dasarnya tidak
hanya bersifat teoritis, tetapi juga praksis-dimana nilai ditransmisikan, dihidupkan, dan
dilekatkan dalam tindakan keseharian. Pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana utama
untuk menanamkan pemahaman keagamaan moderat(Alim & Munib, 2021). Hal ini

686



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 685-690 elSSN: 3024-8140

sangat tampak dalam praktik pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan, Sukodadi.
Berdasarkan observasi partisipatif selama kegiatan KKM berlangsung, ditemukan
bahwa proses penanaman nilai-nilai karakter di lingkungan TPQ tidak berlangsung
secara formalistik melalui ceramah atau nasihat semata, melainkan melebur dalam
aktivitas pembelajaran yang sederhana dan rutin.

Menurut (Sonia et al., 2024) praktik Organization Citizenship Behavior dari perspektif
Islami memiliki peran penting dalam memperkuat kinerja guru secara Islami, dengan
menekankan nilai-nilai relasional dan spiritual dalam profesi keguruan. Salah satu
temuan penting adalah bagaimana peran ustadz dan ustadzah sebagai figur sentral
dalam proses pendidikan nilai. Keteladanan (uswah hasanah) mereka menjadi faktor
kunci dalam pembentukan karakter santri. Nilai kejujuran, disiplin, kerja sama, dan kasih
sayang tidak diajarkan secara eksklusif melalui materi ajar, tetapi dipraktikkan langsung
dalam interaksi sosial antara pengajar dan santri. Ini sejalan dengan teori internalisasi
sosial yang dikemukakan oleh (Berger & Luckmann, 2011), yang menekankan
bahwasanya realitas sosial terbentuk melalui proses sosialisasi dan interaksi simbolik
secara berulang.

Misalnya, santri diajarkan untuk selalu hadir tepat waktu dan membaca doa bersama
sebelum pembelajaran dimulai. Kedisiplinan ini bukan semata aturan, tetapi menjadi
bentuk habituasi nilai tanggung jawab yang ditanamkan secara konsisten. Dalam
suasana kelas yang hangat dan tidak otoriter, anak-anak juga diajak untuk saling
membantu dan menyemangati, terutama saat ada teman yang kesulitan membaca
huruf hijaiyah. Praktik ini mencerminkan nilai ukhuwah (persaudaraan) dan ta’awun
(tolong-menolong), yang secara tidak langsung menguatkan aspek sosial-spiritual santri
dalam kerangka pendidikan Islam. Lebih jauh, kegiatan menghafal surat-surat pendek
dan doa sehari-hari juga menjadi sarana internalisasi nilai religius dan spiritualitas.
Namun demikian, guru di TPQ tidak hanya menekankan hafalan kognitif, tetapi juga
pemahaman makna secara sederhana dan relevan dengan kehidupan anak-anak. Ini
merupakan bentuk integrasi antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik
sebagaimana yang dijelaskan dalam taksonomi pendidikan karakter (Lickona, 1992),
yang menekankan pentingnya “moral knowing”, “moral feeling”, dan “moral action”.

R

Faktor lingkungan belajar yang mendukung juga menjadi elemen penting dalam
proses internalisasi. Ruang belajar yang meskipun sederhana, tetap bersih dan tertata,
mencerminkan nilai ketaatan terhadap kebersihan sebagai bagian dari iman. Interaksi
guru dengan orang tua santri, yang berlangsung secara informal namun teratur, juga
turut memperkuat keberlangsungan nilai-nilai karakter yang ditanamkan di rumah
maupun di TPQ. Ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter dalam Islam bersifat
kolaboratif-melibatkan keluarga, masyarakat, dan lembaga pendidikan secara

687



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 685-690 elSSN: 3024-8140

bersamaan(Syafi’i, 2003). Selain itu juga, pendekatan pengajaran yang bersifat inklusif
dan non-diskriminatif terhadap santri dari latar belakang sosial yang berbeda turut
menunjukkan adanya praktik pendidikan yang sejalan dengan semangat rahmatan lil-
‘alamin. Tidak ditemukan adanya kekerasan verbal maupun fisik selama pembelajaran
berlangsung. Hal ini penting dicatat, mengingat sebagian TPQ di wilayah lain masih
menjadikan hukuman fisik sebagai bentuk “disiplin”. DI TPQ Hidmatul Hasan,
pendekatan humanis lebih dominan dan menjadi landasan relasi guru-siswa yang sehat.

Berdasarkan observasi lapangan, nilai-nilai karakter yang paling menonjol dalam
proses internalisasi di TPQ ini meliputi:

—_

Tanggung jawab — melalui pengulangan hafalan dan tugas rumah

2. Kedisiplinan - dari kehadiran dan keteraturan jadwal

3. Kerja sama dan empati — melalui interaksi sosial dan kegiatan kelompok

4. Kejujuran dan integritas — melalui pelaporan hafalan yang jujur

5. Spiritualitas dan ketakwaan — melalui doa harian, adab belajar, dan akhlak dalam

masjid

Jadi, pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan tidak sekadar menjadi media pembacaan
Al-Qur’an, tetapi telah berkembang menjadi ruang pembentukan karakter dini berbasis
nilai Islam. Penanaman nilai-nilai moderasi Islam pada suatu lembaga pendidikan islam
dinilai memiliki peran penting dalam upaya penanggulangan radikalisme(Prasetyo et al.,
2024). Meskipun belum menggunakan kurikulum pendidikan karakter secara formal,
namun nilai-nilai tersebut telah melekat dalam struktur sosial pembelajaran harian yang
hidup dan fungsional. Temuan ini sejalan dengan penelitian Suprayogo (2010) yang
menyatakan bahwasanya lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki kekuatan
dalam menginternalisasikan nilai melalui pola asuh, keteladanan, dan pendekatan
kultural.

688



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 685-690 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan

Berdasarkan hasil observasi partisipatif dan analisis kami terhadap dinamika
pembelajaran di TPQ Hidmatul Hasan, Sukodadi, dapat disimpulkan bahwasanya proses
internalisasi nilai-nilai karakter berlangsung secara organik dan fungsional melalui
aktivitas pembelajaran yang bersifat repetitif, kontekstual, serta berbasis keteladanan.
Internalisasi tidak terjadi dalam ruang kosong, tetapi berakar pada interaksi sosial yang
erat antara Asatidz dan para santri dalam suasana yang religius dan inklusif. Nilai-nilai
seperti tanggung jawab, kedisiplinan, kejujuran, empati, dan spiritualitas tidak hanya
diajarkan secara verbal, tetapi juga ditanamkan melalui habituasi dan model perilaku
yang konsisten. Fenomena ini menunjukkan bahwasanya lembaga pendidikan
nonformal seperti TPQ memainkan peran penting sebagai agen sosialisasi nilai dalam
masyarakat, terutama dalam membentuk karakter anak sejak usia dini. Pendekatan
pendidikan karakter di TPQ ini sejalan dengan prinsip pedagogi transformatif, yang
menekankan pembentukan kesadaran nilai melalui pengalaman dan refleksi kritis
(Freire, 2020). Bahkan tanpa kurikulum tertulis tentang pendidikan karakter, TPQ dapat
menjadi ruang dialektis antara nilai-nilai Islam dan realitas sosial anak-anak, sehingga
pendidikan menjadi lebih kontekstual dan membumi(Madjid, 1988).

Namun demikian, masih terdapat tantangan dalam memperluas dampak internalisasi
ini secara sistemik, khususnya pada aspek evaluasi nilai dan kesinambungan dengan
lingkungan keluarga serta masyarakat sekitar. Dibutuhkan kolaborasi yang lebih erat
antara TPQ, wali santri, dan tokoh masyarakat agar nilai-nilai yang ditanamkan tidak
hanya berhenti di musala, tetapi terus hidup dalam perilaku keseharian anak di luar TPQ.
Hal ini selaras dengan pendekatan ekologi (Bronfenbrenner, 1979), yang menekankan
pentingnya interaksi antar sistem (microsystem, mesosystem, dan exosystem) dalam
perkembangan moral individu. Maka dari itu, kami merekomendasikan beberapa hal.

1. Pertama, perlu adanya pelatihan dan penguatan kapasitas ustadz/ustadzah dalam
hal metodologi pembelajaran berbasis nilai agar proses internalisasi menjadi lebih
reflektif dan terarah.

2. Kedua, TPQ perlu mendorong integrasi nilai-nilai karakter ke dalam kegiatan
ekstrakurikuler seperti kerja bakti, bakti sosial, dan simulasi kehidupan nyata
sebagai bentuk aplikatif dari nilai-nilai yang diajarkan.

3. Ketiga, perlu dibentuk forum komunikasi antara guru dan orang tua untuk
menyinergikan proses pendidikan nilai secara holistik.

689



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(5), 685-690 elSSN: 3024-8140

4. Terakhir, lembaga seperti Kementerian Agama atau pemerintah daerah dapat
memberikan pendampingan kurikulum karakter berbasis Islam agar TPQ tetap
berakar pada tradisi, namun juga adaptif terhadap tantangan zaman.

Dengan demikian, TPQ sebagai lembaga pendidikan keagamaan akar rumput memiliki
potensi strategis dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara spiritual
dan intelektual, tetapi juga berkarakter kuat dan kontributif bagi masyarakat luas.

Daftar Pustaka
Alim, M. S., & Munib, A. (2021). Aktualisasi pendidikan moderasi beragama di madrasah.

Jurnal Progress, 9(2), 263-285.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2011). The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. Open Road Media.
https://books.google.co.id/books?id=Jcma84waN3AC

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human development: Experiments by nature
and design. Harvard university press.

Freire, P. (2020). Pedagogy of the oppressed. In Toward a sociology of education (pp.
374-386). Routledge.

Kohlberg, L. (1987). The psychology of moral development. Ethics, 97(2).

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. Bantam.

Madjid, N. (1988). Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah telaah kritis tentang masalah
keimanan, kemanusiaan dan kemoderenan. Yayasan Wakaf Paramadina.

Miles, M. B. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook. Thousand Oaks.

Prasetyo, O. B., Ahyani, S., & Hasan, A. F. (2024). Penanaman nilai-nilai moderasi Islam
dalam menanggulangi radikalisme di pondok pesantren. Salafiyah Shirothul
Fugoha’Gondanglegi ~ Malang.  Jurnal ~ SOLMA,  13(3), 2391-2403.
http://repository.uin-malang.ac.id/22823/

Sonia, N. R., Sutiah, S., & Wahidmurni, W. (2024). Peran Organization Citizenship Behavior
Islamic Perspective dalam meningkatkan kinerja Islami Guru. CV. Nata Karya.
http://repository.uin-malang.ac.id/21763/

Syafi’i. (2003). Pendidikan berbasis Budaya: Studi atas pemikiran H.A.R. Tilaar.
http://etheses.uin-malang.ac.id/46235/

690



