
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Mei, 2025 pp. 1816-1824     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Epistemologi : positivisme, fenomologi, teori koherensi, 
korespondensi, pragmatis, intersubjektif 

 

Zalifatul Khoir1, Dava Achmad Fahrezi2, Imelda Nur Azela3 
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *zalifatulkhoir04@gmail.com  
 

A B S T R A K 
Epistemologi sebagai cabang filsafat yang mengkaji hakikat, 
sumber, dan validitas pengetahuan. Penelitian ini memfokuskan 
pada enam pendekatan epistemologis utama, yaitu positivisme, 
fenomenologi, teori koherensi, teori korespondensi, 
pragmatisme, dan pendekatan intersubjektif. Setiap pendekatan 
dianalisis berdasarkan prinsip dasar, metode perolehan 
pengetahuan, dan implikasinya terhadap perkembangan ilmu 
pengetahuan. Positivisme menekankan fakta empiris; 
fenomenologi berfokus pada pengalaman subjektif; teori 
koherensi menilai kebenaran melalui konsistensi logis; teori 

korespondensi menekankan kesesuaian dengan realitas; pragmatisme melihat kebenaran dari manfaat 
praktis; dan intersubjektif menekankan peran komunikasi dan konsensus sosial. Makalah ini menegaskan 
pentingnya epistemologi dalam membentuk dasar metodologis ilmu pengetahuan serta peran sentralnya 
dalam mengembangkan pemikiran kritis dan reflektif dalam filsafat ilmu. 
A B S T R A C T 

Epistemology as a branch of philosophy concerned with the nature, sources, and validity of knowledge. 
It focuses on six major epistemological approaches: positivism, phenomenology, coherence theory, 
correspondence theory, pragmatism, and intersubjectivity. Each approach is analyzed in terms of its 
foundational principles, methods of acquiring knowledge, and implications for the development of 
science. Positivism emphasizes empirical facts; phenomenology centers on subjective experience; 
coherence theory evaluates truth through logical consistency; correspondence theory stresses alignment 
with reality; pragmatism views truth based on practical utility; and intersubjectivity highlights the role of 
communication and social consensus. The study underscores the essential role of epistemology in shaping 
the methodological foundations of science and fostering critical and reflective thinking in the philosophy 
of science. 

Pendahuluan  

Epistemologi adalah cabang filsafat yang membahas tentang hakikat, asal-usul, 
sumber, batas, validitas, dan kebenaran pengetahuan. Istilah ini berasal dari yunani 
epistēmē (pengetahuan) dan logos (ilmu, teori, atau penjelasan), sehingga secara 
harfiah epistemologi berarti teori atau studi tentang pengetahuan (Niki Sutoyib & 
Achmad Khudori Soleh, 2024). Ada dua aliran epistemologi yang sangat berpengaruh 
dan dijadikan pegangan. Yaitu, rasionalisme dan empirisme. Kedua aliran ini bahkan 
dianggap sebagai prinsip dan pilar utama metode keilmuan (scientific method) modern. 
Segala sesuatu diukur dan dinilai berdasarkan dua prinsip ini, yaitu apakah dia rasional 
atau dapat dibuktikan secara empirik. Sesuatu pandangan yang tidak memenuhi dua 

Kata Kunci: 
epistemologi, kebenaran, 
positivisme, fenomenologi, 
koherensi, korespondensi, 
pragmatisme, intersubjektif. 
Keywords: 
epistemology, truth, positivism, 
phenomenology, coherence, 
correspondence, pragmatism, 
intersubjectivity. 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*zalifatulkhoir04@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1817 
 

kriteria tersebut tidak dianggap sebagai ilmiah (El-qudwah et al., 2006). Dalam kajian 
epistemologi Barat, dikenal ada tiga aliranpemikiran, yakni empirisme, rasionalisme dan 
intuitisme. Sementara itu, dalam pemikiran filsafat Hindu dinyatakan bahwa kebenaran 
bisa didapatkan dari tiga macam, yakni teks suci, akal dan pengalaman pribadi (Soleh, 
2005). Epistimologi dapat dibedakan berdasarkan pendekatan dan sumber 
pengetahuan yang dijadikan dasar. Seperti empirisme, rasionalisme, epistemologi kritis 
positivisme, fenomologi, teori koherensi, korespondensi, pragmatis, intersubjektif. 
Filsuf-filsuf awal seperti Plato, Aristoteles, dan Sokrates sudah mempertanyakan 
bagaimana manusia memperoleh pengetahuan dan apa yang membedakan 
pengetahuan sejati dari sekadar opini (doxa). Plato, dalam dialog Theaetetus, misalnya, 
mendiskusikan definisi pengetahuan sebagai "justified true belief" (keyakinan benar 
yang terjustifikasi), yang menjadi fondasi banyak teori pengetahuan selanjutnya 

Pembahasan  

Epistemologi merupakan salah satu cabang utama dalam filsafat yang secara 
sistematis dan kritis mempelajari hakikat, asal-usul, batas-batas, serta validitas atau 
kebenaran dari pengetahuan manusia. Istilah ini secara etimologis berasal dari bahasa 
Yunani, yakni dari kata epistēmē yang berarti 'pengetahuan' dan logos yang berarti 
'studi', 'diskursus', atau 'penalaran'. Dengan demikian, secara harfiah epistemologi 
dapat diartikan sebagai studi atau pemikiran mendalam tentang pengetahuan itu 
sendiri—apa itu pengetahuan, bagaimana pengetahuan diperoleh, serta bagaimana kita 
dapat mengetahui bahwa sesuatu yang kita yakini benar-benar merupakan 
pengetahuan yang sahih. Pada masa awal sejarah filsafat Barat, khususnya pada zaman 
para filsuf pra-Sokrates, perhatian utama para pemikir lebih diarahkan kepada 
pertanyaan-pertanyaan mengenai alam semesta, asal-usulnya, serta prinsip-prinsip 
dasar yang menyebabkan perubahan dan keberlangsungan dalam alam. Karena fokus 
utama mereka adalah pada aspek kosmologis dan metafisik dari kenyataan, mereka 
tidak secara eksplisit mengembangkan pemikiran tentang epistemologi sebagai disiplin 
tersendiri. Oleh karena itu, mereka sering dijuluki sebagai para 'filsuf alam'. 

Dalam praktiknya, epistemologi tidak hanya menyelidiki apa itu pengetahuan, tetapi 
juga bagaimana struktur pengetahuan itu terbentuk, bagaimana cara manusia 
membangun justifikasi atas keyakinan mereka, dan bagaimana kita membedakan antara 
pengetahuan yang benar dengan opini atau asumsi belaka. Epistemologi sangat penting 
karena menjadi landasan bagi hampir semua bidang ilmu pengetahuan, baik ilmu alam, 
sosial, maupun humaniora. Dalam epistemologi, ada beragam pendekatan dan aliran 
pemikiran yang berusaha menjawab persoalan-persoalan di atas, mulai dari rasionalisme 
yang menekankan akal sebagai sumber utama pengetahuan, hingga empirisme yang 
percaya bahwa pengetahuan berasal dari pengalaman dan observasi inderawi. 

 Meskipun mereka tidak merumuskan teori tentang pengetahuan secara sistematis, 
para filsuf pra-Sokrates tetap memiliki pandangan-pandangan awal yang berkaitan 
dengan bagaimana manusia dapat mengetahui sesuatu tentang realitas. Mereka 
mengasumsikan bahwa pengetahuan mengenai kodrat atau hakikat segala sesuatu 
adalah mungkin, walaupun mereka berbeda dalam hal menekankan sumber utama 
pengetahuan tersebut. Misalnya, Herakleitus menganggap bahwa persepsi inderawi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1818 
 

merupakan sarana utama untuk memahami perubahan yang terjadi dalam alam 
semesta, sedangkan Parmenides justru menganggap bahwa pengetahuan sejati hanya 
dapat dicapai melalui penggunaan akal budi yang murni, karena persepsi inderawi 
dianggap menyesatkan.Walau memiliki pandangan yang bertolak belakang dalam hal 
sumber pengetahuan, para pemikir awal ini secara umum tidak meragukan 
kemungkinan diperolehnya pengetahuan tentang kenyataan atau realitas. Gagasan 
tentang meragukan kemampuan manusia untuk benar-benar mengetahui sesuatu 
secara mendalam baru muncul kemudian, terutama dalam tradisi filsafat modern, di 
mana tokoh seperti René Descartes mulai mempertanyakan dasar-dasar kepastian 
pengetahuan melalui metode keraguan radikal.Selain itu, muncul pula pendekatan-
pendekatan kontemporer seperti positivisme, fenomologi, teori koherensi, 
korespondensi, pragmatis, dan intersubjektif yang melihat bahwa pengetahuan 
terbentuk secara sosial melalui interaksi antarindividu dalam suatu komunitas. 

Macam-macam metode epistemologi  

Epistimologi dapat dibedakan berdasarkan pendekatan dan sumber pengetahuan 
yang dijadikan dasar. Seperti : 

Positivisme 

Metode berpikir yang dikembangkan oleh Auguste Comte (1798–1857) dikenal 
sebagai metode positif, yang menjadi dasar dari aliran positivisme dalam filsafat dan 
ilmu pengetahuan. Metode ini berangkat dari prinsip bahwa segala pengetahuan yang 
sahih harus bersumber dari apa yang dapat diketahui secara nyata, faktual, dan dapat 
diverifikasi melalui pengalaman atau pengamatan. Comte dengan tegas 
mengesampingkan segala bentuk pemikiran atau penyelidikan yang melampaui apa 
yang dapat ditangkap oleh indera, termasuk spekulasi-spekulasi metafisis atau teologis 
yang tidak dapat dibuktikan secara empiris. Dengan demikian, ia menolak segala bentuk 
pengetahuan yang tidak dapat diuji melalui pengalaman langsung, dan menolak 
metafisika karena dianggap hanya berisi pertanyaan-pertanyaan spekulatif yang tidak 
produktif dan tidak dapat diverifikasi. Menurut Comte, objek pengetahuan yang sejati 
adalah apa yang bersifat positif—yakni segala sesuatu yang tampak, dapat diamati, dan 
merupakan gejala nyata. Karena itu, dalam penerapannya di bidang filsafat dan ilmu 
pengetahuan, metode ini membatasi diri hanya pada gejala-gejala empiris yang dapat 
dipelajari melalui observasi dan penalaran logis. Comte meyakini bahwa kemajuan 
intelektual umat manusia dapat dipetakan melalui tiga tahap utama perkembangan 
pemikiran: tahap teologis, tahap metafisis, dan tahap positif. 

Pada tahap pertama, yaitu tahap teologis, manusia menjelaskan segala fenomena di 
dunia ini dengan mengaitkannya pada kekuatan adikodrati atau kehendak ilahi. Dalam 
tahap ini, diyakini bahwa di balik setiap peristiwa atau gejala terdapat campur tangan 
makhluk-makhluk gaib atau dewa-dewa yang mengatur segalanya sesuai kehendak 
mereka. Tahap ini sangat dipengaruhi oleh kepercayaan dan mitos.Tahap kedua, yakni 
tahap metafisis, merupakan transisi dari pemikiran teologis menuju pemikiran yang lebih 
rasional. Dalam tahap ini, kekuatan-kekuatan adikodrati dari tahap sebelumnya mulai 
digantikan oleh konsep-konsep abstrak. Gejala alam tidak lagi dijelaskan melalui 
kehendak makhluk supranatural, melainkan dengan mengacu pada kekuatan atau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1819 
 

esensi yang bersifat umum dan tidak berwujud, seperti “alam” atau “hukum alam.” 
Namun, menurut Comte, tahap ini masih belum cukup ilmiah karena masih mengandung 
unsur spekulasi metafisik. 

Tahap ketiga, yaitu tahap positif, adalah tahap tertinggi dan paling maju dalam 
perkembangan pemikiran manusia menurut Comte. Pada tahap ini, manusia tidak lagi 
mencari penjelasan yang bersifat absolut atau hakikat terakhir dari segala sesuatu, 
melainkan berfokus pada apa yang dapat diketahui secara pasti melalui pengamatan, 
eksperimen, dan penalaran ilmiah. Dalam tahap ini, yang dianggap penting bukanlah 
menjawab pertanyaan tentang asal-usul atau tujuan akhir dari alam semesta, tetapi 
menemukan hukum-hukum yang tetap dan keteraturan dalam hubungan antar gejala 
yang dapat diamati. Pengetahuan dipandang sebagai sesuatu yang harus didasarkan 
pada fakta empiris dan disusun secara rasional dengan menggunakan akal budi.  Dengan 
pendekatan ini, Comte berusaha menjadikan ilmu pengetahuan sebagai satu-satunya 
jalan yang sah untuk memperoleh pengetahuan yang valid dan bermanfaat bagi 
kemajuan umat manusia. 

Fenomologi  

Metode fenomologi Istilah kenyataan asal berasal kata Yunani “fenomenon”, yaitu 
sesuatu yang tampak, terlihat karena bercakupan. Pada bahasa Indonesia biasa dipakai 
kata tanda-tanda. Jadi kenyataan merupakan suatu sirkulasi yang membicarakan 
fenomenon atau segala sesuatu menampakkan diri. Secara harfiah, fenomenologi atau 
fenomenalisme merupakan peredaran atau faham menganggap bahwa fenomenalisme 
artinya sumber pengetahuan serta kebenaran. Fenomenalisme juga adalah suatu 
metode pemikiran. Fenomenologi artinya sebuah aliran. Berpendapat bahwa, impian 
yang kuat buat mengerti yang sebenarnya dapat dicapai melalui pengamatan terhadap 
kenyataan atau pertemuan kita dengan realita. Karenanya, sesuatu yang ada pada diri 
kita akan merangsang indera inderawi yang lalu diterima oleh nalar (otak) pada bentuk 
pengalaman serta disusun secara sistematis menggunakan jalan penalaran. Penalaran 
inilah yang bisa membentuk insan mampu berpikir secara kritis.  

Fenomenologi adalah kajian ihwal bagaimana manusia sebagai subyek memaknai 
obyek-obyek di sekitarnya. Saat berbicara tentang makna dan pemaknaan dilakukan, 
maka hermeneutik terlibat pada dalamnya. Di intinya, bahwa aliran fenomenologi 
memiliki pandangan bahwa pengetahuan yang kita ketahui sekarang ini artinya 
pengetahuan kita ketahui sebelumnya melalui hal-hal yang pernah kita lihat, rasa, 
dengar sang alat alat kita. Fenomenologi merupakan suatu pengetahuan ihwal 
pencerahan murni dialami insan (Harianto, 1999). 

Teori Koherensi 

Teori kebenaran koherensi artinya teori kebenaran yang berdasarkan pada kriteria 
koheren atau konsisten. Suatu pertanyaan diklaim sahih Bila sinkron dengan jaringan 
komprehensif berasal pertanyaan-pertanyaan berafiliasi secara singkat logis. 
Pertanyaan-pertanyaan ini mengikuti atau membawa pada pertanyaan lain.Ciri-ciri 
pendekatan koherensi: Menekankan konsistensi logis antar pernyataan,tidak 
bergantung pada pengalaman langsung (berbeda dengan pendekatan korespondensi), 
dan digunakan dalam filsafat, terutama oleh rasionalis dan dalam teori ilmu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1820 
 

pengetahuan.Contoh : Jika kamu percaya bahwa "semua manusia akan mati" dan juga 
percaya bahwa "Socrates adalah manusia", maka berdasarkan koherensi, pernyataan 
"Socrates akan mati" dianggap benar karena konsisten dengan dua keyakinan 
sebelumnya. 

Teori Korespondensi  

Teori kebenaran korespondensi (correspondence theory of truth) ialah teori 
berpandangan bahwa pernyataan-pernyataan ialah sahih Jika berkorespondensi 
terhadap fakta atau pernyataan terdapat pada alam atau objek yang dituju pernyataan 
tadi. Kebenaran atau suatu keadaan dikatakan benar Jika ada kesesuaian antara arti 
yang dimaksud oleh suatu pendapat menggunakan fakta. Teori korespondensi 
menggunakan alur berfikir induktif adalah berfikir dengan bertolak asal hal-hal khusus 
ke umum. Dengan pengertian lain,menarik konklusi diakhiri setelah terdapat liputan-
fakta pendukung yang sudah diteliti dan dianalisa sebelumnya.  

Teori kebenaran korespondensi merujuk pada teori kebenaran tertua yang 
berdasarkan pada teori pengetahuan Aristoteles, yang menyatakan bahwa segala 
sesuatu yang kita ketahui dapat ditegakkan pada kenyataan yang diketahui oleh subyek. 
Teori korespondensi mengemukakan bahwa suatu proposisi dianggap benar apabila 
sesuai dengan fakta atau realitas yang ada di dunia. Kebenaran dapat dibuktikan 
langsung melalui pengalaman dan pengamatan pada dunia nyata (Surajiyo & Dhika, 
2023). 

Sebagai contoh, proposisi "air akan menguap jika dipanaskan hingga 100 derajat 
Celsius" dianggap benar jika kita memanaskan air hingga mencapai suhu 100 derajat 
Celsius dan melihat apakah air benar-benar menguap. Jika air tidak menguap, maka 
proposisi tersebut dianggap salah, tetapi jika air menguap, maka proposisi tersebut 
dianggap benar. Teori korespondensi menyatakan bahwa suatu proposisi dianggap 
benar apabila sesuai dengan kenyataan yang ada. Jika sebuah pengetahuan sudah 
terbukti benar melalui pengamatan atau eksperimen, maka hal tersebut dapat dijadikan 
aksioma atau postulat, yang merupakan kebenaran umum dan tidak perlu dibuktikan 
lagi. Contohnya, bahwa matahari terbit dari arah timur adalah sebuah aksioma karena 
sudah diyakini benar dan tidak perlu dibuktikan lagi. Aksioma atau postulat dapat 
digunakan sebagai dasar untuk membuktikan kebenaran pernyataan lain dalam disiplin 
ilmu matematika. 

Teori Pragmatisme 

Kata “pragma” berasal dari bahasa Yunani yang berarti ‘perbuatan’ atau ‘tindakan’. 
Dalam konteks filsafat, istilah ini menjadi dasar dari aliran pemikiran yang dikenal 
dengan sebutan pragmatisme. Pragmatisme merupakan suatu aliran filsafat yang 
menilai kebenaran berdasarkan pada manfaat praktis dan keberhasilannya dalam 
kehidupan nyata. Bagi para penganut pragmatisme, suatu gagasan atau teori tidak 
dinilai benar semata-mata karena logis atau konsisten secara teoritis, tetapi karena 
terbukti efektif, berguna, dan membawa hasil yang bermanfaat ketika diterapkan dalam 
situasi konkret. Oleh karena itu, kebenaran dianggap bersifat dinamis, relatif terhadap 
konteks, dan selalu diuji melalui pengalaman.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1821 
 

Pragmatisme berkembang dan menjadi salah satu ciri khas pemikiran filsafat Amerika 
pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20. Ia muncul sebagai reaksi terhadap 
pendekatan filsafat Eropa yang dianggap terlalu spekulatif dan tidak memberikan 
kontribusi nyata terhadap pemecahan masalah kehidupan sehari-hari. Aliran ini 
mencerminkan semangat praktis, efisiensi, dan semangat eksperimentasi yang kuat 
dalam budaya Amerika. Tokoh-tokoh utama dalam perkembangan pragmatisme adalah 
Charles Sanders Peirce, William James, dan John Dewey, yang masing-masing 
memberikan kontribusi penting terhadap pematangan gagasan-gagasan 
pragmatis.Charles Sanders Peirce, sebagai pelopor, mengembangkan gagasan bahwa 
makna suatu konsep ditentukan oleh konsekuensi praktis yang dapat ditarik dari 
penggunaannya. Artinya, jika suatu gagasan tidak memberikan dampak praktis yang 
dapat diamati, maka makna dan kebenarannya dapat dipertanyakan. Peirce 
memandang bahwa logika, sebagai alat berpikir, harus diarahkan untuk menghasilkan 
keyakinan yang dapat memandu tindakan. 

William James kemudian mempopulerkan pragmatisme dan memperluas 
penerapannya ke dalam berbagai bidang, termasuk psikologi dan agama. Ia 
mendefinisikan pragmatisme sebagai metode untuk menilai gagasan berdasarkan 
konsekuensi nyata yang ditimbulkannya. Menurut James, kita harus melihat “ke depan”, 
yaitu pada hasil akhir dari suatu gagasan, bukan semata-mata kepada asal-usul atau 
fondasi teoritisnya. Gagasan yang benar adalah gagasan yang berhasil dalam praktik, 
membantu manusia bertindak, dan membawa manfaat dalam kehidupan nyata. Ia 
menekankan bahwa bahkan nilai-nilai spiritual atau keyakinan keagamaan pun dapat 
dianggap benar jika terbukti memberi pengaruh positif dan memajukan kehidupan 
individu maupun masyarakat. 

John Dewey, tokoh paling berpengaruh dalam pengembangan pragmatisme, 
memberikan penekanan pada aspek pendidikan, etika, dan politik. Ia memandang 
filsafat sebagai alat untuk memecahkan masalah-masalah praktis, bukan untuk mencari 
kebenaran absolut yang bersifat metafisik dan abstrak. Menurut Dewey, pengalaman 
adalah pusat dari proses berpikir manusia. Manusia harus mampu mengolah dan 
merefleksikan pengalaman-pengalamannya, kemudian menggunakannya sebagai dasar 
untuk bertindak dan menyusun strategi pemecahan masalah. Filsafat, bagi Dewey, 
bukan sekadar aktivitas intelektual, tetapi suatu instrumen untuk pembaruan sosial dan 
peningkatan kualitas hidup. 

Dalam konteks inilah Dewey memperkenalkan istilah instrumentalisme, yang bagi dia 
lebih tepat menggambarkan esensi dari pragmatisme. Gagasan, teori, dan konsep 
dipandang sebagai alat (instrumen) yang digunakan untuk mencapai tujuan tertentu 
dalam kehidupan nyata. Meskipun istilah "pragmatisme" dan "instrumentalisme" sering 
digunakan secara bergantian, Dewey dan para pengikutnya menilai bahwa 
instrumentalisme lebih menekankan pada fungsi praktis dari pikiran dan ide.Melalui 
karya-karya tulis dan pengaruhnya di bidang pendidikan, logika, epistemologi, etika, 
estetika, filsafat politik, dan ekonomi, John Dewey menjadikan pragmatisme sebagai 
aliran filsafat yang hidup dan terus berkembang. Pragmatisme bukan hanya menjadi 
metode berpikir, tetapi juga menjadi landasan untuk tindakan yang berpijak pada 
pengalaman, pengamatan ilmiah, dan pemecahan masalah-masalah sosial. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1822 
 

Teori Intersubjektif 

Metode intersubjektif adalah pendekatan yang menekankan pentingnya kesepakatan 
atau pemahaman bersama antara individu (subjek) untuk menetapkan kebenaran, 
makna, atau nilai. Berbeda dari pendekatan objektif yang mengklaim bahwa kebenaran 
bersifat universal dan independen dari pandangan individu, metode ini berpijak pada 
dialog, komunikasi, dan pengalaman bersama antar subjek. Istilah "intersubjektif" 
sendiri berasal dari dua kata: inter- (antar) dan subjektif (berkaitan dengan pengalaman 
atau pandangan individu). Maka, intersubjektivitas menunjuk pada proses atau hasil dari 
interaksi antar individu yang saling berbagi pemahaman dan pengetahuan. 

Ciri-ciri Metode Intersubjektif :  

Kesepakatan (Agreement) adalah Pengetahuan intersubjektif ditandai dengan 
adanya kesepakatan atau konsensus di antara beberapa individu yang terlibat. Mereka 
mencapai pemahaman yang sama tentang suatu hal. Komunikasibilitas 
(Communicability) adalah Pengetahuan intersubjektif dapat dikomunikasikan dan 
dijelaskan kepada orang lain dengan jelas dan mudah dipahami.  Bahasa dan metode 
komunikasi yang digunakan harus transparan dan dapat diakses. Keterbatasan 
(Limitations) adalah Penting untuk menyadari bahwa meskipun berusaha objektif, 
pengetahuan intersubjektif tetap memiliki keterbatasan karena dipengaruhi oleh 
konteks sosial, budaya, dan historis.  

Pengaruh epistimologi terhadap perkembangan pengetahuan filsafat  

Epistemologi memiliki pengaruh yang sangat besar terhadap perkembangan 
pengetahuan dalam filsafat karena epistemologi membahas hakikat, sumber, dan batas 
pengetahuan itu sendiri. Dengan memahami epistemologi, para filsuf dapat mengkaji 
bagaimana pengetahuan diperoleh, apa yang dapat dianggap sebagai pengetahuan 
yang sah, serta bagaimana kebenaran dan justifikasi pengetahuan dapat 
dipertanggungjawabkan secara rasional. Hal ini mendorong filsafat untuk terus 
mengembangkan teori-teori pengetahuan yang lebih sistematis dan kritis. Selain itu, 
epistemologi memberikan kerangka konseptual yang penting dalam proses berpikir 
kritis dan reflektif, yang merupakan inti dari filsafat.  

Melalui epistemologi, filsafat mampu menelaah asumsi-asumsi dasar tentang 
pengetahuan dan menguji validitas klaim-klaim pengetahuan yang ada. Dengan 
demikian, epistemologi membantu memperkuat metode dan pendekatan filsafat dalam 
mencari kebenaran, sehingga pengetahuan yang dihasilkan tidak hanya bersifat 
spekulatif tetapi juga memiliki dasar yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan. 
Pengaruh epistemologi juga terlihat dalam pengembangan berbagai aliran filsafat yang 
memiliki pandangan berbeda tentang sumber dan sifat pengetahuan, seperti 
empirisme, rasionalisme, dan konstruktivisme. Perdebatan dan dialog antar aliran ini 
memperkaya wacana filsafat dan membuka ruang bagi penemuan-penemuan baru 
dalam ilmu pengetahuan (Idyana Adha, Jamaris, 2022). 

Dengan demikian, epistemologi tidak hanya berperan sebagai landasan teori 
pengetahuan, tetapi juga sebagai pendorong dinamika perkembangan filsafat dan ilmu 
pengetahuan secara umum. Lebih jauh, epistemologi membantu mengidentifikasi dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1823 
 

mengatasi bias serta kesalahan dalam proses pengambilan keputusan dan penalaran 
ilmiah. Dalam konteks filsafat ilmu, epistemologi berkontribusi pada pengembangan 
metode yang lebih objektif dan rasional, sehingga pengetahuan yang dihasilkan dapat 
meminimalkan kesalahan dan bias subjektif. Hal ini sangat penting untuk memastikan 
bahwa perkembangan pengetahuan filsafat dan ilmu pengetahuan lainnya berjalan 
secara kredibel dan berkelanjutan. 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan 

Epistemologi sebagai cabang filsafat yang mempelajari hakikat, sumber, dan validitas 
pengetahuan telah memberikan kontribusi fundamental bagi perkembangan ilmu 
pengetahuan dan filsafat. Melalui berbagai metode seperti positivisme, fenomenologi, 
teori koherensi, korespondensi, pragmatisme, dan intersubjektivitas, epistemologi 
membantu manusia memahami bagaimana pengetahuan diperoleh, diverifikasi, dan 
diterapkan. 

Positivisme menekankan fakta empiris dan menolak metafisika, membentuk dasar 
metode ilmiah modern. Fenomenologi mengajak kita memahami realitas melalui 
pengalaman subjektif, memperkaya pemahaman tentang kesadaran manusia. Teori 
Koherensi menilai kebenaran berdasarkan konsistensi logis, sementara Teori 
Korespondensi mengaitkannya dengan fakta objektif. Pragmatisme menekankan 
manfaat praktis pengetahuan, sedangkan Intersubjektivitas menunjukkan peran 
kesepakatan sosial dalam konstruksi kebenaran.Pengaruh epistemologi terhadap 
filsafat ilmu terlihat dalam cara kita menilai kebenaran, mengembangkan metode 
penelitian, dan mengkritisi klaim pengetahuan. Epistemologi juga menjadi jembatan 
antara filsafat dengan disiplin ilmu lain, memastikan bahwa pengetahuan yang 
dihasilkan tidak hanya spekulatif tetapi juga teruji dan aplikatif. 

Saran 

Bagi Akademisi: Perlu penguatan pemahaman epistemologi dalam kurikulum filsafat 
ilmu untuk melatih berpikir kritis dan reflektif. Bagi Peneliti: Pendekatan epistemologi 
yang plural (gabungan positivisme, fenomenologi, dll.) dapat digunakan untuk 
menjawab kompleksitas masalah kontemporer. Bagi Pembaca: Epistemologi tidak 
hanya relevan bagi filsuf, tetapi juga praktisi ilmu sosial, sains, dan teknologi sebagai alat 
evaluasi kebenaran informasi di era digital.Dengan terus mengkaji epistemologi, kita 
dapat menghindari jebakan dogmatisme dan relativisme pengetahuan, sekaligus 
membangun landasan keilmuan yang lebih inklusif dan adaptif. 

Daftar Pustaka  

El-qudwah, J., Maulana, U. I. N., & Ibrahim, M. (2006). EPISTEMOLOGI PEMIKIRAN 
ISLAM Oleh: A Khudori Soleh dan Fathul Lubabin Nuqul. Epistemologi Pemikiran 
Islam, 1, 1–24. http://repository.uin-malang.ac.id/451/1/Khudori _Fathul 2035-5786-1-
PB.pdf 

Harianto, B. (1999). Diktat filsafat ilmu. Pustaka Sinar Harapan, September, 1–3. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(5), 1816-1824   eISSN: 3024-8140 

1824 
 

Idyana Adha, Jamaris, S. (2022). Kebenaran Ilmiah Dalam Bimbingan Konseling. Jurnal 
Nusantara of Research, 9(1), 73–85. 

Niki Sutoyib, & Achmad Khudori Soleh. (2024). Epistimologi Burhani Al-Ghazali dan Ibnu 
Rusyd : Studi Komparasi. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam, 23(2), 288–309. 
https://doi.org/10.14421/ref.v23i2.5118 

Soleh, A. K. (2005). Model-Model Epistemologi Islam. Psikoislamika : Jurnal Psikologi Dan 
Psikologi Islam, 2(2). https://doi.org/10.18860/psi.v0i0.342 

Surajiyo, & Dhika, H. (2023). Teori-Teori Kebenaran Dalam Filsafat: Aplikasinya mengukur 
kebenaran dalam Fenomena Penyebaran Hoax pada Media Sosial. Jurnal Publikasi 
Pendidikan, 167–176. 

 

 
 
 


