
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue July, 2025 pp. 655-661     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Dari Arab ke Nusantara: Pengaruh bahasa dan sastra 
arab dalam pembentukan budaya pada kerajaan-
kerajaan di Aceh, Sulawesi, dan Jawa 
 

Ririn Renata1, Risma Kayla Nadine Fardayani2, Dr. Nur Hasaniyah, S.Ag., M. A3 

1,2,3 Program Studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahin Malang 
Email: 240301110008@student.uin-malang.ac.id1 , 240301110010@student.uin-malang.ac.id2 , 
hasaniyah@bsa.uin-malang.ac.id3  
 

A B S T R A K 
Penelitian ini membahas peran bahasa Arab dan sastra Arab dalam 
pengembangan budaya, terutama pada kerajaan-kerajaan di Aceh, 
Sulawesi, dan Jawa. Mulai dari pra-Islam hingga era modern. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi proses masuknya 
bahasa dan sastra Arab ke Indonesia serta menganalisis 
kontribusinya terhadap budaya. Melalui analisis berbagai karya 
terutama bahasa dan sastra arab, artikel ini mengungkap bagaimana 
hal itu menjadi media penting dalam penyebaran Islam dan 
pembentukan budaya pada kerajaan-kerajaan di Aceh, Sulawesi dan 

Jawa. Pada aspek budaya, bahasa dan sastra arab mempunyai andil yang tidak kecil bagi pengembangan 
budaya Indonesia. Selain itu, bentuk dan tema sastra Arab turut memengaruhi karya-karya sastra Islam di 
Nusantara, yang mempercaya ekspresi budaya dan memperkuat identitas keislaman masyarakat. Sastra Arab 
tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetis, tetapi juga sebagai instrumen untuk mempertahankan dan 
memperkuat nilai-nilai Islam dalam menghadapi tantangan modernitas. Kajian ini menegaskan bahwa bahasa 
dan sastra Arab merupakan komponen penting dalam proses Islamisasi dan pembentukan peradaban lokal 
di nusantara.  

A B S T R A C T 
This research discuccec the role of Arabic language and Arabic literature in cultural development, 
especially in the kingdooms in Aceh, Sulawesi and Jawa. Starting from pre-Islamic to modern era. This 
research aims to identify the process of the entry of Arabic language and literature into Indonesia and 
analyze its contribution to culture. Through the analysis of various works, especially Arabic language and 
literature, this article reveals how it became an important medium in the spread of Islam and the 
formation of culture in the kingdoms of Aceh, Sulawesi and Java. In the cultural aspect, Arabic language 
and literature have contributed tu the development of Indonesian culture, such as the use of Arabic 
proper names and the archipelago, wich believed in cultural expression and strengthened the Islamic 
identity of the community. Arabic literature not only functions as an aesthetic expression, but also as an 
instrument to maintain and strengthen Islamic values in facing the challenges of modernity. This study 
confirms that Arabic language and literature are important components in the process of Islamization and 
the formation of local civilization in the archipelago 
 
 
 

 

Kata Kunci: 
Bahasa arab, sastra arab, 
budaya nusantara, kerajaan 
islam, islamisasi 
 
Keywords: 
Arabic, arabic literature, 
nusantra culture, islamic 
kingdom,  islamization 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

656 
 

Pendahuluan  

Bahasa dan Sastra Arab di Indonesia memiliki peran yang signifikan dalam perkembangan 
budaya dan intelektual masyarakat muslin di Indonesia terutama pada kerajaan-kerajaan Aceh, 
Sulawesi, dan Jawa. sastra Arab tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetik, tetapi juga 
sebagai medium lintas budaya yang memperkaya pemahaman antarperadaban(Wargadinata & 
Fitriani, 2008). Bahasa Arab memiliki peran yang lebih dari sekedar alat komunikasi. Ia menjadi 
lambang pemersatu umat Islam di seluruh dunia. Melalui sastra Arab, ajaran Islam 
disebarluaskan, serta hubungan budaya antar umat Islam diperkuat. Kehadiran keduanya di 
Nusantara tidak hanya menjadi media komunikasi keagamaan, tetapi juga berperan dalam 
membentuk identitas keislaman masyarakat. 

Bahasa Arab mulai dikenal dan berkembang di Indonesia seiring dengan masuknya Islam 
ke wilayah nusantara ini. Penyebaran bahasa tersebut terjadi melalui para da’i yang datang dari 
Arab dan Mesir pada sekitar abad ke-7. Sejak saat itu, masyarakat Nusantara mulai mengenal 
bahasa Arab. Dalam perjalanannya, bahasa ini bahkan pernah berperan sebagai Lingua Franca 
dalam interaksi antar pulau dan antar bangsa di wilayah Nusantara. Selain itu, aksara Arab juga 
menggantikan aksara Pallawa dari India yang sebelumnya telah digunakan di kawasan ini. Bukti 
awal kehadiran Islam dan penggunaan bahasa Arab terlihat pada batu nisan Sultan Malik Al-
Saleh di Samudra Pasai yang bertanggal 1297 M, yang menggunakan tulisan Arab. Para ulama 
dari Timur Tengah dan India turut memperkenalkan Islam, menjadikan bahasa Arab sebagai   
bahasa dakwah. Di pesantren, bahasa Arab digunakan dalam pengajaran agama, khususnya 
dalam pembacaan Al-Qur’an, hadis, dan kitab kuning 

Pada awalnya, bahasa Arab berfungsi sebagai bahasa liturgis yang digunakan dalam 
ibadah umat Islam, khususnya untuk membaca Al- Qur’an dan menjalankan berbagai ritual 
keagamaan. Pada penelitian dari (Syaifuddin & Kumalasari, 2016) menyampaikan bahwa, 
konstruksi sastra Arab abad VI Masehi dipengaruhi secara signifikan oleh peran Nabi 
Muhammad SAW. Seiring waktu, bahasa ini berkembang menjadi bahasa ilmu pengetahuan, 
berkat masuknya karya-karya klasik Islam ke Nusantara melalui jaringan ulama pedagang 
Muslim. Pengaruh bahasa Arab semakin menguat pada abad ke-15 hingga abad ke-17 M, seiring 
dengan munculnya kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudra Pasai, Demak. dan Gowa-Tallo. 
Pada masa ini, para ulama berperan penting dalam menyebarluaskan pembelajaran bahasa Arab 
di kalangan masyarakat. Lembaga pendidikan pesantren, yang merupakan salah satu institusi 
pendidikan tertua di Indonesia, menggunakan bahasa Arab sebagai sarana utama dalam 
pengajaran ilmu-ilmu keislaman. 

Perubahan nilai dan budaya dalam masyarakat Arab dapat dilihat dari perkembangan 
sastra pada masa Jahiliyah hingga Islam(Wargadinata & Fitriani, 2018). Dalam bidang sastra, 
pengaruh Arab tercermin dalam tradisi sastra Islam di Nusantara, seperti syair, gurindam, dan 
hikayat. Contohnya, karya-karya seperti Syair Hamzah Fansuri dan Hikayat Raja Pasai 
memperlihatkan unsur-unsur sastra Arab baik dari segi bentuk maupun isi. Karya-karya ini tidak 
hanya menunjukkan jejak budaya Arab, tetapi juga mencerminkan perpaduan harmonis antara 
ajaran Islam dan budaya lokal. Namun demikian, perkembangan bahasa dan sastra arab di 
Indonesia menghadapi berbagai tantangan, terutama pada masa penjajahan Belanda. Pada 
periode ini, sistem pendidikan modern yang diperkenalkan oleh kolonial Belanda kurang 
memberi ruang bagi bahasa Arab. Meskipun demikian, para ulama tetap berperan penting 
dalam melestarikan pembelajaran bahasa Arab melalui lembaga-lembaga pendidikan Islam 
tradisional, seperti pesantren. 

Sementara itu, karya-karya sastra Arab modern seperti novel dan puisi mulai 
diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Terjemahan ini membuka wawasan baru mengenai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

657 
 

budaya Arab kontemporer dan turut memperkaya khasanah sastra nasional. Di sisi lain, 
munculnya penulis-penulis Indonesia yang berkarya langsung dalam bahasa Arab, seperti 
Ahmad Fuadi dan sastrawan muda lainnya, menjadi bukti nyata bahwa sastra Arab terus 
berkembang di Nusantara. Oleh karena itu, perkembangan bahasa dan sastra Arab di Indonesia 
tidak hanya mencerminkan kesinambungan tradisi keilmuan Islam, tetapi juga menggambarkan 
dinamika interaksi antara budaya lokal dengan budaya global. Hal ini mewujudkan pentingnya 
bagi generasi muda untuk terus mengeksplorasi dan mengembangkan warisan ini, agar bahasa 
dan sastra Arab tetap memiliki relevansi dalam kehidupan modern.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana bahasa dan sastra Arab masuk ke 
Indonesia, sehingga memberikan pengaruh besar dalam pembentukan budaya di kerajaan-
kerajaan Nusantara, menganalisis kontribusinya terhadap bidang pendidikan dan budaya, serta 
mendeskripsikan perkembangan sastra Arab di Indonesia dari perspektif historis dan tematik. 
Hasil dari sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa bahasa Arab memiliki pengaruh 
yang signifikan terhadap budaya dan pendidikan di Indonesia, khususnya dalam konteks 
pendidikan Islam. Penelitian yang dilakukan oleh Niko Rifana dalam karya yang berjudul “Peran 
Sastra Arab Dalam Pengembangan Budaya dan Agama Islam: Dari Masa Pra-Islam Hingga Era 
Modern” mengungkapkan bahwa sastra Arab memiliki pengaruh besar terhadap 
perkembangan sastra Indonesia. Pengaruh ini sangat terlihat dalam sastra sufi dan karya-karya 
religius. Contohnya, puisi-puisi Hamzah Fansuri yang ditulis dalam bahasa Melayu banyak 
mengandung kosakata Arab. Hal ini menunjukkan bahwa sastra Arab telah memperkaya sastra 
Nusantara, terutama melalui nilai-nilai sufistik yang mendalam. 

Pembahasan  

Pengaruh Bahasa dan Sastra Arab di Kerajaan Aceh 

Peran Ulama Timur tengah di Kerajaan Aceh 

Bahasa Arab dan Persia memiliki pengaruh besar dalam proses penyebaran agama Islam 
di Indonesia, baik melalui tradisi lisan, sastra, maupun budaya(Amami & Hidayat, 2019). Pada 
abad ke-16 dan ke-17, Kesultanan Aceh Darussalam menempati posisi yang sangat penting 
sebagai salah satu pusat peradaban Islam yang paling berpengaruh di kawasan Asia Tenggara. 
Peran strategis ini tidak lepas dari letak geografis Aceh yang berada di jalur pelayanan 
internasional, menjadikannya sebagai titik temu bagi berbagai bangsa dan budaya. Kondisi ini 
menciptakan iklim yang terbuka terhadap pengaruh luar, khususnya dari dunia  Islam, sehingga 
Aceh menjadi tujuan utama para ulama dan cendekiawan Muslim dari berbagai wilayah, 
terutama dari Timur Tengah.      

Kehadiran para ulama dari Timur Tengah memberikan kontribusi besar terhadap 
perkembangan intelektual dan spiritual masyarakat Aceh. Mereka memanfaatkan aceh sebagai 
tempat persinggahan, dakwah, dan pengajaran agama Islam. Para ulama ini berperan penting 
dalam memperluas dan memperdalam pemahaman masyarakat terhadap ajaran Islam, 
terutama dalam bidang Tasawuf dan fiqih. Lewat kegiatan mengajar dan penulisan karya 
keislaman, mereka membangun tradisi keilmuan yang kuat di Aceh. Hal ini menjadikan Kerajaan 
Aceh sebagai pusat studi Islam yang berpengaruh dan menarik minat banyak penuntut ilmu dari 
berbagai wilayah Nusantara. Dengan demikian, peran Aceh sangat menonjol dalam penyebaran 
Islam di Asia Tenggara pada masa itu. 

Salah satu tokoh sentral adalah Hamzah Fansuri, yang dikenal sebagai penyair sufi besar 
pertama dalam kesusastraan Melayu. Meskipun asal-usul geografisnya masih diperdebatkan, 
karya-karyanya yang sarat dengan ajaran tasawuf Ibnu ‘Arabi menunjukkan pengaruh kuat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

658 
 

pemikiran Timur Tengah. Ia menulis dalam bentuk syair dengan gaya bahasa yang padat makna, 
dan menggunakan bahasa arab sebagai sumber istilah keagamaan dan sufistik. Sementara itu, 
Syamsuddin al-Sumatrani, seorang ulama penasihat spiritual Sultan Iskandar Muda, turut 
memperluas dan mengembangkan tradisi tasawuf yang diperkenalkan oleh Hamzah Fansuri. Ia 
juga berperan sebagai penulis dan guru yang menjelaskan doktrin wahdat al-wujud dalam 
konteks lokal, dan dikenal dengan pusat-pusat keilmuan di Mekkah dan Madinah. 

Peran Bahasa dan Sastra Arab Pada Ilmu, Agama, dan Kekuasaan 

Sejak awal berdirinya Kerajaan Aceh Darussalam pada abad ke- 16, bahasa Arab telah 
memiliki posisi penting dalam membentuk fondasi intelektual, keagamaan, dan pemerintahan 
kerajaan. Bahasa ini digunakan secara luas dalam sistem pendidikan Islam, terutama di lembaga-
lembaga keagamaan seperti pesantren yang tersebar di berbagai wilayah Aceh. Di lingkungan 
ini, kitab-kitab klasik berbahasa Arab menjadi bahan utama dalam proses pembelajaran. Dalam 
bidang administrasi pemerintahan, bahasa Arab juga dipakai dalam berbagai dokumen resmi 
kerajaan, seperti khutbah, piagam, dan surat-menyurat diplomatik. Penggunaan bahasa Arab ini 
tidak hanya sebagai sarana komunikasi formal, tetapi juga sebagai lambang kewibawaan 
keagamaan dan legitimasi politik. Hal tersebut menunjukkan hubungan erat Kesultanan Aceh 
dengan dunia Islam global, khususnya wilayah Timur Tengah. 

Tradisi kesusastraan Melayu-Islami di Aceh banyak dipengaruhi oleh sastra Arab, baik dari 
segi bentuk, gaya, maupun isi. Pengaruh ini terlihat jelas dalam berbagai karya seperti syair, 
hikayat, dan nazam yang meskipun ditulis dalam bahasa Melayu, sarat dengan istilah, gaya 
bahasa, serta struktur naratif yang berasal dari sastra Arab. Salah satu tokoh sastra terkemuka 
yang mencerminkan pengaruh ini adalah Hamzah Fansuri. Ia dikenal sebagai pelopor syair-syair 
sufistik dalam bahasa Melayu yang mengandung pemikiran tasawuf mendalam, banyak di 
antaranya terinspirasi oleh ajaran filsafat mistik Ibn ‘Arabi. Meskipun menggunakan bahasa 
lokal, bentuk puisinya meniru pola qasīdah Arab, dan memuat banyak istilah Arab seperti wujud, 
haqiqat, syariat, dan marifat, yang merupakan konsep inti dalam tasawuf. Selain Hamzah 
Fansuri, tokoh lain yang juga berperan penting adalah Syamsuddin al-Sumatrani. Sebagai 
penasihat spiritual Sultan Iskandar Muda, ia menulis karya-karya dalam bahasa Melayu-Jawi yang 
sarat dengan pengaruh sastra Arab klasik dan doktrin tasawuf. Melalui tulisannya, ia 
menjelaskan berbagai aspek metafisika Islam dengan merujuk pada literatur Arab, menunjukkan 
betapa kuatnya hubungan intelektual antara Aceh dan tradisi keilmuan Islam di dunia Arab 

Bahasa dan sastra Arab tidak hanya terbatas pada kalangan elite atau lingkungan 
intelektual, tetapi juga meresap ke dalam kehidupan sehari-hari dan budaya populer masyarakat 
Aceh. Tradisi-tradisi seperti barzanji, ratib, qasidah, serta berbagai bentuk doa dalam bahasa 
Arab telah menjadi bagian integral dari praktik sosial dan spiritual masyarakat. Selain itu, 
penggunaan huruf Arab Jawi dalam teks-teks keagamaan mencerminkan tingkat literasi Islam 
yang tinggi dan menjadi ciri khas budaya tulis Aceh selama berabad-abad. Proses Arabisasi ini 
tidak menghilangkan identitas lokal, tetapi justru menciptakan sebuah bentuk akulturasi yang 
khas, di mana nilai-nilai budaya lokal diperkaya dengan ajaran universal Islam. Dalam konteks ini, 
bahasa Arab tidak sekadar menjadi alat komunikasi, melainkan berfungsi sebagai sarana penting 
dalam membentuk tradisi keilmuan serta memperkuat dimensi spiritual masyarakat Aceh. 

Pengaruh Bahasa dan Sastra Arab di Kerajaan Sulawesi 

Proses penyebaran Islam di wilayah Sulawesi Selatan, terutama di lingkungan kerajaan-
kerajaan Bugis dan Makassar, berlangsung secara intensif pada akhir abad ke-16 hingga awal 
abad ke-17. Peran utama dalam proses ini dimainkan oleh tiga ulama asal Minangkabau—Datuk 
ri Bandang, Datuk ri Tiro, dan Datuk ri Patimang—yang datang dari Sumatera membawa ajaran 
Islam dengan dukungan kuat dari Kerajaan Gowa-Tallo. Datuk ri Bandang tiba di Makassar 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

659 
 

sekitar tahun 1605 dan berhasil mengislamkan Raja Gowa, Karaeng Tallo, serta sejumlah 
bangsawan penting lainnya. 

 Islamisasi yang terjadi tidak hanya bersifat formal atau politis, tetapi juga membawa 
dampak luas pada kebudayaan dan bahasa masyarakat setempat. Para dai dari Sumatera dan 
Jawa, yang latar belakang pendidikannya kuat dalam tradisi keilmuan Islam bercorak Arab, 
memperkenalkan berbagai istilah keagamaan dalam bahasa Arab yang kemudian masuk dan 
menyatu dalam kosakata Bugis-Makassar. Dampak dari proses ini sangat signifikan. Islamisasi 
membawa transformasi dalam sistem nilai, hukum, dan cara pandang hidup masyarakat 
Sulawesi Selatan. Lebih jauh, hal ini juga menghubungkan kawasan tersebut secara lebih erat 
dengan jaringan budaya dan intelektual dunia Melayu-Islam serta dengan pusat-pusat keilmuan 
Islam di Timur Tengah. 

Dalam proses penyebaran Islam di Sulawesi Selatan, aksara Arab memainkan peran yang 
sangat penting sebagai medium penyebaran ilmu dan identitas keagamaan. Dua bentuk 
adaptasi sistem tulis berbasis aksara Arab berkembang dan digunakan secara luas oleh 
masyarakat setempat. Pertama adalah aksara Jawi, yang banyak digunakan oleh kalangan ulama 
dan pelajar Islam. Sistem ini memanfaatkan huruf Arab untuk menulis dalam bahasa Melayu, dan 
lazim dijumpai dalam kitab-kitab kuning serta naskah keagamaan lainnya. Aksara Jawi berfungsi 
sebagai sarana utama dalam pendidikan Islam dan menjadi jembatan antara tradisi lokal dan 
khazanah ilmu keislaman yang lebih luas. 

Kedua, terdapat Lontaraq Bilang atau Lontara Arab, yaitu bentuk adaptasi huruf Arab ke 
dalam sistem aksara Lontara—aksara tradisional Bugis-Makassar. Sistem ini digunakan untuk 
menuliskan berbagai teks Islam dalam bahasa lokal, mulai dari khutbah, doa-doa, cerita-cerita 
keagamaan seperti hikayat para nabi, hingga catatan silsilah kerajaan. Penggunaan huruf Arab 
dan adaptasinya tidak hanya memperkenalkan literasi berbasis Islam ke tengah masyarakat, 
tetapi juga membentuk suatu identitas keagamaan yang khas. Manuskrip-manuskrip seperti 
Surat Nasihat Datuk ri Bandang, Hikayat Nabi, dan Kitab Qasidah Bugis menjadi bukti konkret 
bagaimana aksara Arab dan lokal berpadu dalam membentuk tradisi tulis Islam di Sulawesi 
Selatan. 

Pengaruh Bahasa dan Sastra Arab di Kerajaan Jawa 

 Proses Islamisasi di Jawa berlangsung secara intensif pada masa kerajaan-kerajaan Islam 
seperti Kesultanan Demak, Mataram Islam, dan kelak Kesultanan Yogyakarta dan Surakarta. 
Walisongo berperan sebagai agen Islamisasi utama, tidak hanya menyebarkan agama, tetapi 
juga membangun fondasi budaya, pendidikan, dan bahasa yang kuat(Chamdar Nur & 
Kamaluddin Abu Nawas, 2025). Bahasa Arab mulai diperkenalkan dalam konteks kerajaan 
melalui institusi keagamaan seperti masjid agung, pengadilan syar‘iyah, dan pesantren yang 
berada dalam naungan atau pengaruh raja dan para ulama istana. Para sultan, seperti Sultan 
Trenggono di Demak dan Sultan Agung di Mataram, sangat mendukung penyebaran ilmu-ilmu 
Islam yang diajarkan melalui kitab-kitab berbahasa Arab. Kitab-kitab ini tidak hanya diajarkan di 
pesantren, tetapi juga menjadi rujukan dalam pengambilan kebijakan moral dan hukum 
kerajaan. 

Bahasa Arab mulai diperkenalkan dalam konteks kerajaan melalui institusi keagamaan 
seperti masjid agung, pengadilan syar‘iyah, dan pesantren yang berada dalam naungan atau 
pengaruh raja dan para ulama istana. Para sultan, seperti Sultan Trenggono di Demak dan Sultan 
Agung di Mataram, sangat mendukung penyebaran ilmu-ilmu Islam yang diajarkan melalui kitab-
kitab berbahasa Arab. Kitab-kitab ini tidak hanya diajarkan di pesantren, tetapi juga menjadi 
rujukan dalam pengambilan kebijakan moral dan hukum kerajaan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

660 
 

Dalam bidang pendidikan dan ibadah, bahasa Arab mulai diperkenalkan secara sistematis. 
Para santri di pesantren-pesantren yang didirikan oleh Walisongo diajarkan membaca Al-Qur'an, 
menghafal berbagai doa dalam bahasa Arab, serta mempelajari kitab-kitab klasik yang 
menggunakan bahasa Arab sebagai medium utama. Pengajaran dilakukan dengan metode 
tradisional seperti sorogan (pembacaan langsung dari guru ke murid) dan bandongan 
(pembacaan kitab oleh guru di hadapan murid-murid yang mencatat dan menyimak). Dengan 
menggabungkan pemahaman keislaman yang bersumber dari tradisi intelektual Timur Tengah 
dan kearifan lokal Jawa yang sarat simbol dan makna filosofis, dakwah Walisongo menciptakan 
sebuah bentuk Islam yang membumi dan mudah diterima masyarakat. Hal ini menjadikan Jawa 
sebagai salah satu pusat penting perkembangan Islam di Nusantara. 

Sejak masa Walisongo, bahasa Arab telah menjadi dasar utama dalam sistem pendidikan 
pesantren di Jawa. Para santri mempelajari kitab-kitab klasik (kutub al-turāth) berbahasa Arab 
yang mencakup berbagai disiplin ilmu keislaman, seperti fikih, tasawuf, akidah, dan tafsir. Proses 
pembelajaran dilakukan melalui metode tradisional seperti sorogan dan bandongan, di mana 
teks-teks Arab dibacakan, diterjemahkan, dan dijelaskan secara lisan dalam bahasa Jawa. Hal ini 
melahirkan tradisi linguistik yang khas, yaitu perpaduan antara bahasa Arab dan Jawa dalam 
konteks keilmuan dan religius. 

Tak hanya terbatas di lingkungan pendidikan, bahasa Arab juga hadir dalam kehidupan 
keagamaan sehari-hari. akulturasi Islam dan budaya Jawa melahirkan tradisi-tradisi keagamaan 
yang khas, sebagai wujud pertemuan antara nilai-nilai Islam dengan budaya lokal(Azis, 2013). 
Menjadi bagian dari praktik ibadah seperti salat, zikir, dan doa, serta mewarnai komunikasi 
religius masyarakat. Banyak istilah Arab seperti taqwa, iman, zakat, syari‘ah, dan ikhlas yang 
telah meresap ke dalam bahasa Jawa dan digunakan secara luas, termasuk dalam tuturan lisan 
maupun dalam bentuk tembang spiritual. Dengan demikian, bahasa Arab bukan hanya 
instrumen ilmu, tetapi juga bagian dari ekspresi budaya dan spiritualitas Islam di Jawa. 

Kesimpulan  

 Pengaruh bahasa dan sastra Arab di Nusantara, khususnya di Kerajaan Aceh, Sulawesi, 
dan Jawa, menunjukkan betapa pentingnya peran budaya Arab dalam membentuk fondasi 
keilmuan, spiritual, dan budaya masyarakat Muslim lokal. Bahasa Arab tidak hanya berfungsi 
sebagai alat komunikasi keagamaan, tetapi juga sebagai medium transmisi ilmu, pembentuk 
identitas, serta jembatan budaya antara dunia Islam di Timur Tengah dan masyarakat lokal. 
Sastra Arab memiliki peran yang sangat penting dalam pengembangan budaya dan agama Islam. 
Dari masa pra-Islam hingga era modern, sastra Arab telah menjadi instrumen yang efektif dalam 
menyebarkan ajaran Islam, membentuk identitas keislaman, dan memperkaya khazanah budaya 
Islam.  

Di Aceh, kedatangan para ulama dari Timur Tengah pada abad ke-16 dan ke-17 memberikan 
kontribusi besar terhadap perkembangan intelektual dan spiritual masyarakat. Kerajaan Aceh 
Darussalam menjelma menjadi pusat studi Islam yang disegani, dengan tokoh-tokoh seperti 
Hamzah Fansuri dan Syamsuddin al-Sumatrani yang menggabungkan pemikiran tasawuf Ibnu 
‘Arabi dalam karya sastra Melayu. Bahasa Arab berperan penting dalam bidang pendidikan, 
administrasi, dan kegiatan keagamaan, menjadikannya simbol kewibawaan dan legitimasi politik 
serta spiritual.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 655-661  eISSN: 3024-8140 

661 
 

Di wilayah Sulawesi Selatan, Islamisasi yang dilakukan oleh para ulama Minangkabau 
membawa transformasi besar, tidak hanya dalam aspek keagamaan, tetapi juga dalam bahasa 
dan budaya lokal. Penggunaan aksara Arab melalui sistem Jawi dan Lontara Arab 
memungkinkan penulisan teks-teks keagamaan dalam bahasa lokal, seperti Bugis dan Makassar. 
Hal ini menunjukkan adanya adaptasi kreatif masyarakat lokal dalam menyerap budaya tulis 
Islam. Istilah-istilah Arab masuk ke dalam kosakata sehari-hari dan memperkuat identitas Islam 
yang khas Sulawesi. Karya-karya seperti Hikayat Nabi dan Qasidah Bugis menjadi bukti konkret 
dari percampuran antara tradisi lokal dan warisan keilmuan Arab. 

Sementara itu, di Jawa, proses Islamisasi yang dipimpin oleh Walisongo membentuk 
fondasi yang kuat bagi integrasi bahasa Arab dalam kehidupan pendidikan, keagamaan, dan 
pemerintahan. Para sultan seperti Sultan Trenggono dan Sultan Agung mendorong 
pembelajaran kitab-kitab klasik berbahasa Arab yang menjadi rujukan moral dan hukum 
kerajaan. Bahasa Arab diajarkan di pesantren-pesantren melalui metode sorogan dan 
bandongan, menciptakan tradisi linguistik yang unik, yaitu perpaduan antara bahasa Arab dan 
Jawa. Bahasa Arab juga menjadi bagian tak terpisahkan dalam praktik ibadah, doa, dan zikir 
masyarakat Jawa, serta digunakan dalam tembang spiritual dan tuturan keagamaan sehari-hari. 

Secara keseluruhan, bahasa dan sastra Arab telah memberi pengaruh mendalam dan luas 
dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Nusantara. Sastra Arab memiliki peran yang 
sangat penting dalam pengembangan budaya dan agama Islam. Dari masa pra-Islam hingga era 
modern, sastra Arab telah menjadi instrumen yang efektif dalam menyebarkan ajaran Islam, 
membentuk identitas keislaman, dan memperkaya khazanah budaya Islam. Ia tidak hanya 
menjadi media penyebaran ajaran Islam, tetapi juga menjadi unsur utama dalam pembentukan 
budaya literasi, sistem pendidikan, struktur kekuasaan, dan ekspresi spiritual.  

Daftar Pustaka  

Amami, M. Z., & Hidayat, P. (2019). Pengaruh bahasa Arab dan Persia dalam penyebaran 
agama Islam di Indonesia. Scientific Biannual Journal Of The Language And Culture 
Of Nations, 2(4), 215–239. 

Azis, D. K. (2013). Akulturasi islam dan budaya jawa. Fikrah, 1(2). 
Chamdar Nur & Kamaluddin Abu Nawas. (2025). Perkembangan Bahasa dan Sastra Arab 

di Indonesia. AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab, 4(1), 82–92. 
https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i1.1996 

Syaifuddin, H., & Kumalasari, M. (2016). Peran Nabi Muhammad Saw dalam konstruksi 
Sastra Arab Abad VI Masehi. Fakultas Humaniora UIN Maulana Malik Ibrahim 
Malang, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/3325/ 

Wargadinata, W., & Fitriani, L. (2008). Sastra arab dan lintas budaya. UIN-Maliki Press. 
https://repository.uin-malang.ac.id/1514/ 

Wargadinata, W., & Fitriani, L. (2018). Sastra Arab Masa Jahiliyah dan Islam. UIN Maliki 
Press. https://repository.uin-malang.ac.id/7856/ 

 


