
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 858-866      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2024 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Optimalisasi manajemen risiko melalui pendekatan 
maqasid syariah pada bank syariah di indonesia : tinjauan 
literatur 

 

Nisrina Salsabila 
Program Studi Perbankan Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: nisrinasalsa10@gmail.com  
 

A B S T R A K 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana prinsip 
maqasid syariah dapat diintegrasikan dalam sistem manajemen risiko 
perbankan syariah di Indonesia. Menggunakan pendekatan kajian 
pustaka, penelitian ini mengevaluasi literatur dan praktik manajemen 
risiko yang ada, serta mengeksplorasi potensi kontribusi maqasid 
syariah dalam membentuk sistem mitigasi risiko yang lebih adil, etis, 
dan holistik. Temuan menunjukkan bahwa mayoritas bank syariah 
masih mengadopsi kerangka manajemen risiko konvensional, sehingga 
gagal mencerminkan prinsip nilai Islam secara utuh. Maqasid syariah, 
yang mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta, dinilai mampu memperluas dimensi manajemen risiko dari 
aspek finansial menjadi juga moral dan spiritual. Diperlukan desain 

kerangka kebijakan risiko berbasis maqasid yang implementatif agar prinsip syariah tidak hanya bersifat 
simbolik tetapi juga strategis. 
A B S T R A C T 

This study aims to analyze how the principles of maqasid shariah can be integrated into the risk 
management system of Islamic banking in Indonesia. Employing a literature review approach, the 
research evaluates existing literature and risk management practices, while exploring the potential 
contribution of maqasid shariah in shaping a more just, ethical, and holistic risk mitigation system. The 
findings indicate that most Islamic banks still adopt conventional risk management frameworks, thereby 
failing to fully reflect Islamic values. Maqasid shariah, which includes the protection of religion, life, 
intellect, lineage, and wealth, is considered capable of expanding the scope of risk management beyond 
financial aspects to include moral and spiritual dimensions. Therefore, it is necessary to design an 
implementable risk policy framework based on maqasid so that Islamic principles serve not only a 
symbolic function but also a strategic one. 

Pendahuluan  

Industri perbankan syariah di Indonesia terus menunjukkan tren pertumbuhan yang 
menjanjikan seiring meningkatnya kesadaran masyarakat terhadap nilai-nilai ekonomi 
Islam. Berdasarkan laporan resmi Otoritas Jasa Keuangan (OJK) tahun 2024, total aset 
perbankan syariah nasional telah mencapai Rp 857 triliun, meningkat signifikan dari 
tahun-tahun sebelumnya. Laju pertumbuhan rata-rata tahunan mencapai 11% dalam lima 
tahun terakhir, melampaui kinerja rata-rata beberapa segmen keuangan konvensional. 
Pertumbuhan ini juga mencerminkan respons positif masyarakat terhadap sistem 
keuangan yang menekankan prinsip etika, keadilan, dan keberlanjutan. Inklusi keuangan 

Kata Kunci: 
Bank Syariah, Maqasid 
Syariah, Manajemen Risiko, 
sistem mitigasi, aspek 
finansial, implementatif  
 
Keywords: 
Sharia Bank, Maqasid Sharia, 
Risk Management, 
mitigation system, financial 
aspects, implementation 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

859 
 

yang berbasis nilai religius menjadi alternatif yang semakin diminati oleh umat Muslim 
Indonesia. Namun, di tengah laju pertumbuhan yang positif ini, terdapat permasalahan 
mendasar terkait efektivitas manajemen risiko. Maka dari itu, penting untuk meninjau 
bagaimana prinsip-prinsip Islam seperti maqasid syariah dapat memberi arah strategis 
dalam pengelolaan risiko perbankan syariah. 

Meski mengalami pertumbuhan aset yang konsisten, kontribusi perbankan syariah 
terhadap total industri perbankan nasional masih berada pada angka 7,18% per 2024. 
Angka ini mengindikasikan bahwa perbankan syariah belum berhasil mencapai titik 
optimal dalam penetrasi pasar. Salah satu penyebab stagnasi ini adalah keterbatasan 
dalam pengelolaan risiko yang masih menggunakan kerangka kerja konvensional. 
Sistem syariah seharusnya menekankan prinsip risk sharing, tanggung jawab sosial, 
serta akuntabilitas spiritual yang tidak dimiliki sistem konvensional. Namun dalam 
praktiknya, banyak bank syariah hanya mengadaptasi model manajemen risiko berbasis 
probabilistik dan kuantitatif, tanpa integrasi nilai maqasid. Hal ini tentu tidak sejalan 
dengan ekspektasi stakeholder syariah yang menginginkan pengelolaan risiko yang adil 
dan maslahat. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan alternatif yang mampu 
menjawab tantangan struktural dalam sektor ini. 

Manajemen risiko dalam perbankan syariah tidak hanya melibatkan dimensi finansial 
seperti risiko kredit, pasar, atau likuiditas. Lebih dari itu, bank syariah dihadapkan pada 
risiko spesifik yang berkaitan dengan kepatuhan terhadap prinsip syariah (shariah 
compliance risk) yang sifatnya tidak hanya hukum, tetapi juga moral. Ketika sebuah 
lembaga gagal menjaga integritas syariahnya, maka risiko reputasi dan kepercayaan 
masyarakat menjadi taruhan utama. Dalam beberapa kasus, kegagalan dalam menjaga 
nilai-nilai syariah bahkan lebih merusak daripada kerugian finansial. Sayangnya, sistem 
pengelolaan risiko di banyak bank syariah masih terfokus pada mitigasi kuantitatif tanpa 
menempatkan maqasid syariah sebagai acuan strategis. Penggunaan prinsip maqasid 
dapat mengubah cara bank menilai risiko, dari sekadar potensi kerugian menjadi potensi 
hilangnya manfaat sosial dan spiritual. Maka, sudah waktunya kerangka maqasid syariah 
dijadikan landasan dalam pengelolaan risiko. 

Maqasid syariah merupakan pendekatan normatif dalam Islam yang bertujuan 
menjaga lima nilai utama kehidupan: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan 
(nasl), dan harta (mal). Dalam konteks ekonomi dan keuangan Islam, maqasid syariah 
tidak hanya berfungsi sebagai landasan hukum, tetapi juga dapat dioperasionalkan 
sebagai panduan dalam menyusun kebijakan dan prosedur bisnis. Dalam dunia 
perbankan, maqasid dapat menjadi kerangka etik dalam menentukan batas risiko yang 
boleh diambil, strategi mitigasi, serta bentuk tanggung jawab sosial terhadap nasabah. 
Pendekatan ini menuntut bank untuk tidak hanya efisien secara finansial, tetapi juga 
bermanfaat secara sosial dan spiritual. Oleh karena itu, maqasid syariah menawarkan 
pendekatan holistik yang relevan untuk konteks manajemen risiko kontemporer di 
perbankan syariah. Relevansinya semakin kuat dalam situasi ekonomi yang tidak pasti 
dan penuh gejolak seperti saat ini. 

Putri, Mohamad Yunus, dan Zakaria (2024) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa 
penerapan maqasid syariah dalam kebijakan keuangan dapat memperluas cakupan 
manajemen risiko dari sekadar pengamanan aset menjadi perlindungan terhadap nilai-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

860 
 

nilai Islam. Mereka mengkaji praktik penghindaran pajak dan transaksi derivatif dalam 
konteks maqasid, dan menemukan bahwa bank yang menginternalisasi nilai maqasid 
cenderung lebih patuh pada prinsip keadilan dan transparansi. Dalam konteks 
manajemen risiko, maqasid membantu menyaring bentuk risiko yang secara syariah 
dianggap merugikan masyarakat, bahkan jika secara finansial masih menguntungkan. Ini 
menunjukkan bahwa prinsip maqasid tidak bertentangan dengan efisiensi, tetapi justru 
meningkatkan dimensi moral dan tanggung jawab sosial dari pengambilan risiko. Oleh 
sebab itu, integrasi maqasid dalam manajemen risiko menjadi kebutuhan yang 
mendesak, bukan sekadar pilihan normatif. Kajian ini memberikan pembenaran empiris 
akan pentingnya pendekatan maqasid dalam sistem keuangan syariah. 

Namun, meskipun sudah ada bukti empiris seperti yang ditunjukkan oleh Putri et al. 
(2024), implementasi pendekatan maqasid syariah dalam pengelolaan risiko bank 
syariah di Indonesia masih sangat terbatas. Munir dan Hidayati (2025) menegaskan 
bahwa dalam konteks penanganan kredit bermasalah khususnya untuk sektor mikro, 
kebijakan bank syariah masih dominan mengedepankan pendekatan hukum positif 
ketimbang nilai-nilai maqasid seperti perlindungan terhadap kelompok rentan dan 
keadilan transaksi. Hal ini menyebabkan munculnya ketimpangan antara prinsip syariah 
yang ideal dan praktik aktual yang dijalankan oleh institusi keuangan. Selain itu, 
kurangnya pedoman teknis yang menjabarkan maqasid ke dalam indikator risiko 
operasional turut memperparah kondisi ini. Akibatnya, sistem pengelolaan risiko 
menjadi sempit, hanya terfokus pada risiko material tanpa memperhatikan risiko moral 
dan sosial. Padahal, sistem syariah seharusnya menjawab persoalan keuangan secara 
lebih holistik, bukan hanya efisiensi teknis. 

Dalam kajian lainnya, Harahap (2025) mengungkap bahwa praktik Islamic hedging di 
Indonesia masih berorientasi pada penghindaran risiko secara teknis-finansial, tanpa 
mempertimbangkan manfaat sosial atau maslahat yang lebih luas sebagaimana dituntut 
dalam maqasid syariah. Hal ini menunjukkan bahwa banyak kebijakan mitigasi risiko 
yang meskipun tidak bertentangan dengan fiqih, tetap belum optimal secara maqasid. 
Dalam kerangka maqasid, suatu kebijakan atau instrumen harus dilihat dari dampaknya 
terhadap kelima nilai dasar maqasid, bukan sekadar dari sisi legalitas atau kelayakan 
bisnis. Oleh karena itu, pengabaian terhadap maqasid dalam praktik hedging dapat 
menciptakan konflik nilai antara tujuan keuangan dan tujuan syariah. Dalam jangka 
panjang, konflik semacam ini dapat menurunkan legitimasi sosial bank syariah di mata 
publik. Maka dibutuhkan evaluasi ulang terhadap seluruh sistem mitigasi risiko yang 
digunakan oleh bank syariah, dengan mempertimbangkan dimensi maqasid secara 
integral. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian pustaka (literature review) sebagai 
metode utama. Kajian pustaka adalah metode penelitian yang dilakukan dengan 
menelaah, mengidentifikasi, mengevaluasi, dan menganalisis berbagai sumber literatur 
ilmiah yang relevan dengan topik yang diteliti. Kajian ini bertujuan untuk membangun 
pemahaman konseptual yang mendalam serta menemukan kesenjangan dalam 
penelitian sebelumnya, sehingga dapat memberikan kontribusi teoritis dan praktis 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

861 
 

terhadap pengembangan ilmu pengetahuan di bidang tertentu (Snyder, 2019)Menurut 
Kitchenham (2004), systematic literature review (SLR) adalah suatu pendekatan yang 
terstruktur untuk meninjau dan mengevaluasi literatur secara sistematis berdasarkan 
pertanyaan penelitian yang telah ditentukan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 
untuk menyaring sumber-sumber akademik secara selektif, menghindari bias, serta 
menghasilkan sintesis informasi yang komprehensif. Dalam konteks penelitian ini, 
pendekatan kajian pustaka digunakan untuk menelaah hubungan antara konsep 
maqasid syariah dan manajemen risiko pada perbankan syariah di Indonesia. 

Pembahasan  

Konsep Indeks Maqasid Syariah 

Menurut Abu Zahra sebagaimana dikutip oleh Mohammed et al. (2008), Afrinaldi 
(2013), dan Antonio et al. (2012), terdapat tiga tujuan utama syariah dalam kerangka 
maqasid syariah, yaitu: tahzib al-fard (pengembangan individu), iqamat al-‘adl 
(penegakan keadilan), dan maslahah (kemaslahatan publik). Tujuan pertama, yaitu 
mendidik individu, mencakup peningkatan spiritual dan kapabilitas personal melalui 
penguatan pengetahuan dan keterampilan. Dalam konteks ini, lembaga perbankan 
syariah perlu menyusun program pelatihan dan edukasi yang berlandaskan pada nilai-
nilai etika Islam guna membentuk karyawan yang tidak hanya kompeten secara teknis 
tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. Dimensi dari tujuan ini meliputi 
peningkatan literasi, pengembangan keterampilan baru, serta upaya membangun 
kesadaran masyarakat mengenai eksistensi dan prinsip bank syariah. 

Tujuan kedua adalah menegakkan keadilan, yang berarti bank syariah harus 
menerapkan prinsip kejujuran dan transparansi dalam seluruh operasional, baik dalam 
penyusunan akad, penetapan harga, maupun pengelolaan produk. Aspek keadilan ini 
mencakup tiga dimensi utama, yaitu keadilan dalam akad, keterjangkauan produk dan 
layanan bagi masyarakat luas, serta penghapusan unsur ketidakadilan dalam praktik 
keuangan. Implementasi prinsip ini sangat penting untuk memastikan bahwa semua 
transaksi memenuhi nilai-nilai moral Islam dan tidak merugikan pihak mana pun.Tujuan 
ketiga, yakni maslahah, mengacu pada peran sosial bank syariah dalam meningkatkan 
kesejahteraan masyarakat melalui pengembangan proyek-proyek produktif dan 
pelayanan sosial. Bank syariah diharapkan tidak hanya mengejar profitabilitas, tetapi 
juga mendorong distribusi pendapatan yang merata dan berinvestasi dalam sektor riil 
yang berdampak langsung pada peningkatan taraf hidup masyarakat. Dimensi yang 
termasuk dalam tujuan ini adalah keberlanjutan keuntungan (profitability), keadilan 
dalam distribusi kekayaan, serta keberpihakan pada sektor-sektor ekonomi produktif. 

Ketiga tujuan maqasid syariah ini kini mulai digunakan sebagai dasar untuk 
membentuk alat evaluasi kinerja yang lebih sesuai dengan karakteristik sistem 
perbankan syariah. Sebagaimana dijelaskan oleh Antonio (2012), hal ini penting karena 
perbankan syariah memiliki paradigma yang berbeda secara fundamental dari 
perbankan konvensional, terutama dalam hal nilai-nilai rujukan yang digunakan (Islamic 
worldview). Perbedaan ini juga mencakup formulasi produk dan mekanisme evaluasi 
kinerja lembaga keuangan, sehingga pendekatan penilaian berbasis maqasid menjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

862 
 

sangat relevan dan diperlukan untuk mencerminkan tujuan operasional bank syariah 
secara utuh. 

Manajemen Risiko 

Manajemen risiko perbankan, sebagaimana didefinisikan dalam Peraturan Bank 
Indonesia (PBI) No. 11/25/PBI/2010 yang merupakan perubahan atas PBI No. 
5/8/PBI/2003, merujuk pada “serangkaian metodologi dan prosedur yang digunakan 
untuk mengidentifikasi, mengukur, memantau, dan mengendalikan risiko yang muncul 
dari seluruh aktivitas usaha bank.” Definisi ini menekankan pentingnya proses yang 
sistematis dalam penanganan risiko sebagai bagian integral dari operasional bank. 
Dalam Surat Edaran Bank Indonesia No. 13/23/DPNP, dijelaskan lebih lanjut bahwa sesuai 
Pasal 2 PBI No. 5/8/PBI/2003 (yang telah diperbarui dengan PBI No. 11/25/PBI/2009), 
setiap bank diwajibkan untuk menerapkan manajemen risiko secara efektif, baik dalam 
skala entitas individu maupun secara konsolidasi dengan perusahaan anak. 

Khusus untuk bank syariah, penerapan manajemen risiko harus disesuaikan dengan 
visi dan misi syariah, serta mempertimbangkan kebijakan, struktur usaha, skala 
operasional, kompleksitas aktivitas, dan kapasitas internal bank. Ketentuan ini diatur 
lebih lanjut dalam PBI No. 13/23/PBI/2011, yang menjadi acuan utama dalam pengelolaan 
risiko pada lembaga keuangan syariah. Berdasarkan peraturan tersebut, jenis-jenis risiko 
yang harus dikelola oleh bank syariah mencakup delapan kategori utama, yaitu: risiko 
kredit, risiko pasar, risiko likuiditas, risiko operasional, risiko hukum, risiko reputasi, 
risiko strategis, dan risiko kepatuhan. Pengelolaan terhadap risiko-risiko tersebut harus 
dilakukan secara menyeluruh dan terintegrasi dengan prinsip-prinsip kehati-hatian dan 
kepatuhan terhadap nilai-nilai syariah. 

Hubungan Maqasid Syariah dan Mitigasi Risiko 

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa maqasid syariah dapat memperkuat 
pendekatan mitigasi risiko di lembaga keuangan syariah. Prinsip maqasid seperti hifz al-
mal (perlindungan harta), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), dan hifz al-din (perlindungan 
agama) dapat berfungsi sebagai parameter nilai untuk mengevaluasi risiko yang tidak 
hanya berdampak secara finansial, tetapi juga sosial dan spiritual. Putri et al. (2024) 
menunjukkan bahwa pendekatan maqasid dalam pengelolaan transaksi derivatif dan 
strategi penghindaran pajak terbukti menurunkan potensi distress keuangan serta 
meningkatkan kepatuhan syariah dan transparansi. Artinya, maqasid dapat berperan 
ganda sebagai filter etis dan alat mitigasi risiko strategis dalam pengambilan keputusan 
manajerial. 

Minimnya Framework Implementatif Maqasid dalam Sistem Risiko 

Walaupun literatur mengenai maqasid syariah sangat kaya secara normatif dan 
filosofis, kenyataannya belum tersedia suatu framework implementatif yang siap pakai 
dan dapat langsung diterapkan dalam sistem manajemen risiko di bank syariah. 
Sebagian besar konsep maqasid masih berhenti pada tataran wacana etis dan teori 
hukum Islam tanpa diterjemahkan ke dalam instrumen kebijakan operasional. Harahap 
(2025) mengungkapkan bahwa dalam praktik Islamic hedging, maqasid sering kali 
diposisikan sebagai pembenaran moral terhadap keputusan finansial, alih-alih sebagai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

863 
 

alat ukur evaluatif yang konkret dan terstruktur. Hal ini menunjukkan bahwa maqasid 
lebih banyak digunakan sebagai symbolic legitimacy daripada substantive guidance 
dalam pengambilan keputusan manajemen risiko.  

Shariah Risk Governance 

Sebagai penguatan terhadap maqasid, konsep Shariah Risk Governance (SRG) mulai 
diperkenalkan oleh beberapa akademisi. SRG menekankan bahwa tata kelola risiko 
harus didasarkan pada akuntabilitas syariah, termasuk peran Dewan Pengawas Syariah 
dalam menilai risiko bukan hanya dari segi hukum formal, tetapi juga dari maqasid dan 
etika (Haniffa & Hudaib, 2007). Hal ini menjadikan maqasid tidak hanya sebagai norma 
normatif, tetapi sebagai pedoman strategis manajemen risiko yang terintegrasi dalam 
proses organisasi. 

Maqasid Syariah 

Secara etimologis, maqasid merupakan bentuk jamak dari kata maqsad, yang dalam 
bahasa Arab mengandung makna tujuan, sasaran, sesuatu yang diinginkan, atau maksud 
akhir dari suatu perbuatan. Dalam konteks keilmuan Islam, khususnya dalam disiplin 
ushul fiqh dan hukum Islam, al-maqasid merujuk pada maksud-maksud atau hikmah di 
balik ditetapkannya suatu hukum syariat. Menurut ‘Audah (2013), istilah al-maqasid 
dalam ilmu syariah dapat bermakna al-hadf (tujuan), al-gharad (sasaran), al-matlub 
(sesuatu yang dicari atau diminati), maupun al-ghayah (tujuan akhir). Artinya, maqasid 
bukan sekadar aspek normatif-formal dari hukum Islam, tetapi juga mencakup nilai-nilai 
filosofis yang melatarbelakanginya.Mingka (2013) menjelaskan bahwa maqasid syariah 
merupakan suatu konsep yang bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan (maslahah) 
umat manusia baik di dunia maupun di akhirat. Secara terminologi, maqasid syariah 
terdiri dari dua kata, yaitu maqasid yang berarti tujuan atau maksud, dan syariah yang 
berarti seperangkat aturan, ajaran, atau hukum-hukum Allah SWT yang diturunkan 
kepada manusia melalui wahyu. Tujuan dari syariat ini adalah untuk mengatur kehidupan 
manusia agar tercipta kesejahteraan, keadilan, dan keberlanjutan, baik dalam dimensi 
spiritual, sosial, maupun ekonomi. 

Sharia Enterprise Theory 

Shariah Enterprise Theory (SET) merupakan pengembangan dari teori enterprise 
konvensional yang kemudian diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam, sehingga 
menghasilkan suatu kerangka konseptual yang bersifat transendental dan lebih inklusif 
secara moral. Menurut Purwitasari dan Chariri (2011), teori ini tidak hanya membahas 
aspek ekonomi dan kepentingan pemilik perusahaan semata, tetapi juga mencakup 
dimensi spiritual dan sosial berdasarkan prinsip-prinsip syariah. Dalam pandangan SET, 
entitas bisnis memiliki tanggung jawab yang melampaui kepentingan investor atau 
pemegang saham, yakni meluas kepada seluruh pemangku kepentingan (stakeholders), 
termasuk masyarakat, lingkungan, bahkan Tuhan sebagai entitas transendental.Karena 
didasarkan pada ajaran Islam, SET memandang aktivitas bisnis sebagai bagian dari 
ibadah (amal sholeh), yang harus dijalankan dengan orientasi maslahah (kemaslahatan 
umum) dan taqwa (kesadaran spiritual). Dengan demikian, pertanggungjawaban entitas 
bisnis tidak hanya bersifat horisontal kepada manusia, tetapi juga vertikal kepada Allah 
SWT. Teori ini juga mengadopsi konsep keadilan distributif dan akuntabilitas sosial, yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

864 
 

menuntut perusahaan untuk secara aktif berkontribusi pada kesejahteraan sosial, 
menghindari kemudaratan, dan menegakkan nilai-nilai etika dalam setiap proses 
bisnisnya. 

Hasil Penelitian 

sistem manajemen risiko pada bank syariah di Indonesia masih banyak mengadopsi 
kerangka kerja konvensional yang berorientasi pada pendekatan kuantitatif dan 
berbasis kepatuhan regulasi seperti Basel Framework serta peraturan Otoritas Jasa 
Keuangan (OJK). Meskipun kerangka tersebut penting untuk menjaga stabilitas dan 
kehati-hatian lembaga keuangan, pendekatan ini dinilai belum sepenuhnya mampu 
menangkap kompleksitas nilai-nilai Islam yang menjadi fondasi utama perbankan 
syariah. Dalam praktiknya, risiko-risiko non-finansial seperti risiko ketidakpatuhan 
terhadap prinsip syariah (sharia non-compliance risk), risiko reputasi, serta risiko sosial 
belum tertangani secara holistik karena ketiadaan kerangka manajemen risiko yang 
bersifat spiritual dan normatif. Sebagai alternatif, pendekatan maqasid syariah 
menawarkan landasan konseptual yang lebih komprehensif dalam mengelola risiko. 
Maqasid syariah tidak hanya fokus pada perlindungan aset (hifz al-mal), tetapi juga 
mencakup perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), dan keturunan (hifz al-nasl). Pendekatan ini menuntut bank syariah untuk tidak 
hanya memperhatikan stabilitas keuangan semata, tetapi juga mempertimbangkan 
dimensi moral, sosial, dan spiritual dalam setiap pengambilan keputusan. Hal ini menjadi 
penting mengingat fungsi bank syariah tidak hanya sebagai lembaga komersial, tetapi 
juga sebagai institusi sosial yang berkontribusi pada kemaslahatan umat. 

Literatur yang dikaji, seperti studi oleh Dusuki dan Abozaid (2007), Mohammed dan 
Taib (2009), serta Antonio et al. (2012), menggarisbawahi pentingnya integrasi maqasid 
syariah dalam tata kelola risiko yang tidak hanya melihat kerugian finansial, tetapi juga 
konsekuensi etis dan sosial dari kebijakan lembaga. Dalam hal ini, maqasid dapat 
berfungsi sebagai prinsip dasar dalam penilaian risiko pembiayaan, pengelolaan 
portofolio, serta pengembangan produk keuangan syariah yang tidak hanya halal tetapi 
juga tayyib (baik dan maslahat). Penerapan maqasid sebagai kerangka manajemen risiko 
dianggap mampu meningkatkan kepercayaan masyarakat, memperkuat reputasi 
lembaga, dan mendorong praktik bisnis yang berkelanjutan. 

Seiring dengan berkembangnya perbankan syariah di Indonesia, pendekatan maqasid 
juga mulai mendapatkan perhatian dalam desain tata kelola risiko yang lebih integratif. 
Salah satu bentuk konkret yang muncul adalah model Shariah Risk Governance yang 
menempatkan Dewan Pengawas Syariah (DPS) sebagai pengawas substantif, bukan 
sekadar pelengkap administratif. Dalam konteks ini, DPS berperan sebagai pengawal 
nilai maqasid yang memastikan bahwa seluruh aktivitas lembaga berjalan sesuai prinsip 
syariah yang otentik. Hal ini didukung oleh studi Haniffa dan Hudaib (2007), yang 
menekankan pentingnya reposisi DPS dalam menjaga integritas spiritual lembaga.Dalam 
konteks Indonesia, belum ditemukan model manajemen risiko berbasis maqasid yang 
terstruktur, terdokumentasi, dan mampu disinergikan dengan ketentuan regulasi 
domestik. Hal ini menimbulkan kekosongan konseptual yang perlu diisi melalui 
penelitian-penelitian lanjutan. Penelitian ini hadir untuk menjawab kekosongan tersebut 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

865 
 

dengan memberikan dasar konseptual dan argumentatif bahwa maqasid syariah bukan 
hanya relevan dalam konteks moralitas dan nilai, tetapi juga dapat diformulasikan ke 
dalam kebijakan manajemen risiko yang operasional. 

Kesimpulan dan Saran  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi prinsip maqasid syariah dalam sistem 
manajemen risiko perbankan syariah di Indonesia sangat penting dan relevan. Meskipun 
industri perbankan syariah mengalami pertumbuhan aset yang menjanjikan, 
pendekatan manajemen risiko yang digunakan masih didominasi oleh kerangka 
konvensional yang berfokus pada aspek kuantitatif dan kepatuhan terhadap regulasi 
teknis. Hal ini menyebabkan pengelolaan risiko di bank syariah belum sepenuhnya 
mencerminkan nilai-nilai Islam yang holistik, seperti keadilan, maslahat, dan tanggung 
jawab sosial. Maqasid syariah yang mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta memiliki potensi besar untuk memperluas cakupan manajemen 
risiko, tidak hanya pada aspek finansial, tetapi juga mencakup dimensi moral dan 
spiritual. Dengan menjadikan maqasid sebagai fondasi strategis, bank syariah dapat 
meningkatkan legitimasi, integritas, serta kepercayaan masyarakat terhadap lembaga 
keuangan Islam. 

Diperlukan pengembangan kerangka kerja manajemen risiko berbasis maqasid 
syariah yang bersifat implementatif dan operasional, agar dapat diintegrasikan secara 
sistematis dalam kebijakan dan prosedur perbankan syariah. Bank syariah juga 
disarankan untuk mengintensifkan pelatihan internal terkait maqasid bagi seluruh 
jajaran manajemen dan karyawan, guna memastikan nilai-nilai syariah tidak hanya 
menjadi simbol, tetapi terwujud dalam praktik nyata. Selain itu, peran Dewan Pengawas 
Syariah perlu diperkuat sebagai pengawal substansi maqasid, bukan hanya pelengkap 
administratif. Kolaborasi antara regulator, akademisi, dan praktisi perbankan sangat 
dibutuhkan untuk merumuskan standar dan indikator risiko yang mampu 
mengakomodasi nilai maqasid syariah secara komprehensif, sehingga mendorong 
terciptanya sistem keuangan syariah yang lebih adil, berkelanjutan, dan maslahat.  

Daftar Pustaka  

Antonio, M. S., Sanrego, Y. D., & Taufiq, M. (2012). An integrated model of Islamic 
commercial bank performance: A Maqasid Shariah-based approach. In Proceedings 
of the 3rd International Conference on Business and Economic Research (3rd ICBER 
2012) (pp. 244–256). 

Audah, A. (2013). Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Dar al-Nafais. 

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2007). A critical appraisal on the challenges of realizing 
maqasid al-Shariah in Islamic banking and finance. International Journal of 
Economics, Management and Accounting, 15(2), 143–165. 

Fahmi, I. (2020). Analisis Risiko Non-Keuangan pada Bank Syariah: Pendekatan Maqasid 
Syariah. Jurnal Keuangan Dan Perbankan Syariah, 8(1), 34–45. 

Haniffa, R., & Hudaib, M. (2007). Exploring the ethical identity of Islamic banks via 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 858-866   eISSN: 3024-8140 

866 
 

communication in annual reports. Journal of Business Ethics, 76(1), 97–116. 
https://doi.org/10.1007/s10551-006-9272-5 

Ihyak, M., Segaf, S., & Suprayitno, E. (2023). Risk management in Islamic financial 
institutions (literature review). Enrichment: Journal of Management, 13(2), 1560–
1567. 

Kamla, R., & Rammal, H. G. (2013). Social reporting by Islamic banks: Does social justice 
matter? Accounting, Auditing & Accountability Journal, 26(6), 911–945. 
https://doi.org/10.1108/AAAJ-03-2013-1279 

Mingka, I. (2013). Maqasid al-Shariah sebagai Kerangka Berpikir Ekonomi Islam. Jurnal 
Ekonomi Islam, 4(1), 1–15. 

Mohammed, M. O., & Taib, F. M. (2009). Testing the performance measures based on 
the Maqasid al-Shariah (MS) of Islamic banking. In IIUM International Accounting 
Conference (INTAC) (pp. 1–25). 

Purwitasari, D., & Chariri, A. (2011). Shariah Enterprise Theory: Pengembangan Teori 
Akuntansi Berbasis Nilai-Nilai Islam. Jurnal Akuntansi Dan Auditing Indonesia, 15(2), 
142–157. 

Syadali, M. R., Segaf, S., & Parmujianto, P. (2023). Risk management strategy for the 
problem of borrowing money for Islamic commercial banks. Enrichment: Journal of 
Management, 13(2), 1227–1236. 

Wafie, S., & Segaf, S. (2023). Pemanfaatan informasi dan teknologi dalam implementasi 
manajemen pengendalian risiko likuiditas di BMT UGT Nusantara. Jurnal Ilmiah 
Ekonomi Islam, 9(3), 3380–3388. 

 

 
 


