Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)
Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 858-866

elSSN: 3024-8140
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Optimalisasi

manajemen risiko melalui

pendekatan

magqasid syariah pada bank syariah di indonesia : tinjauan

literatur

Nisrina Salsabila

Program Studi Perbankan Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

e-mail: nisrinasalsato@gmail.com

Kata Kunci:

Bank Syariah, Magqasid
Syariah, Manajemen Risiko,
sistem mitigasi, aspek
finansial, implementatif

Keywords:

Sharia Bank, Maqasid Sharia,
Risk Management,
mitigation system, financial
aspects, implementation

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana prinsip
magqasid syariah dapat diintegrasikan dalam sistem manajemen risiko
perbankan syariah di Indonesia. Menggunakan pendekatan kajian
pustaka, penelitian ini mengevaluasi literatur dan praktik manajemen
risiko yang ada, serta mengeksplorasi potensi kontribusi maqasid
syariah dalam membentuk sistem mitigasi risiko yang lebih adil, etis,
dan holistik. Temuan menunjukkan bahwa mayoritas bank syariah
masih mengadopsi kerangka manajemen risiko konvensional, sehingga
gagal mencerminkan prinsip nilai Islam secara utuh. Maqasid syariah,
yang mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan,

dan harta, dinilai mampu memperluas dimensi manajemen risiko dari

aspek finansial menjadi juga moral dan spiritual. Diperlukan desain
kerangka kebijakan risiko berbasis maqgasid yang implementatif agar prinsip syariah tidak hanya bersifat
simbolik tetapi juga strategis.
ABSTRACT
This study aims to analyze how the principles of maqasid shariah can be integrated into the risk
management system of Islamic banking in Indonesia. Employing a literature review approach, the
research evaluates existing literature and risk management practices, while exploring the potential
contribution of maqasid shariah in shaping a more just, ethical, and holistic risk mitigation system. The
findings indicate that most Islamic banks still adopt conventional risk management frameworks, thereby
failing to fully reflect Islamic values. Magqasid shariah, which includes the protection of religion, life,
intellect, lineage, and wealth, is considered capable of expanding the scope of risk management beyond
financial aspects to include moral and spiritual dimensions. Therefore, it is necessary to design an
implementable risk policy framework based on maqasid so that Islamic principles serve not only a
symbolic function but also a strategic one.

Pendahuluan

Industri perbankan syariah di Indonesia terus menunjukkan tren pertumbuhan yang
menjanjikan seiring meningkatnya kesadaran masyarakat terhadap nilai-nilai ekonomi
Islam. Berdasarkan laporan resmi Otoritas Jasa Keuangan (OJK) tahun 2024, total aset
perbankan syariah nasional telah mencapai Rp 857 triliun, meningkat signifikan dari
tahun-tahun sebelumnya. Laju pertumbuhan rata-rata tahunan mencapai 11% dalam lima
tahun terakhir, melampaui kinerja rata-rata beberapa segmen keuangan konvensional.
Pertumbuhan ini juga mencerminkan respons positif masyarakat terhadap sistem
keuangan yang menekankan prinsip etika, keadilan, dan keberlanjutan. Inklusi keuangan

This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2024 by Author. Published by Universitas Isiam Negeri Manlana Malif 1brahim Malang.

©0Re)



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

yang berbasis nilai religius menjadi alternatif yang semakin diminati oleh umat Muslim
Indonesia. Namun, di tengah laju pertumbuhan yang positif ini, terdapat permasalahan
mendasar terkait efektivitas manajemen risiko. Maka dari itu, penting untuk meninjau
bagaimana prinsip-prinsip Islam seperti maqasid syariah dapat memberi arah strategis
dalam pengelolaan risiko perbankan syariah.

Meski mengalami pertumbuhan aset yang konsisten, kontribusi perbankan syariah
terhadap total industri perbankan nasional masih berada pada angka 7,18% per 2024.
Angka ini mengindikasikan bahwa perbankan syariah belum berhasil mencapai titik
optimal dalam penetrasi pasar. Salah satu penyebab stagnasi ini adalah keterbatasan
dalam pengelolaan risiko yang masih menggunakan kerangka kerja konvensional.
Sistem syariah seharusnya menekankan prinsip risk sharing, tanggung jawab sosial,
serta akuntabilitas spiritual yang tidak dimiliki sistem konvensional. Namun dalam
praktiknya, banyak bank syariah hanya mengadaptasi model manajemen risiko berbasis
probabilistik dan kuantitatif, tanpa integrasi nilai maqasid. Hal ini tentu tidak sejalan
dengan ekspektasi stakeholder syariah yang menginginkan pengelolaan risiko yang adil
dan maslahat. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan alternatif yang mampu
menjawab tantangan struktural dalam sektor ini.

Manajemen risiko dalam perbankan syariah tidak hanya melibatkan dimensi finansial
seperti risiko kredit, pasar, atau likuiditas. Lebih dari itu, bank syariah dihadapkan pada
risiko spesifik yang berkaitan dengan kepatuhan terhadap prinsip syariah (shariah
compliance risk) yang sifatnya tidak hanya hukum, tetapi juga moral. Ketika sebuah
lembaga gagal menjaga integritas syariahnya, maka risiko reputasi dan kepercayaan
masyarakat menjadi taruhan utama. Dalam beberapa kasus, kegagalan dalam menjaga
nilai-nilai syariah bahkan lebih merusak daripada kerugian finansial. Sayangnya, sistem
pengelolaan risiko di banyak bank syariah masih terfokus pada mitigasi kuantitatif tanpa
menempatkan magqasid syariah sebagai acuan strategis. Penggunaan prinsip maqasid
dapat mengubah cara bank menilai risiko, dari sekadar potensi kerugian menjadi potensi
hilangnya manfaat sosial dan spiritual. Maka, sudah waktunya kerangka maqasid syariah
dijadikan landasan dalam pengelolaan risiko.

Maqasid syariah merupakan pendekatan normatif dalam Islam yang bertujuan
menjaga lima nilai utama kehidupan: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan
(nasl), dan harta (mal). Dalam konteks ekonomi dan keuangan Islam, maqgasid syariah
tidak hanya berfungsi sebagai landasan hukum, tetapi juga dapat dioperasionalkan
sebagai panduan dalam menyusun kebijakan dan prosedur bisnis. Dalam dunia
perbankan, maqasid dapat menjadi kerangka etik dalam menentukan batas risiko yang
boleh diambil, strategi mitigasi, serta bentuk tanggung jawab sosial terhadap nasabah.
Pendekatan ini menuntut bank untuk tidak hanya efisien secara finansial, tetapi juga
bermanfaat secara sosial dan spiritual. Oleh karena itu, maqgasid syariah menawarkan
pendekatan holistik yang relevan untuk konteks manajemen risiko kontemporer di
perbankan syariah. Relevansinya semakin kuat dalam situasi ekonomi yang tidak pasti
dan penuh gejolak seperti saat ini.

Putri, Mohamad Yunus, dan Zakaria (2024) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa
penerapan magqasid syariah dalam kebijakan keuangan dapat memperluas cakupan
manajemen risiko dari sekadar pengamanan aset menjadi perlindungan terhadap nilai-

859



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

nilai Islam. Mereka mengkaji praktik penghindaran pajak dan transaksi derivatif dalam
konteks maqasid, dan menemukan bahwa bank yang menginternalisasi nilai maqasid
cenderung lebih patuh pada prinsip keadilan dan transparansi. Dalam konteks
manajemen risiko, maqgasid membantu menyaring bentuk risiko yang secara syariah
dianggap merugikan masyarakat, bahkan jika secara finansial masih menguntungkan. Ini
menunjukkan bahwa prinsip magasid tidak bertentangan dengan efisiensi, tetapi justru
meningkatkan dimensi moral dan tanggung jawab sosial dari pengambilan risiko. Oleh
sebab itu, integrasi maqasid dalam manajemen risiko menjadi kebutuhan yang
mendesak, bukan sekadar pilihan normatif. Kajian ini memberikan pembenaran empiris
akan pentingnya pendekatan maqasid dalam sistem keuangan syariah.

Namun, meskipun sudah ada bukti empiris seperti yang ditunjukkan oleh Putri et al.
(2024), implementasi pendekatan maqasid syariah dalam pengelolaan risiko bank
syariah di Indonesia masih sangat terbatas. Munir dan Hidayati (2025) menegaskan
bahwa dalam konteks penanganan kredit bermasalah khususnya untuk sektor mikro,
kebijakan bank syariah masih dominan mengedepankan pendekatan hukum positif
ketimbang nilai-nilai maqasid seperti perlindungan terhadap kelompok rentan dan
keadilan transaksi. Hal ini menyebabkan munculnya ketimpangan antara prinsip syariah
yang ideal dan praktik aktual yang dijalankan oleh institusi keuangan. Selain itu,
kurangnya pedoman teknis yang menjabarkan magasid ke dalam indikator risiko
operasional turut memperparah kondisi ini. Akibatnya, sistem pengelolaan risiko
menjadi sempit, hanya terfokus pada risiko material tanpa memperhatikan risiko moral
dan sosial. Padahal, sistem syariah seharusnya menjawab persoalan keuangan secara
lebih holistik, bukan hanya efisiensi teknis.

Dalam kajian lainnya, Harahap (2025) mengungkap bahwa praktik Islamic hedging di
Indonesia masih berorientasi pada penghindaran risiko secara teknis-finansial, tanpa
mempertimbangkan manfaat sosial atau maslahat yang lebih luas sebagaimana dituntut
dalam magqasid syariah. Hal ini menunjukkan bahwa banyak kebijakan mitigasi risiko
yang meskipun tidak bertentangan dengan figih, tetap belum optimal secara magasid.
Dalam kerangka magqasid, suatu kebijakan atau instrumen harus dilihat dari dampaknya
terhadap kelima nilai dasar maqgasid, bukan sekadar dari sisi legalitas atau kelayakan
bisnis. Oleh karena itu, pengabaian terhadap magasid dalam praktik hedging dapat
menciptakan konflik nilai antara tujuan keuangan dan tujuan syariah. Dalam jangka
panjang, konflik semacam ini dapat menurunkan legitimasi sosial bank syariah di mata
publik. Maka dibutuhkan evaluasi ulang terhadap seluruh sistem mitigasi risiko yang
digunakan oleh bank syariah, dengan mempertimbangkan dimensi maqasid secara
integral.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian pustaka (literature review) sebagai
metode utama. Kajian pustaka adalah metode penelitian yang dilakukan dengan
menelaah, mengidentifikasi, mengevaluasi, dan menganalisis berbagai sumber literatur
ilmiah yang relevan dengan topik yang diteliti. Kajian ini bertujuan untuk membangun
pemahaman konseptual yang mendalam serta menemukan kesenjangan dalam
penelitian sebelumnya, sehingga dapat memberikan kontribusi teoritis dan praktis

860



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

terhadap pengembangan ilmu pengetahuan di bidang tertentu (Snyder, 2019)Menurut
Kitchenham (2004), systematic literature review (SLR) adalah suatu pendekatan yang
terstruktur untuk meninjau dan mengevaluasi literatur secara sistematis berdasarkan
pertanyaan penelitian yang telah ditentukan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk menyaring sumber-sumber akademik secara selektif, menghindari bias, serta
menghasilkan sintesis informasi yang komprehensif. Dalam konteks penelitian ini,
pendekatan kajian pustaka digunakan untuk menelaah hubungan antara konsep
magqasid syariah dan manajemen risiko pada perbankan syariah di Indonesia.

Pembahasan

Konsep Indeks Magqasid Syariah

Menurut Abu Zahra sebagaimana dikutip oleh Mohammed et al. (2008), Afrinaldi
(2013), dan Antonio et al. (2012), terdapat tiga tujuan utama syariah dalam kerangka
maqasid syariah, yaitu: tahzib al-fard (pengembangan individu), igamat al-‘adl
(penegakan keadilan), dan maslahah (kemaslahatan publik). Tujuan pertama, yaitu
mendidik individu, mencakup peningkatan spiritual dan kapabilitas personal melalui
penguatan pengetahuan dan keterampilan. Dalam konteks ini, lembaga perbankan
syariah perlu menyusun program pelatihan dan edukasi yang berlandaskan pada nilai-
nilai etika Islam guna membentuk karyawan yang tidak hanya kompeten secara teknis
tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. Dimensi dari tujuan ini meliputi
peningkatan literasi, pengembangan keterampilan baru, serta upaya membangun
kesadaran masyarakat mengenai eksistensi dan prinsip bank syariah.

Tujuan kedua adalah menegakkan keadilan, yang berarti bank syariah harus
menerapkan prinsip kejujuran dan transparansi dalam seluruh operasional, baik dalam
penyusunan akad, penetapan harga, maupun pengelolaan produk. Aspek keadilan ini
mencakup tiga dimensi utama, yaitu keadilan dalam akad, keterjangkauan produk dan
layanan bagi masyarakat luas, serta penghapusan unsur ketidakadilan dalam praktik
keuangan. Implementasi prinsip ini sangat penting untuk memastikan bahwa semua
transaksi memenuhi nilai-nilai moral Islam dan tidak merugikan pihak mana pun.Tujuan
ketiga, yakni maslahah, mengacu pada peran sosial bank syariah dalam meningkatkan
kesejahteraan masyarakat melalui pengembangan proyek-proyek produktif dan
pelayanan sosial. Bank syariah diharapkan tidak hanya mengejar profitabilitas, tetapi
juga mendorong distribusi pendapatan yang merata dan berinvestasi dalam sektor riil
yang berdampak langsung pada peningkatan taraf hidup masyarakat. Dimensi yang
termasuk dalam tujuan ini adalah keberlanjutan keuntungan (profitability), keadilan
dalam distribusi kekayaan, serta keberpihakan pada sektor-sektor ekonomi produktif.

Ketiga tujuan magqgasid syariah ini kini mulai digunakan sebagai dasar untuk
membentuk alat evaluasi kinerja yang lebih sesuai dengan karakteristik sistem
perbankan syariah. Sebagaimana dijelaskan oleh Antonio (2012), hal ini penting karena
perbankan syariah memiliki paradigma yang berbeda secara fundamental dari
perbankan konvensional, terutama dalam hal nilai-nilai rujukan yang digunakan (Islamic
worldview). Perbedaan ini juga mencakup formulasi produk dan mekanisme evaluasi
kinerja lembaga keuangan, sehingga pendekatan penilaian berbasis maqgasid menjadi

861



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

sangat relevan dan diperlukan untuk mencerminkan tujuan operasional bank syariah
secara utuh.

Manajemen Risiko

Manajemen risiko perbankan, sebagaimana didefinisikan dalam Peraturan Bank
Indonesia (PBI) No. 11/25/PBI/2010 yang merupakan perubahan atas PBI No.
5/8/PBI/2003, merujuk pada “serangkaian metodologi dan prosedur yang digunakan
untuk mengidentifikasi, mengukur, memantau, dan mengendalikan risiko yang muncul
dari seluruh aktivitas usaha bank.” Definisi ini menekankan pentingnya proses yang
sistematis dalam penanganan risiko sebagai bagian integral dari operasional bank.
Dalam Surat Edaran Bank Indonesia No. 13/23/DPNP, dijelaskan lebih lanjut bahwa sesuai
Pasal 2 PBI No. 5/8/PBI/2003 (yang telah diperbarui dengan PBI No. 11/25/PBI/2009),
setiap bank diwajibkan untuk menerapkan manajemen risiko secara efektif, baik dalam
skala entitas individu maupun secara konsolidasi dengan perusahaan anak.

Khusus untuk bank syariah, penerapan manajemen risiko harus disesuaikan dengan
visi dan misi syariah, serta mempertimbangkan kebijakan, struktur usaha, skala
operasional, kompleksitas aktivitas, dan kapasitas internal bank. Ketentuan ini diatur
lebih lanjut dalam PBI No. 13/23/PBI/2011, yang menjadi acuan utama dalam pengelolaan
risiko pada lembaga keuangan syariah. Berdasarkan peraturan tersebut, jenis-jenis risiko
yang harus dikelola oleh bank syariah mencakup delapan kategori utama, yaitu: risiko
kredit, risiko pasar, risiko likuiditas, risiko operasional, risiko hukum, risiko reputasi,
risiko strategis, dan risiko kepatuhan. Pengelolaan terhadap risiko-risiko tersebut harus
dilakukan secara menyeluruh dan terintegrasi dengan prinsip-prinsip kehati-hatian dan
kepatuhan terhadap nilai-nilai syariah.

Hubungan Maqasid Syariah dan Mitigasi Risiko

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa maqasid syariah dapat memperkuat
pendekatan mitigasi risiko di lembaga keuangan syariah. Prinsip maqasid seperti hifz al-
mal (perlindungan harta), hifz al-nafs (perlindungan jiwa), dan hifz al-din (perlindungan
agama) dapat berfungsi sebagai parameter nilai untuk mengevaluasi risiko yang tidak
hanya berdampak secara finansial, tetapi juga sosial dan spiritual. Putri et al. (2024)
menunjukkan bahwa pendekatan maqasid dalam pengelolaan transaksi derivatif dan
strategi penghindaran pajak terbukti menurunkan potensi distress keuangan serta
meningkatkan kepatuhan syariah dan transparansi. Artinya, maqasid dapat berperan
ganda sebagai filter etis dan alat mitigasi risiko strategis dalam pengambilan keputusan
manajerial.

Minimnya Framework Implementatif Maqgasid dalam Sistem Risiko

Walaupun literatur mengenai maqasid syariah sangat kaya secara normatif dan
filosofis, kenyataannya belum tersedia suatu framework implementatif yang siap pakai
dan dapat langsung diterapkan dalam sistem manajemen risiko di bank syariah.
Sebagian besar konsep maqasid masih berhenti pada tataran wacana etis dan teori
hukum Islam tanpa diterjemahkan ke dalam instrumen kebijakan operasional. Harahap
(2025) mengungkapkan bahwa dalam praktik Islamic hedging, maqgasid sering kali
diposisikan sebagai pembenaran moral terhadap keputusan finansial, alih-alih sebagai

862



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

alat ukur evaluatif yang konkret dan terstruktur. Hal ini menunjukkan bahwa magasid
lebih banyak digunakan sebagai symbolic legitimacy daripada substantive guidance
dalam pengambilan keputusan manajemen risiko.

Shariah Risk Governance

Sebagai penguatan terhadap maqasid, konsep Shariah Risk Governance (SRG) mulai
diperkenalkan oleh beberapa akademisi. SRG menekankan bahwa tata kelola risiko
harus didasarkan pada akuntabilitas syariah, termasuk peran Dewan Pengawas Syariah
dalam menilai risiko bukan hanya dari segi hukum formal, tetapi juga dari maqgasid dan
etika (Haniffa & Hudaib, 2007). Hal ini menjadikan magasid tidak hanya sebagai norma
normatif, tetapi sebagai pedoman strategis manajemen risiko yang terintegrasi dalam
proses organisasi.

Magasid Syariah

Secara etimologis, maqgasid merupakan bentuk jamak dari kata magsad, yang dalam
bahasa Arab mengandung makna tujuan, sasaran, sesuatu yang diinginkan, atau maksud
akhir dari suatu perbuatan. Dalam konteks keilmuan Islam, khususnya dalam disiplin
ushul figh dan hukum Islam, al-maqasid merujuk pada maksud-maksud atau hikmah di
balik ditetapkannya suatu hukum syariat. Menurut ‘Audah (2013), istilah al-maqasid
dalam ilmu syariah dapat bermakna al-hadf (tujuan), al-gharad (sasaran), al-matlub
(sesuatu yang dicari atau diminati), maupun al-ghayah (tujuan akhir). Artinya, maqasid
bukan sekadar aspek normatif-formal dari hukum Islam, tetapi juga mencakup nilai-nilai
filosofis yang melatarbelakanginya.Mingka (2013) menjelaskan bahwa maqasid syariah
merupakan suatu konsep yang bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan (maslahah)
umat manusia baik di dunia maupun di akhirat. Secara terminologi, maqgasid syariah
terdiri dari dua kata, yaitu maqasid yang berarti tujuan atau maksud, dan syariah yang
berarti seperangkat aturan, ajaran, atau hukum-hukum Allah SWT yang diturunkan
kepada manusia melalui wahyu. Tujuan dari syariat ini adalah untuk mengatur kehidupan
manusia agar tercipta kesejahteraan, keadilan, dan keberlanjutan, baik dalam dimensi
spiritual, sosial, maupun ekonomi.

Sharia Enterprise Theory

Shariah Enterprise Theory (SET) merupakan pengembangan dari teori enterprise
konvensional yang kemudian diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam, sehingga
menghasilkan suatu kerangka konseptual yang bersifat transendental dan lebih inklusif
secara moral. Menurut Purwitasari dan Chariri (2011), teori ini tidak hanya membahas
aspek ekonomi dan kepentingan pemilik perusahaan semata, tetapi juga mencakup
dimensi spiritual dan sosial berdasarkan prinsip-prinsip syariah. Dalam pandangan SET,
entitas bisnis memiliki tanggung jawab yang melampaui kepentingan investor atau
pemegang saham, yakni meluas kepada seluruh pemangku kepentingan (stakeholders),
termasuk masyarakat, lingkungan, bahkan Tuhan sebagai entitas transendental.Karena
didasarkan pada ajaran Islam, SET memandang aktivitas bisnis sebagai bagian dari
ibadah (amal sholeh), yang harus dijalankan dengan orientasi maslahah (kemaslahatan
umum) dan taqwa (kesadaran spiritual). Dengan demikian, pertanggungjawaban entitas
bisnis tidak hanya bersifat horisontal kepada manusia, tetapi juga vertikal kepada Allah
SWT. Teori ini juga mengadopsi konsep keadilan distributif dan akuntabilitas sosial, yang

863



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

menuntut perusahaan untuk secara aktif berkontribusi pada kesejahteraan sosial,
menghindari kemudaratan, dan menegakkan nilai-nilai etika dalam setiap proses
bisnisnya.

Hasil Penelitian

sistem manajemen risiko pada bank syariah di Indonesia masih banyak mengadopsi
kerangka kerja konvensional yang berorientasi pada pendekatan kuantitatif dan
berbasis kepatuhan regulasi seperti Basel Framework serta peraturan Otoritas Jasa
Keuangan (OJK). Meskipun kerangka tersebut penting untuk menjaga stabilitas dan
kehati-hatian lembaga keuangan, pendekatan ini dinilai belum sepenuhnya mampu
menangkap kompleksitas nilai-nilai Islam yang menjadi fondasi utama perbankan
syariah. Dalam praktiknya, risiko-risiko non-finansial seperti risiko ketidakpatuhan
terhadap prinsip syariah (sharia non-compliance risk), risiko reputasi, serta risiko sosial
belum tertangani secara holistik karena ketiadaan kerangka manajemen risiko yang
bersifat spiritual dan normatif. Sebagai alternatif, pendekatan maqasid syariah
menawarkan landasan konseptual yang lebih komprehensif dalam mengelola risiko.
Magasid syariah tidak hanya fokus pada perlindungan aset (hifz al-mal), tetapi juga
mencakup perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), dan keturunan (hifz al-nasl). Pendekatan ini menuntut bank syariah untuk tidak
hanya memperhatikan stabilitas keuangan semata, tetapi juga mempertimbangkan
dimensi moral, sosial, dan spiritual dalam setiap pengambilan keputusan. Hal ini menjadi
penting mengingat fungsi bank syariah tidak hanya sebagai lembaga komersial, tetapi
juga sebagai institusi sosial yang berkontribusi pada kemaslahatan umat.

Literatur yang dikaji, seperti studi oleh Dusuki dan Abozaid (2007), Mohammed dan
Taib (2009), serta Antonio et al. (2012), menggarisbawahi pentingnya integrasi maqasid
syariah dalam tata kelola risiko yang tidak hanya melihat kerugian finansial, tetapi juga
konsekuensi etis dan sosial dari kebijakan lembaga. Dalam hal ini, maqasid dapat
berfungsi sebagai prinsip dasar dalam penilaian risiko pembiayaan, pengelolaan
portofolio, serta pengembangan produk keuangan syariah yang tidak hanya halal tetapi
juga tayyib (baik dan maslahat). Penerapan magasid sebagai kerangka manajemen risiko
dianggap mampu meningkatkan kepercayaan masyarakat, memperkuat reputasi
lembaga, dan mendorong praktik bisnis yang berkelanjutan.

Seiring dengan berkembangnya perbankan syariah di Indonesia, pendekatan maqasid
juga mulai mendapatkan perhatian dalam desain tata kelola risiko yang lebih integratif.
Salah satu bentuk konkret yang muncul adalah model Shariah Risk Governance yang
menempatkan Dewan Pengawas Syariah (DPS) sebagai pengawas substantif, bukan
sekadar pelengkap administratif. Dalam konteks ini, DPS berperan sebagai pengawal
nilai maqgasid yang memastikan bahwa seluruh aktivitas lembaga berjalan sesuai prinsip
syariah yang otentik. Hal ini didukung oleh studi Haniffa dan Hudaib (2007), yang
menekankan pentingnya reposisi DPS dalam menjaga integritas spiritual lembaga.Dalam
konteks Indonesia, belum ditemukan model manajemen risiko berbasis magasid yang
terstruktur, terdokumentasi, dan mampu disinergikan dengan ketentuan regulasi
domestik. Hal ini menimbulkan kekosongan konseptual yang perlu diisi melalui
penelitian-penelitian lanjutan. Penelitian ini hadir untuk menjawab kekosongan tersebut

864



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

dengan memberikan dasar konseptual dan argumentatif bahwa magqasid syariah bukan
hanya relevan dalam konteks moralitas dan nilai, tetapi juga dapat diformulasikan ke
dalam kebijakan manajemen risiko yang operasional.

Kesimpulan dan Saran

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi prinsip maqasid syariah dalam sistem
manajemen risiko perbankan syariah di Indonesia sangat penting dan relevan. Meskipun
industri perbankan syariah mengalami pertumbuhan aset yang menjanjikan,
pendekatan manajemen risiko yang digunakan masih didominasi oleh kerangka
konvensional yang berfokus pada aspek kuantitatif dan kepatuhan terhadap regulasi
teknis. Hal ini menyebabkan pengelolaan risiko di bank syariah belum sepenuhnya
mencerminkan nilai-nilai Islam yang holistik, seperti keadilan, maslahat, dan tanggung
jawab sosial. Magasid syariah yang mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta memiliki potensi besar untuk memperluas cakupan manajemen
risiko, tidak hanya pada aspek finansial, tetapi juga mencakup dimensi moral dan
spiritual. Dengan menjadikan maqgasid sebagai fondasi strategis, bank syariah dapat
meningkatkan legitimasi, integritas, serta kepercayaan masyarakat terhadap lembaga
keuangan Islam.

Diperlukan pengembangan kerangka kerja manajemen risiko berbasis magqasid
syariah yang bersifat implementatif dan operasional, agar dapat diintegrasikan secara
sistematis dalam kebijakan dan prosedur perbankan syariah. Bank syariah juga
disarankan untuk mengintensitkan pelatihan internal terkait maqasid bagi seluruh
jajaran manajemen dan karyawan, guna memastikan nilai-nilai syariah tidak hanya
menjadi simbol, tetapi terwujud dalam praktik nyata. Selain itu, peran Dewan Pengawas
Syariah perlu diperkuat sebagai pengawal substansi maqasid, bukan hanya pelengkap
administratif. Kolaborasi antara regulator, akademisi, dan praktisi perbankan sangat
dibutuhkan untuk merumuskan standar dan indikator risiko yang mampu
mengakomodasi nilai maqasid syariah secara komprehensif, sehingga mendorong
terciptanya sistem keuangan syariah yang lebih adil, berkelanjutan, dan maslahat.

Daftar Pustaka

Antonio, M. S., Sanrego, Y. D., & Taufig, M. (2012). An integrated model of Islamic
commercial bank performance: A Magasid Shariah-based approach. In Proceedings
of the 3rd International Conference on Business and Economic Research (3rd ICBER

2012) (pp. 244-256).
Audah, A. (2013). Magqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Dar al-Nafais.

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2007). A critical appraisal on the challenges of realizing
magqasid al-Shariah in Islamic banking and finance. International Journal of
Economics, Management and Accounting, 15(2), 143-165.

Fahmi, I. (2020). Analisis Risiko Non-Keuangan pada Bank Syariah: Pendekatan Maqasid
Syariah. Jurnal Keuangan Dan Perbankan Syariah, 8(1), 34-45.

Haniffa, R., & Hudaib, M. (2007). Exploring the ethical identity of Islamic banks via

865



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 858-866 elSSN: 3024-8140

communication in annual reports. Journal of Business Ethics, 76(1), 97-116.
https://doi.org/10.1007/s10551-006-9272-5

lhyak, M., Segaf, S., & Suprayitno, E. (2023). Risk management in Islamic financial
institutions (literature review). Enrichment: Journal of Management, 13(2), 1560—

1567.

Kamla, R., & Rammal, H. G. (2013). Social reporting by Islamic banks: Does social justice
matter? Accounting, Auditing & Accountability Journal, 26(6), 911-945.
https://doi.org/10.1108/AAAJ-03-2013-1279

Mingka, I. (2013). Maqasid al-Shariah sebagai Kerangka Berpikir Ekonomi Islam. Jurnal
Ekonomi Islam, 4(1), 1-15.

Mohammed, M. O., & Taib, F. M. (2009). Testing the performance measures based on
the Maqasid al-Shariah (MS) of Islamic banking. In IIlUM International Accounting
Conference (INTAC) (pp. 1-25).

Purwitasari, D., & Chariri, A. (2011). Shariah Enterprise Theory: Pengembangan Teori
Akuntansi Berbasis Nilai-Nilai Islam. Jurnal Akuntansi Dan Auditing Indonesia, 15(2),
142-157.

Syadali, M. R., Segaf, S., & Parmujianto, P. (2023). Risk management strategy for the
problem of borrowing money for Islamic commercial banks. Enrichment: Journal of
Management, 13(2), 1227-1236.

Wafie, S., & Segaf, S. (2023). Pemanfaatan informasi dan teknologi dalam implementasi
manajemen pengendalian risiko likuiditas di BMT UGT Nusantara. Jurnal llmiah
Ekonomi Islam, 9(3), 3380-3388.

866



