
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 2130-2139     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Erosi senyap: Bagaimana rutinitas keseharian anak muda 
menggerus identitas nasional tanpa disadari 
 

Rizky Bintang Prayogi, 240501110030 
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: rizkybintangzzz@gmail.com 
 

A B S T R A K 
Penelitian ini menganalisis fenomena erosi identitas nasional 
Indonesia yang terjadi melalui transformasi rutinitas keseharian 
anak muda di era globalisasi. Indonesia yang dikenal sebagai bangsa 
ramah dan peduli sesama menghadapi tantangan serius ketika nilai-
nilai fundamental tersebut mengalami pengikisan gradual melalui 
proses yang tidak disadari. Menggunakan analisis konseptual 
dengan pendekatan komparatif dan pengembangan teoritis, 
penelitian mengeksplorasi bagaimana aktivitas sehari-hari yang 
tampak normal justru menjadi medium erosi identitas paling 
efektif. Temuan menunjukkan erosi terjadi melalui: (1) pergeseran 

bahasa dengan dominasi code-mixing berlebihan yang mengancam bahasa Indonesia sebagai pemersatu; (2) 
adopsi gaya hidup konsumtif berbasis kultur "flexing" media sosial; (3) menurunnya partisipasi gotong 
royong dari nilai komunal menjadi individual; (4) penetrasi ideologi kapitalis yang mengubah orientasi dari 
kontribusi sosial ke akumulasi material. Data empiris mengungkap hanya 39,1% anak muda masih aktif 
bergotong royong, 68% memahami toleransi teoretis tanpa implementasi substantif, dan 47,8% mengalami 
krisis identitas akibat perubahan kebiasaan. Fenomena "erosi senyap" ini memerlukan strategi revitalisasi 
komprehensif melalui penguatan peran keluarga, reformasi pendidikan multikultural, pengembangan literasi 
digital kritis, dan sinergi stakeholder untuk mempertahankan karakteristik bangsa Indonesia di tengah arus 
globalisasi. 

A B S T R A C T 
This research analyzes the phenomenon of Indonesian national identity erosion occurring through the 
transformation of young people's daily routines in the globalization era. Indonesia, known as a friendly 
and caring nation, faces serious challenges when these fundamental values experience gradual erosion 
through unconscious processes. Using conceptual analysis with comparative approach and theoretical 
development, this research explores how seemingly normal daily activities actually become the most 
effective medium of identity erosion. Findings show erosion occurs through: (1) language shift with 
excessive code-mixing dominance threatening Indonesian language as a unifier; (2) adoption of 
consumerist lifestyle based on social media "flexing" culture; (3) declining gotong royong participation 
from communal to individual values; (4) penetration of capitalist ideology changing orientation from 
social contribution to material accumulation. Empirical data reveals only 39.1% of youth still actively 
practice gotong royong, 68% understand tolerance theoretically without substantive implementation, 
and 47.8% experience identity crisis due to habit changes. This "silent erosion" phenomenon requires 
comprehensive revitalization strategies through strengthening family roles, multicultural education 
reform, critical digital literacy development, and stakeholder synergy to maintain Indonesian national 
characteristics amidst globalization currents. 
 
 

Kata Kunci: 
Erosi identitas, identitas 
nasional, globalisasi, generasi 
muda, rutinitas keseharian 
 
Keywords: 
Identity erosion, national 
identity, globalization, youth 
generation, daily routines 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2131 
 

Pendahuluan 

Indonesia dikenal dunia sebagai bangsa yang ramah dan peduli sesama. Selama 
berabad-abad, sifat-sifat ini telah menjadi identitas bangsa Indonesia, yang tercermin 
dalam filosofi gotong royong, saling tolong-menolong, dan keharmonisan sosial yang 
diwariskan dari generasi ke generasi. Namun, fenomena globalisasi dan modernisasi 
telah mengubah rutinitas keseharian anak muda Indonesia, yang tanpa disadari mulai 
menggerus karakteristik fundamental bangsa Indonesia ini. 

Globalisasi, yang sering kali dipandang sebagai bentuk imperialisme budaya, telah 
membawa perubahan signifikan dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Arus global 
ini memperkenalkan budaya baru, terutama dari negara-negara Barat, yang secara 
bertahap menggantikan elemen-elemen budaya lokal ( Siregar et al., 2024). 
Transformasi ini menantang kelangsungan identitas nasional Indonesia karena penetrasi 
budaya global tidak hanya terjadi melalui kebijakan formal atau media, tetapi juga 
melalui praktik sehari-hari yang tampaknya tidak berbahaya tetapi dapat mengubah nilai 
dasar masyarakat. 

Transformasi ini tidak terjadi secara langsung melalui revolusi sosial atau 
perubahan kebijakan yang signifikan; itu terjadi melalui proses yang lebih halus dan 
senyap, melalui aktivitas sehari-hari yang tampaknya normal dan wajar. Ketika anak-
anak muda mengikuti gaya hidup, cara berinteraksi, dan prinsip-prinsip yang semakin 
dipengaruhi oleh globalisasi, mereka secara tidak sadar mengikis dasar identitas 
nasional yang telah dibangun selama berabad-abad. Generasi muda menjadi kelompok 
yang paling rentan terhadap pengaruh globalisasi. Dengan akses yang luas terhadap 
teknologi digital dan media sosial, mereka lebih mudah terpapar pada budaya global 
daripada generasi sebelumnya ( Siregar et al., 2024). 

Dalam hal posisi strategis mereka sebagai penerus bangsa, kelemahan generasi 
muda ini semakin penting. Penyebaran nilai-nilai global melalui platform digital dalam 
kehidupan sehari-hari telah menimbulkan konflik antara identitas lokal dan global. 
Standar-standar global yang tidak selalu sesuai dengan prinsip-prinsip dasar Indonesia 
sekarang mengubah rutinitas dasar seperti pola konsumsi, cara berinteraksi, preferensi 
estetika, dan orientasi aspirasi hidup. Identitas nasional, sebagaimana dijelaskan dalam 
konsep konstruksi sosial, merupakan sebuah konstruksi yang disepakati oleh warga 
bangsa sebagai simbol pengenal. Konstruksi ini bisa berasal dari identitas budaya yang 
dimiliki oleh salah satu kelompok dalam bangsa atau bisa juga merupakan ciptaan baru 
yang disetujui bersama (Faslah, 2024). Dalam konteks Indonesia, identitas nasional tidak 
hanya berfungsi sebagai pembeda dengan bangsa lain, tetapi juga sebagai benteng 
perlindungan diri. Hal ini sejalan dengan fungsi identitas nasional yang berfungsi untuk 
menjaga dan melestarikan budaya lokal yang dapat terancam oleh budaya asing. 
Dengan memperkuat identitas, masyarakat lebih cenderung untuk menghargai dan 
mempertahankan tradisi dan kebiasaan yang telah ada (Faslah, 2024). 

Lebih lanjut, identitas nasional berfungsi sebagai bentuk perlindungan diri dari 
dampak buruk globalisasi. Dengan memahami dan memperkuat identitas nasional, 
suatu negara dapat menjaga kelangsungan budaya, nilai, dan kedaulatan yang ada 
(Faslah, 2024). Namun, fungsi protektif identitas nasional ini menghadapi tantangan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2132 
 

serius ketika proses pengikisan terjadi melalui jalur-jalur yang tidak terdeteksi secara 
eksplisit. Ketika generasi muda mengalami perubahan orientasi nilai melalui rutinitas 
keseharian yang tampak netral, mekanisme perlindungan identitas nasional menjadi 
kurang efektif karena tidak mampu mengidentifikasi ancaman yang datang dalam 
bentuk yang tersamar. 

Berger, dalam bukunya "The Capitalist Revolution," berpendapat bahwa ideologi 
kapitalisme akan mendominasi dunia dan mengubah masyarakat secara bertahap 
menjadi sistem internasional yang memengaruhi nasib bangsa-bangsa di bidang sosial, 
politik, dan budaya (Faslah, 2024). Fenomena ini semakin relevan ketika melihat 
bagaimana rutinitas keseharian anak muda Indonesia kini semakin diwarnai oleh 
konsumerisme, individualisme, dan orientasi materialistik yang merupakan produk 
sampingan dari sistem kapitalis global. 

Prediksi Berger terlihat dalam dunia modern dengan cara yang sangat khusus dan 
dapat diukur. Konsumerisme tidak lagi hanya tentang membeli barang, tetapi telah 
berkembang menjadi gaya hidup yang berfokus pada akumulasi materi sebagai ukuran 
kesuksesan. Sementara orientasi materialistik tampak dalam pergeseran keinginan anak 
muda dari kontribusi sosial menuju akumulasi kekayaan pribadi, individualisme terefleksi 
dalam menurunnya partisipasi dalam aktivitas komunal dan meningkatnya fokus pada 
pencapaian personal. Melalui internalisasi pola perilaku keseharian yang tampak 
modern dan progresif, transformasi nilai-nilai ini terjadi secara bertahap. 

Penelitian tentang identitas nasional selama ini umumnya fokus pada aspek-aspek 
formal seperti simbol negara, penggunaan bahasa resmi, dan ritual-ritual kenegaraan. 
Namun, belum banyak yang mengeksplorasi bagaimana rutinitas keseharian yang 
tampak "normal" dan "tidak berbahaya" justru dapat menjadi agen erosi identitas 
nasional yang paling efektif. Gap penelitian inilah yang menjadi fokus utama dalam 
artikel ini. Artikel ini menggunakan analisis konseptual untuk mengeksplorasi hubungan 
antara rutinitas keseharian anak muda dengan erosi identitas nasional Indonesia, 
dengan pendekatan analisis komparatif dan pengembangan teoritis. Melalui 
pendekatan ini, artikel akan menganalisis bagaimana transformasi pola hidup sehari-hari 
dapat berdampak pada degradasi nilai-nilai fundamental bangsa Indonesia, khususnya 
sifat "ramah" dan "peduli sesama" yang merupakan manifestasi dari nilai-nilai Pancasila. 

Memahami mekanisme "erosi senyap" ini menjadi sangat penting untuk 
merancang strategi revitalisasi identitas nasional yang efektif di era modern. Tanpa 
pemahaman yang mendalam tentang bagaimana identitas nasional terkikis melalui jalur-
jalur yang tidak terdeteksi, upaya-upaya pelestarian identitas nasional akan kehilangan 
relevansinya dan tidak mampu mengatasi akar permasalahan yang sesungguhnya. 
Artikel ini berupaya memberikan kontribusi teoretis dan praktis dalam memahami 
dinamika identitas nasional di era globalisasi, khususnya dalam konteks transformasi 
generasi muda Indonesia. 

 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2133 
 

Pembahasan 

Identitas nasional Indonesia sangat kompleks dan sulit dipahami secara monolitik. 
Identitas nasional muncul sebagai hasil dari proses dialektika antara realitas subjektif 
dan objektif masyarakat. Identitas nasional Indonesia bukan sekadar simbol resmi 
seperti Garuda Pancasila atau Merah Putih; itu adalah kristalisasi dari nilai-nilai dasar 
yang membentuk karakter bangsa. Karakteristik "ramah" dan "peduli sesama" yang 
menjadi ciri khas Indonesia adalah manifestasi konkret dari nilai-nilai Pancasila, terutama 
Sila ke-2 (Kemanusiaan yang Adil dan Beradab) dan Sila ke-5 (Keadilan Sosial bagi 
Seluruh Rakyat Indonesia). 

Nilai-nilai ini tidak muncul dalam kevakuman historis, melainkan hasil dari proses 
panjang akulturasi budaya Nusantara yang telah berlangsung berabad-abad. 
pemahaman nilai-nilai sosial budaya pada remaja millennial mengalami pergeseran 
signifikan, di mana mereka cenderung memahami nilai-nilai tersebut secara teoretis 
tanpa menginternalisasi substansi maknanya (Fauziah, 2022). Melemahnya nasionalisme 
anak alasan utamanya terletak pada contoh generasi terdahulu yang condong dalam 
mengedepankan keperluan individu dan kelompok daripada keperluan yang dimiliki 
oleh bangsa dan rakyat (Afandi et al., 2023). Transformasi identitas nasional dari 
konstruksi sosial menuju karakter bangsa melibatkan proses internalisasi yang 
kompleks. Proses ini tidak hanya berlangsung melalui pendidikan formal, tetapi juga 
melalui praktik keseharian yang terus-menerus direproduksi dalam interaksi sosial. 

Rutinitas keseharian anak muda Indonesia telah mengalami transformasi 
fundamental dalam dua dekade terakhir. Perubahan ini tidak terjadi secara revolusioner, 
melainkan melalui proses evolutif yang hampir tidak disadari. Gaya berpakaian yang 
semakin terwesternisasi, penggunaan bahasa gaul yang dipenuhi istilah asing, hingga 
pola konsumsi yang berorientasi pada brand global, semuanya merupakan manifestasi 
dari proses "challenge and response" sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Arnold 
Toynbee. Globalisasi sebagai tantangan eksternal telah menghasilkan respons yang 
tidak disadari dalam bentuk adopsi nilai-nilai dan praktik-praktik yang secara gradual 
menggerus identitas lokal. 

Bahasa, sebagai salah satu elemen fundamental identitas nasional, mengalami 
fragmentasi yang mengkhawatirkan. Penggunaan bahasa Indonesia yang baik dan 
benar semakin tergantikan oleh code-mixing dan code-switching yang tidak 
proporsional. Fenomena ini bukan sekadar persoalan linguistik, tetapi mencerminkan 
pergeseran orientasi kognitif generasi muda. Bahasa Indonesia ialah bagian dari 
identitas nasional bangsa Indonesia yang sangat konsekuensial. Jika tidak segera 
diambil langkah antisipasi, hal ini tentu saja akan menimbulkan krisis identitas nasional 
(Alfiana & Najicha, 2022). Ketika bahasa sebagai medium pemersatu bangsa mengalami 
erosi, maka struktur kesadaran kolektif pun ikut terfragmentasi. Konsumsi konten asing 
melalui platform digital telah menciptakan ruang konstruksi identitas baru di mana nilai-
nilai lokal dan global berkontestasi. Netflix, YouTube, TikTok, dan platform serupa tidak 
hanya menyajikan hiburan, tetapi juga nilai-nilai, worldview, dan lifestyle yang secara 
gradual menggantikan referensi kultural lokal. Identitas nasional Indonesia bersifat 
pluralistik yang terdiri dari identitas fundamental yaitu Pancasila, identitas instrumental 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2134 
 

yaitu UUD 1945, lambang negara, bahasa Indonesia, dan lagu kebangsaan, identitas 
religiusitas yaitu Indonesia yang pluralistik dalam agama dan kepercayaan (Alfiana & 
Najicha, 2022). 

Salah satu dampak paling nyata dari modernisasi adalah pergeseran dari 
masyarakat komunal ke masyarakat individual. Fenomena ini terlihat di kampus: 
mahasiswa kurang terlibat dalam kegiatan kolektif, lebih suka bekerja sendiri daripada 
berkelompok, dan tidak peduli dengan masalah bersama. Individualisme yang 
berkembang ini sangat bertentangan dengan prinsip kemanusiaan yang adil dan 
beradab. Fauziah (2022) menemukan bahwa 68% remaja millennial memahami konsep 
toleransi sebagai sikap saling menghormati, namun implementasinya dalam kehidupan 
sehari-hari menunjukkan kesenjangan yang signifikan. Mereka memahami konsep 
gotong royong secara teoretis, tetapi motivasi untuk terlibat dalam aktivitas kolektif 
lebih didorong oleh instruksi eksternal daripada kesadaran internal. Pasha et al. (2021) 
mengonfirmasi fenomena ini dengan data: 39.1% responden mengaku pernah walaupun 
tidak sering bergotong royong. Selanjutnya, 11 responden atau sebesar 23.9% lainnya 
mengaku jarang bergotong royong semasa pandemi. 

Mentalitas "It's Not My Problem" semakin menguat di kalangan anak muda, 
menggantikan semangat gotong royong yang telah menjadi DNA bangsa Indonesia. 
Fenomena ini tidak terjadi dalam semalam, melainkan melalui proses pembiasaan yang 
dimediasi oleh teknologi dan gaya hidup modern. Ketika interaksi sosial lebih banyak 
terjadi di ruang virtual daripada ruang fisik, empati dan kepedulian sosial mengalami 
atrofi. Homo Virtualis atau “Manusia Virtual” terutama generasi muda saat ini sedang 
menghadapi tantangan sosial dengan risiko berdampak bagi kesehatan mental dan 
mendorong munculnya krisis identitas (Pasha et al., 2021). Hilangnya semangat gotong 
royong ini bertentangan dengan nilai Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia yang 
seharusnya menjadi panduan dalam kehidupan berbangsa. 

Peter Berger dengan tepat memperkirakan bagaimana ideologi kapitalis akan 
mendominasi dan secara bertahap mengubah masyarakat.  Selain mengubah struktur 
ekonomi, penyebaran kapitalisme di Indonesia juga menghancurkan nilai-nilai 
komunalisme yang menjadi dasar masyarakat.  Konsumerisme telah berkembang 
menjadi gaya hidup baru yang mengalihkan perhatian dari nilai-nilai nasional ke arah 
akumulasi material. Afandi et al. (2023) mencatat faktor eksternal yang signifikan: 
Banyaknya produk dari luar negeri masuk ke Indonesia sehingga menyebabkan 
kecintaan terhadap produk lokal menghilang. Gaya hidup konsumtif yang dipromosikan 
melalui media sosial telah menciptakan disorientasi nilai di mana nilai seseorang diukur 
dari apa yang dimiliki, bukan dari kontribusi sosialnya. Fenomena ini sejalan dengan 
temuan Fauziah (2022) bahwa remaja millennial mengalami pergeseran pemahaman 
nilai-nilai sosial budaya - mereka memahami nilai-nilai tersebut secara teoretis tanpa 
menginternalisasi substansi maknanya. Instagram, dengan kultur "flexing"-nya, telah 
menjadi ruang konstruksi identitas baru yang mendorong perilaku konsumtif dan 
menggerus nilai kesederhanaan serta kebersamaan yang merupakan bagian dari 
identitas nasional Indonesia. 

Kampus, yang seharusnya menjadi benteng terakhir untuk mempertahankan 
prinsip-prinsip luhur bangsa, sekarang menjadi tempat yang paling intens terjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2135 
 

perubahan identitas.  Kampus berfungsi sebagai tempat untuk membangun identitas 
sosial dan mencerminkan perubahan besar yang terjadi di tingkat nasional. Mahasiswa, 
yang diharapkan menjadi "agent of change", dalam banyak kasus justru menjadi agen 
erosi yang secara tidak sadar berkontribusi pada pengikisan identitas nasional. Pasha et 
al. (2021) menemukan dalam surveinya: 47.8% mengaku sangat setuju bahwa kebiasaan-
kebiasaan baru yang muncul di masa pandemi telah berdampak pada kesehatan mental 
dan mendorong munculnya krisis identitas . Fenomena ini kontradiktif dengan visi 
pendidikan nasional yang bertujuan membentuk generasi yang bangga dengan identitas 
kebangsaannya. 

Pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan multikultural 
dapat menjadi strategi efektif untuk memperkuat identitas nasional (Amalina, 2022). 
Pendidikan multikultural mengajarkan nilai-nilai seperti toleransi, keterbukaan, 
kemanusiaan, kearifan lokal, keadilan, dan cinta tanah air yang sangat relevan dalam 
konteks Indonesia yang beragam. Namun, tantangannya adalah bagaimana membuat 
pembelajaran tersebut relevan dengan konteks kehidupan mahasiswa millennial yang 
sudah sangat terpengaruh oleh kultur global dan teknologi gadget yang menjadi faktor 
utama pergeseran nilai-nilai sosial budaya. 

Di kampus, merevitalisasi Pancasila sebagai identitas nasional menghadapi banyak 
masalah.  Nilai-nilai Pancasila sangat universal dan dapat diterapkan di mana pun. 
Namun, seringkali dianggap sebagai dogma kaku yang tidak relevan dengan dunia 
modern.  Rekontekstualisasi Pancasila diperlukan agar dapat berbicara dengan 
"bahasa" generasi millennial sambil mempertahankan nilai-nilai dasar. Afandi et al. 
(2023) mengidentifikasi dampak konkret krisis identitas: kasus-kasus seperti tawuran, 
pemuda yang digrebek karena pesta narkobanya, siswa yang merokok kemudian 
menantang gurunya, hingga kabar seorang remaja warga Indonesia yang terang-
terangan membakar bendera merah putih. Kampus harus bertransformasi dari sekadar 
tempat transfer pengetahuan menjadi ruang pembentukan karakter yang mampu 
mengintegrasikan pembentukan intelektualitas dengan pembangunan karakter 
kebangsaan berbasis nilai-nilai luhur bangsa. 

Fenomena erosi identitas nasional dalam kehidupan sehari-hari adalah fenomena 
yang kompleks dan memiliki banyak aspek.  Tidak ada cara yang mudah atau reaktif 
untuk mengatasi masalah ini.  Diperlukan rencana yang menyeluruh yang melibatkan 
berbagai stakeholder dan berfungsi pada berbagai tingkatan. Generasi muda yang 
bertugas sebagai penerus bangsa dapat dengan mudah terpengaruh kebudayaan asing. 
Jika tidak segera diambil langkah antisipasi, dapat menyebabkan lunturnya rasa 
nasionalisme dan identitas nasional tersebut (Alfiana & Najicha, 2022). Di tingkat 
individu, diperlukan peningkatan kesadaran kritis tentang bagaimana rutinitas sehari-
hari membentuk identitas dan bagaimana teknologi gadget memengaruhi nilai-nilai 
sosial budaya. Di tingkat institusional, terutama di bidang pendidikan, diperlukan 
reformasi kurikulum yang mengintegrasikan pembentukan karakter kebangsaan 
dengan pengembangan kompetensi akademik melalui pendidikan multikultural. Di 
tingkat sosial, diperlukan gerakan kultural untuk merevitalisasi nilai-nilai yang dirusak 
oleh teknologi saat ini dan nilai-nilai yang ditanamkan di dalamnya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2136 
 

Identitas nasional Indonesia tidak boleh dipahami sebagai entitas statis yang harus 
dipreservasi dalam bentuk aslinya, melainkan sebagai konstruksi sosial yang dinamis. 
Tantangannya adalah bagaimana mengelola evolusi tersebut agar tetap 
mempertahankan nilai-nilai luhur bangsa - seperti toleransi, gotong royong, dan sopan 
santun yang ditemukan Fauziyah (2022) - sambil beradaptasi dengan tuntutan zaman. 
Amalina (2022) menawarkan solusi melalui pendidikan multikultural yang 
mengintegrasikan nilai-nilai keberagaman dengan kesadaran identitas nasional: menjadi 
terbuka terhadap dunia tanpa kehilangan kearifan lokal yang menjadi jati diri bangsa. 
Upaya mengatasi erosi identitas nasional bukan tentang menolak modernitas atau 
globalisasi, melainkan tentang negosiasi kreatif antara yang lokal dan global, antara 
tradisi dan inovasi, antara preservasi dan transformasi. Hanya dengan pendekatan 
dialektis yang mempertimbangkan kompleksitas pergeseran nilai-nilai sosial budaya 
akibat pengaruh teknologi dan globalisasi, identitas nasional Indonesia dapat bertahan 
dan berkembang di era disrupsi yang semakin intensif. 

Kesimpulan dan Saran 

Penelitian ini mengungkapkan fenomena erosi identitas nasional yang diam-diam 
terjadi, yang menunjukkan bahwa nilai-nilai dasar bangsa Indonesia berubah melalui 
mekanisme yang sangat halus dan sulit diidentifikasi.  Tampaknya rutinitas sehari-hari 
anak muda, seperti pola makan, interaksi, dan tujuan hidup, telah menghancurkan sifat 
ramah dan peduli sesama yang selama ini menjadi identitas bangsa. Temuan ini sejalan 
dengan hasil penelitian Fauziah (2022) yang menemukan bahwa 68% remaja millennial 
memahami konsep toleransi sebagai sikap saling menghormati, namun 
implementasinya dalam kehidupan sehari-hari menunjukkan kesenjangan yang 
signifikan, di mana mereka memahami nilai-nilai sosial budaya hanya sebagai 
pemahaman teoretis tanpa menginternalisasi substansi maknanya. Realitas ini 
mengonfirmasi bahwa proses erosi identitas nasional berlangsung pada level yang lebih 
dalam dari sekadar perubahan perilaku permukaan. Masih ada anak-anak di zaman 
modern yang tidak memiliki perasaan nasionalisme yang kuat. Hal ini disebabkan oleh 
beberapa hal, seperti kurangnya kesadaran akan nilai-nilai nasional, pengaruh budaya 
dari negara lain, dan kurangnya pemahaman tentang identitas nasional dalam sistem 
pendidikan (Afandi et al., 2023). 

Globalisasi telah menciptakan kondisi di mana generasi muda Indonesia berada 
dalam ruang kontestasi permanen antara nilai-nilai lokal dan global. Alfiana & Najicha 
(2022) dalam penelitiannya menegaskan bahwa Generasi muda yang bertugas sebagai 
penerus bangsa dapat dengan mudah terpengaruh kebudayaan asing. Jika tidak segera 
diambil langkah antisipasi, hal ini tentu saja akan menimbulkan krisis identitas nasional. 
Peringatan ini terbukti dalam berbagai manifestasi, mulai dari dominasi bahasa asing 
dalam komunikasi sehari-hari, adopsi gaya hidup konsumtif, hingga memudarnya 
partisipasi dalam aktivitas komunal. Data dari Pasha et al. (2021) yang menunjukkan 
bahwa 39.1% responden mengaku pernah walaupun tidak sering bergotong royong dan 
23.9% lainnya mengaku jarang bergotong royong semasa pandemi, mengindikasikan 
penurunan signifikan dalam praktik nilai-nilai kolektif yang menjadi fondasi masyarakat 
Indonesia. Pasha et al. (2021) juga mencatat bahwa Pada masa pandemi ini, terbatasnya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2137 
 

aktivitas sosial membuat kegiatan nasionalisme berkurang seperti upacara bendera, 
upacara hari nasional, bergotong royong, melakukan acara adat, dan kegiatan 
nasionalisme lainnya. 

Karena kompleksitas masalah ini, diperlukan pendekatan menyeluruh yang tidak 
hanya bersifat reaktif tetapi juga preventif dan konstruktif. Amalina (2022) menawarkan 
solusi melalui pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan 
multikultural yang mengajarkan nilai-nilai seperti toleransi, keterbukaan, kemanusiaan, 
kearifan lokal, keadilan, dan cinta tanah air. Pendekatan ini sangat relevan mengingat 
pembelajaran multikultural dapat menjadi jembatan yang menghubungkan warisan 
budaya lokal dengan tuntutan adaptasi global. Afandi et al. (2023) menegaskan bahwa 
Sebagaimana dikemukakan oleh Abu Bakar (2018) bahwa langkah yang paling strategis 
dalam membangun rasa nasionalisme terutama pada jiwa anak muda adalah melalui 
lembaga pendidikan. Institusi pendidikan, mulai dari tingkat dasar hingga perguruan 
tinggi, perlu merevitalisasi kurikulum dengan mengintegrasikan pembelajaran nilai-nilai 
budaya lokal melalui metode yang kontekstual dan partisipatif. Pembelajaran tidak 
boleh terjebak pada transfer pengetahuan teoretis semata, melainkan harus melibatkan 
peserta didik dalam pengalaman langsung yang memungkinkan internalisasi nilai-nilai 
tersebut. 

Dalam konteks keluarga sebagai institusi primer, diperlukan penguatan peran 
orang tua dalam transmisi nilai-nilai budaya. Program-program pemberdayaan keluarga 
yang mengintegrasikan pemahaman tentang pentingnya pelestarian identitas nasional 
di era digital menjadi sangat krusial. Afandi et al. (2023) menyatakan Lingkup keluarga 
terutama orang tua merupakan pelopor dasar kesadaran kebangsaan dan mental 
nasionalis anak. Keluarga harus menjadi benteng pertama dalam memfilter pengaruh 
negatif globalisasi sambil tetap mendorong anak-anak untuk mengadopsi aspek-aspek 
positif dari perkembangan global. Sementara itu, komunitas lokal perlu direvitalisasi 
sebagai ruang praktik nilai-nilai kolektif melalui kegiatan-kegiatan yang melibatkan 
partisipasi aktif generasi muda, bukan sekadar instruksi atau kewajiban formal. Data dari 
Pasha et al. (2021) menunjukkan Dari 46 responden yang dimintai jawaban, 76.1% atau 35 
responden mengaku telah mengamalkan identitas nasional dalam kehidupan sehari hari. 
Selanjutnya, sebanyak 19.6% atau 9 lainnya mengaku telah menerapkan identitas 
nasional walaupun belum sungguh-sungguh. 

Menghadapi dominasi platform digital dalam kehidupan generasi muda, 
pengembangan literasi digital kritis menjadi kebutuhan mendesak. Literasi ini tidak 
hanya mencakup kemampuan teknis menggunakan teknologi, tetapi lebih penting lagi 
adalah kemampuan kritis dalam memilah, menganalisis, dan mengevaluasi konten yang 
dikonsumsi. Pasha et al. (2021) melaporkan bahwa Berdasarkan laporan 
DataReportal.com di 2021, jumlah pengguna media sosial di Indonesia meningkat hingga 
10 juta pengguna dalam 1 tahun yang setara dengan 61,8% total populasi dan didominasi 
rentang umur 18-34 tahun. Penelitian mereka juga menemukan bahwa Microsoft juga 
baru merilis Digital Civility Index (Indeks Keberadaban Digital) Indonesia pada posisi ke-
29 secara global dengan angka diskriminasi dan perundungan di sosial media yang 
tinggi. Sangat penting bagi generasi muda untuk memahami perbedaan antara meniru 
budaya yang dapat merusak identitas lokal dan menerima inovasi global yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2138 
 

bermanfaat.  Untuk pelestarian budaya, pendekatan kreatif juga diperlukan; teknologi 
harus dilihat sebagai alat untuk mencatat, mempromosikan, dan merevitalisasi tradisi 
lokal dengan cara yang relevan bagi generasi digital native. 

Penemuan penelitian ini juga menggarisbawahi betapa pentingnya penelitian lebih 
lanjut untuk mempelajari mekanisme psikologis dan sosiologis yang mendasari erosi 
identitas nasional. Pengembangan instrumen pengukuran yang lebih komprehensif 
diperlukan untuk mengukur tingkat erosi identitas nasional pada berbagai kelompok 
usia dan latar belakang sosial.  Pemahaman yang lebih mendalam tentang kejadian ini 
akan diperoleh melalui penelitian yang menggabungkan analisis dari bidang komunikasi, 
antropologi, sosiologi, dan psikologi. Afandi et al. (2023) dalam pembahasan mereka 
mengidentifikasi faktor internal penyebab menurunnya nasionalisme yang mencakup: 
Pemerintahan era reformasi tidak sesuai dengan harapan anak, Sikap dari keluarga dan 
masyarakat yang ada disekitar anak tidak menggambarkan adanya rasa nasionalisme, 
Demonstrasi tidak terkendali serta demokratisasi yang melebihi batas etika dan batas 
tata krama. Hasil penelitian tersebut dapat menjadi basis empiris untuk merumuskan 
kebijakan publik yang lebih efektif dalam menjaga keseimbangan antara keterbukaan 
terhadap pengaruh global dan pelestarian identitas nasional. 

Pemerintah memiliki peran strategis dalam upaya pelestarian identitas nasional. 
Peranan pihak pemerintah juga sangat berpengaruh dalam menumbuhkan sikap 
nasionalisme pada anak, sebagaimana kita ketahui bahwa pemerintah menjadi panutan 
bagi masyarakat yang berada di bawah naungan pemerintah itu sendiri baik perihal 
dalam peraturan maupun kebijakan yang diberikan (Afandi et al., 2023). Mereka juga 
menyebutkan berbagai inisiatif pemerintah termasuk mengadakan berbagai bentuk 
kegiatan yang berharap dapat menegakkan sikap nasionalisme dan patriotisme 
misalnya, mengadakan seminar dan pagelaran pameran kebudayaan, mewajibkan 
pegawai negeri sipil (PNS) untuk memakai seragam batik setiap satu minggu sekali. 
Program-program ini perlu dirancang secara sistematis dan berkelanjutan untuk 
memastikan efektivitasnya dalam jangka panjang. 

Pada akhirnya, mengatasi erosi senyap identitas nasional bukanlah tanggung 
jawab satu pihak, melainkan memerlukan kesadaran kolektif dan tindakan terkoordinasi 
dari seluruh elemen masyarakat - mulai dari keluarga, institusi pendidikan, pemerintah, 
hingga masyarakat sipil - untuk memastikan bahwa Indonesia dapat mempertahankan 
jati dirinya sebagai bangsa yang ramah dan peduli sesama sambil tetap adaptif terhadap 
perkembangan zaman. Seperti yang disimpulkan oleh Afandi et al. (2023), Di era 
kontemporer ini masih banyak ditemui anak-anak yang rasa nasionalisme terhadap 
negaranya begitu kurang dikarenakan arus teknologi yang begitu pesat dan pengaruh 
lingkungan lainnya. Untuk mempertahankan rasa nasionalisme tersebut maka sangat 
diperlukan peran orang tua, guru serta pemerintah dalam mewujudkan generasi bangsa 
yang cinta akan tanah air. Upaya ini memerlukan komitmen jangka panjang dan 
konsistensi dalam implementasi berbagai strategi yang telah dirumuskan, dengan tetap 
mempertimbangkan dinamika perubahan sosial dan teknologi yang terus berkembang. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2130-2139  eISSN: 3024-8140 

2139 
 

Daftar Pustaka 

Afandi, Dewantara, J. A., Asmawati, Jawanti, A. P. M., Sari, M. N., Syafitri, D., & Annesta, 
D. (2023). Kurangnya Rasa Nasionalisme pada Anak: Tantangan dan Upaya 
Penguatan Identitas Nasional di Era Kontemporer Developing High Order 
Thinking Stimulation Model for Pre-Service Teachers’ Science Education View 
project. Jurnal PPKn, 11(2). https://www.researchgate.net/publication/372958986 

Alfiana, H. N., & Najicha, F. U. (2022). Krisis Identitas Nasional sebagai Tantangan 
Generasi Muda di Era Globalisasi. Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 9(1), 45–52. 
https://doi.org/10.32493/jpkn.v9i1.y2022.p45-52 

Amalina, S. N. (2022). Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Indonesia berbasis Pendidikan 
Multikultural. Jurnal Riset Dan Konseptual, 7 (4), 853–862. http://repository.uin-
malang.ac.id/11988/  

Faslah, R. (2024). Identitas Nasional, Geostrategi, dan Geopolitik. PT. Literasi Nusantara 
Abadi Grup. http://repository.uin-malang.ac.id/20872/  

Fauziah, N. (2022). Eksplorasi Nilai-Nilai Sosial Budaya Pada Remaja Millenial. Jurnal 
Pendidikan Nilai Dan Pembangunan Karakter, 6 (2). http://repository.uin-
malang.ac.id/12251/ 

Pasha, S., Perdana, M., Nathania, K., & Khairunnisa, D. (2021). Upaya Mengatasi Krisis 
Identitas Nasional Generasi Z Di Masa Pandemi. Jurnal Kewarganegaraan, 5(2), 
651–659. https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1937 

Siregar, A., Yanti, D., Sipayung, D., Adani, M., Rianti, N., & Purnamasari, I. (2024). 
Pengaruh Globalisasi Terhadap Eksistensi Identitas Budaya Lokal dan Pancasila. 
JALAKOTEK: Journal of Accounting Law Communication and Technology, 1(2), 333–
341. https://doi.org/10.57235/jalakotek.v1i2.2385 

 


