Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 2130-2139 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Erosi senyap: Bagaimana rutinitas keseharian anak muda
menggerus identitas nasional tanpa disadari

Rizky Bintang Prayogi, 240501110030
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: rizkybintangzzz@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Erosi identitas, identitas Penelitian ini menganalisis fenomena erosi identitas nasional
nasional, globalisasi, generasi Indonesia yang terjadi melalui transformasi rutinitas keseharian
muda, rutinitas keseharian anak muda di era globalisasi. Indonesia yang dikenal sebagai bangsa
ramah dan peduli sesama menghadapi tantangan serius ketika nilai-
Keywords: nilai fundamental tersebut mengalami pengikisan gradual melalui
Identity erosion, national proses yang tidak disadari. Menggunakan analisis konseptual
identity, globalization, youth dengan pendekatan komparatif dan pengembangan teoritis,
generation, daily routines penelitian mengeksplorasi bagaimana aktivitas sehari-hari yang

tampak normal justru menjadi medium erosi identitas paling

efektif. Temuan menunjukkan erosi terjadi melalui: (1) pergeseran
bahasa dengan dominasi code-mixing berlebihan yang mengancam bahasa Indonesia sebagai pemersatu; (2)
adopsi gaya hidup konsumtif berbasis kultur "flexing" media sosial; (3) menurunnya partisipasi gotong
royong dari nilai komunal menjadi individual; (4) penetrasi ideologi kapitalis yang mengubah orientasi dari
kontribusi sosial ke akumulasi material. Data empiris mengungkap hanya 39,1% anak muda masih aktif
bergotong royong, 68% memahami toleransi teoretis tanpa implementasi substantif, dan 47,8% mengalami
krisis identitas akibat perubahan kebiasaan. Fenomena "erosi senyap" ini memerlukan strategi revitalisasi
komprehensif melalui penguatan peran keluarga, reformasi pendidikan multikultural, pengembangan literasi
digital kritis, dan sinergi stakeholder untuk mempertahankan karakteristik bangsa Indonesia di tengah arus
globalisasi.

ABSTRACT

This research analyzes the phenomenon of Indonesian national identity erosion occurring through the
transformation of young people's daily routines in the globalization era. Indonesia, known as a friendly
and caring nation, faces serious challenges when these fundamental values experience gradual erosion
through unconscious processes. Using conceptual analysis with comparative approach and theoretical
development, this research explores how seemingly normal daily activities actually become the most
effective medium of identity erosion. Findings show erosion occurs through: (1) language shift with
excessive code-mixing dominance threatening Indonesian language as a unifier; (2) adoption of
consumerist lifestyle based on social media "flexing" culture; (3) declining gotong royong participation
from communal to individual values; (4) penetration of capitalist ideology changing orientation from
social contribution to material accumulation. Empirical data reveals only 39.1% of youth still actively
practice gotong royong, 68% understand tolerance theoretically without substantive implementation,
and 47.8% experience identity crisis due to habit changes. This "silent erosion" phenomenon requires
comprehensive revitalization strategies through strengthening family roles, multicultural education
reform, critical digital literacy development, and stakeholder synergy to maintain Indonesian national
characteristics amidst globalization currents.

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Indonesia dikenal dunia sebagai bangsa yang ramah dan peduli sesama. Selama
berabad-abad, sifat-sifat ini telah menjadi identitas bangsa Indonesia, yang tercermin
dalam filosofi gotong royong, saling tolong-menolong, dan keharmonisan sosial yang
diwariskan dari generasi ke generasi. Namun, fenomena globalisasi dan modernisasi
telah mengubah rutinitas keseharian anak muda Indonesia, yang tanpa disadari mulai
menggerus karakteristik fundamental bangsa Indonesia ini.

Globalisasi, yang sering kali dipandang sebagai bentuk imperialisme budaya, telah
membawa perubahan signifikan dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Arus global
ini memperkenalkan budaya baru, terutama dari negara-negara Barat, yang secara
bertahap menggantikan elemen-elemen budaya lokal ( Siregar et al., 2024).
Transformasiini menantang kelangsungan identitas nasional Indonesia karena penetrasi
budaya global tidak hanya terjadi melalui kebijakan formal atau media, tetapi juga
melalui praktik sehari-hari yang tampaknya tidak berbahaya tetapi dapat mengubah nilai
dasar masyarakat.

Transformasi ini tidak terjadi secara langsung melalui revolusi sosial atau
perubahan kebijakan yang signifikan; itu terjadi melalui proses yang lebih halus dan
senyap, melalui aktivitas sehari-hari yang tampaknya normal dan wajar. Ketika anak-
anak muda mengikuti gaya hidup, cara berinteraksi, dan prinsip-prinsip yang semakin
dipengaruhi oleh globalisasi, mereka secara tidak sadar mengikis dasar identitas
nasional yang telah dibangun selama berabad-abad. Generasi muda menjadi kelompok
yang paling rentan terhadap pengaruh globalisasi. Dengan akses yang luas terhadap
teknologi digital dan media sosial, mereka lebih mudah terpapar pada budaya global
daripada generasi sebelumnya ( Siregar et al., 2024).

Dalam hal posisi strategis mereka sebagai penerus bangsa, kelemahan generasi
muda ini semakin penting. Penyebaran nilai-nilai global melalui platform digital dalam
kehidupan sehari-hari telah menimbulkan konflik antara identitas lokal dan global.
Standar-standar global yang tidak selalu sesuai dengan prinsip-prinsip dasar Indonesia
sekarang mengubah rutinitas dasar seperti pola konsumsi, cara berinteraksi, preferensi
estetika, dan orientasi aspirasi hidup. Identitas nasional, sebagaimana dijelaskan dalam
konsep konstruksi sosial, merupakan sebuah konstruksi yang disepakati oleh warga
bangsa sebagai simbol pengenal. Konstruksi ini bisa berasal dari identitas budaya yang
dimiliki oleh salah satu kelompok dalam bangsa atau bisa juga merupakan ciptaan baru
yang disetujui bersama (Faslah, 2024). Dalam konteks Indonesia, identitas nasional tidak
hanya berfungsi sebagai pembeda dengan bangsa lain, tetapi juga sebagai benteng
perlindungan diri. Hal ini sejalan dengan fungsi identitas nasional yang berfungsi untuk
menjaga dan melestarikan budaya lokal yang dapat terancam oleh budaya asing.
Dengan memperkuat identitas, masyarakat lebih cenderung untuk menghargai dan
mempertahankan tradisi dan kebiasaan yang telah ada (Faslah, 2024).

Lebih lanjut, identitas nasional berfungsi sebagai bentuk perlindungan diri dari
dampak buruk globalisasi. Dengan memahami dan memperkuat identitas nasional,
suatu negara dapat menjaga kelangsungan budaya, nilai, dan kedaulatan yang ada
(Faslah, 2024). Namun, fungsi protektif identitas nasional ini menghadapi tantangan

2131



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

serius ketika proses pengikisan terjadi melalui jalur-jalur yang tidak terdeteksi secara
eksplisit. Ketika generasi muda mengalami perubahan orientasi nilai melalui rutinitas
keseharian yang tampak netral, mekanisme perlindungan identitas nasional menjadi
kurang efektif karena tidak mampu mengidentifikasi ancaman yang datang dalam
bentuk yang tersamar.

Berger, dalam bukunya "The Capitalist Revolution," berpendapat bahwa ideologi
kapitalisme akan mendominasi dunia dan mengubah masyarakat secara bertahap
menjadi sistem internasional yang memengaruhi nasib bangsa-bangsa di bidang sosial,
politik, dan budaya (Faslah, 2024). Fenomena ini semakin relevan ketika melihat
bagaimana rutinitas keseharian anak muda Indonesia kini semakin diwarnai oleh
konsumerisme, individualisme, dan orientasi materialistik yang merupakan produk
sampingan dari sistem kapitalis global.

Prediksi Berger terlihat dalam dunia modern dengan cara yang sangat khusus dan
dapat diukur. Konsumerisme tidak lagi hanya tentang membeli barang, tetapi telah
berkembang menjadi gaya hidup yang berfokus pada akumulasi materi sebagai ukuran
kesuksesan. Sementara orientasi materialistik tampak dalam pergeseran keinginan anak
muda dari kontribusi sosial menuju akumulasi kekayaan pribadi, individualisme terefleksi
dalam menurunnya partisipasi dalam aktivitas komunal dan meningkatnya fokus pada
pencapaian personal. Melalui internalisasi pola perilaku keseharian yang tampak
modern dan progresif, transformasi nilai-nilai ini terjadi secara bertahap.

Penelitian tentang identitas nasional selama ini umumnya fokus pada aspek-aspek
formal seperti simbol negara, penggunaan bahasa resmi, dan ritual-ritual kenegaraan.
Namun, belum banyak yang mengeksplorasi bagaimana rutinitas keseharian yang
tampak "normal" dan "tidak berbahaya" justru dapat menjadi agen erosi identitas
nasional yang paling efektif. Gap penelitian inilah yang menjadi fokus utama dalam
artikel ini. Artikel ini menggunakan analisis konseptual untuk mengeksplorasi hubungan
antara rutinitas keseharian anak muda dengan erosi identitas nasional Indonesia,
dengan pendekatan analisis komparatif dan pengembangan teoritis. Melalui
pendekatan ini, artikel akan menganalisis bagaimana transformasi pola hidup sehari-hari
dapat berdampak pada degradasi nilai-nilai fundamental bangsa Indonesia, khususnya
sifat "'ramah" dan "peduli sesama" yang merupakan manifestasi dari nilai-nilai Pancasila.

Memahami mekanisme '"erosi senyap" ini menjadi sangat penting untuk
merancang strategi revitalisasi identitas nasional yang efektif di era modern. Tanpa
pemahaman yang mendalam tentang bagaimana identitas nasional terkikis melaluijalur-
jalur yang tidak terdeteksi, upaya-upaya pelestarian identitas nasional akan kehilangan
relevansinya dan tidak mampu mengatasi akar permasalahan yang sesungguhnya.
Artikel ini berupaya memberikan kontribusi teoretis dan praktis dalam memahami
dinamika identitas nasional di era globalisasi, khususnya dalam konteks transformasi
generasi muda Indonesia.

2132



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Identitas nasional Indonesia sangat kompleks dan sulit dipahami secara monolitik.
Identitas nasional muncul sebagai hasil dari proses dialektika antara realitas subjektif
dan objektif masyarakat. Identitas nasional Indonesia bukan sekadar simbol resmi
seperti Garuda Pancasila atau Merah Putih; itu adalah kristalisasi dari nilai-nilai dasar
yang membentuk karakter bangsa. Karakteristik "ramah" dan "peduli sesama" yang
menijadi ciri khas Indonesia adalah manifestasi konkret dari nilai-nilai Pancasila, terutama
Sila ke-2 (Kemanusiaan yang Adil dan Beradab) dan Sila ke-5 (Keadilan Sosial bagi
Seluruh Rakyat Indonesia).

Nilai-nilai ini tidak muncul dalam kevakuman historis, melainkan hasil dari proses
panjang akulturasi budaya Nusantara yang telah berlangsung berabad-abad.
pemahaman nilai-nilai sosial budaya pada remaja millennial mengalami pergeseran
signifikan, di mana mereka cenderung memahami nilai-nilai tersebut secara teoretis
tanpa menginternalisasi substansi maknanya (Fauziah, 2022). Melemahnya nasionalisme
anak alasan utamanya terletak pada contoh generasi terdahulu yang condong dalam
mengedepankan keperluan individu dan kelompok daripada keperluan yang dimiliki
oleh bangsa dan rakyat (Afandi et al.,, 2023). Transformasi identitas nasional dari
konstruksi sosial menuju karakter bangsa melibatkan proses internalisasi yang
kompleks. Proses ini tidak hanya berlangsung melalui pendidikan formal, tetapi juga
melalui praktik keseharian yang terus-menerus direproduksi dalam interaksi sosial.

Rutinitas keseharian anak muda Indonesia telah mengalami transformasi
fundamental dalam dua dekade terakhir. Perubahan ini tidak terjadi secara revolusioner,
melainkan melalui proses evolutif yang hampir tidak disadari. Gaya berpakaian yang
semakin terwesternisasi, penggunaan bahasa gaul yang dipenuhi istilah asing, hingga
pola konsumsi yang berorientasi pada brand global, semuanya merupakan manifestasi
dari proses "challenge and response" sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Arnold
Toynbee. Globalisasi sebagai tantangan eksternal telah menghasilkan respons yang
tidak disadari dalam bentuk adopsi nilai-nilai dan praktik-praktik yang secara gradual
menggerus identitas lokal.

Bahasa, sebagai salah satu elemen fundamental identitas nasional, mengalami
fragmentasi yang mengkhawatirkan. Penggunaan bahasa Indonesia yang baik dan
benar semakin tergantikan oleh code-mixing dan code-switching yang tidak
proporsional. Fenomena ini bukan sekadar persoalan linguistik, tetapi mencerminkan
pergeseran orientasi kognitif generasi muda. Bahasa Indonesia ialah bagian dari
identitas nasional bangsa Indonesia yang sangat konsekuensial. Jika tidak segera
diambil langkah antisipasi, hal ini tentu saja akan menimbulkan krisis identitas nasional
(Alfiana & Najicha, 2022). Ketika bahasa sebagai medium pemersatu bangsa mengalami
erosi, maka struktur kesadaran kolektif pun ikut terfragmentasi. Konsumsi konten asing
melalui platform digital telah menciptakan ruang konstruksiidentitas baru di mana nilai-
nilai lokal dan global berkontestasi. Netflix, YouTube, TikTok, dan platform serupa tidak
hanya menyajikan hiburan, tetapi juga nilai-nilai, worldview, dan lifestyle yang secara
gradual menggantikan referensi kultural lokal. Identitas nasional Indonesia bersifat
pluralistik yang terdiri dari identitas fundamental yaitu Pancasila, identitas instrumental

2133



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

yaitu UUD 1945, lambang negara, bahasa Indonesia, dan lagu kebangsaan, identitas
religiusitas yaitu Indonesia yang pluralistik dalam agama dan kepercayaan (Alfiana &
Najicha, 2022).

Salah satu dampak paling nyata dari modernisasi adalah pergeseran dari
masyarakat komunal ke masyarakat individual. Fenomena ini terlihat di kampus:
mahasiswa kurang terlibat dalam kegiatan kolektif, lebih suka bekerja sendiri daripada
berkelompok, dan tidak peduli dengan masalah bersama. Individualisme yang
berkembang ini sangat bertentangan dengan prinsip kemanusiaan yang adil dan
beradab. Fauziah (2022) menemukan bahwa 68% remaja millennial memahami konsep
toleransi sebagai sikap saling menghormati, namun implementasinya dalam kehidupan
sehari-hari menunjukkan kesenjangan yang signifikan. Mereka memahami konsep
gotong royong secara teoretis, tetapi motivasi untuk terlibat dalam aktivitas kolektif
lebih didorong oleh instruksi eksternal daripada kesadaran internal. Pasha et al. (2021)
mengonfirmasi fenomena ini dengan data: 39.1% responden mengaku pernah walaupun
tidak sering bergotong royong. Selanjutnya, 11 responden atau sebesar 23.9% lainnya
mengaku jarang bergotong royong semasa pandemi.

Mentalitas "It's Not My Problem" semakin menguat di kalangan anak muda,
menggantikan semangat gotong royong yang telah menjadi DNA bangsa Indonesia.
Fenomena ini tidak terjadi dalam semalam, melainkan melalui proses pembiasaan yang
dimediasi oleh teknologi dan gaya hidup modern. Ketika interaksi sosial lebih banyak
terjadi di ruang virtual daripada ruang fisik, empati dan kepedulian sosial mengalami
atrofi. Homo Virtualis atau ‘“Manusia Virtual” terutama generasi muda saat ini sedang
menghadapi tantangan sosial dengan risiko berdampak bagi kesehatan mental dan
mendorong munculnya krisis identitas (Pasha et al., 2021). Hilangnya semangat gotong
royong ini bertentangan dengan nilai Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia yang
seharusnya menjadi panduan dalam kehidupan berbangsa.

Peter Berger dengan tepat memperkirakan bagaimana ideologi kapitalis akan
mendominasi dan secara bertahap mengubah masyarakat. Selain mengubah struktur
ekonomi, penyebaran kapitalisme di Indonesia juga menghancurkan nilai-nilai
komunalisme yang menjadi dasar masyarakat. Konsumerisme telah berkembang
menjadi gaya hidup baru yang mengalihkan perhatian dari nilai-nilai nasional ke arah
akumulasi material. Afandi et al. (2023) mencatat faktor eksternal yang signifikan:
Banyaknya produk dari luar negeri masuk ke Indonesia sehingga menyebabkan
kecintaan terhadap produk lokal menghilang. Gaya hidup konsumtif yang dipromosikan
melalui media sosial telah menciptakan disorientasi nilai di mana nilai seseorang diukur
dari apa yang dimiliki, bukan dari kontribusi sosialnya. Fenomena ini sejalan dengan
temuan Fauziah (2022) bahwa remaja millennial mengalami pergeseran pemahaman
nilai-nilai sosial budaya - mereka memahami nilai-nilai tersebut secara teoretis tanpa
menginternalisasi substansi maknanya. Instagram, dengan kultur "flexing"-nya, telah
menjadi ruang konstruksi identitas baru yang mendorong perilaku konsumtif dan
menggerus nilai kesederhanaan serta kebersamaan yang merupakan bagian dari
identitas nasional Indonesia.

Kampus, yang seharusnya menjadi benteng terakhir untuk mempertahankan
prinsip-prinsip luhur bangsa, sekarang menjadi tempat yang paling intens terjadi

2134



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

perubahan identitas. Kampus berfungsi sebagai tempat untuk membangun identitas
sosial dan mencerminkan perubahan besar yang terjadi di tingkat nasional. Mahasiswa,
yang diharapkan menjadi "agent of change", dalam banyak kasus justru menjadi agen
erosi yang secara tidak sadar berkontribusi pada pengikisan identitas nasional. Pasha et
al. (2021) menemukan dalam surveinya: 47.8% mengaku sangat setuju bahwa kebiasaan-
kebiasaan baru yang muncul di masa pandemi telah berdampak pada kesehatan mental
dan mendorong munculnya krisis identitas . Fenomena ini kontradiktif dengan visi
pendidikan nasional yang bertujuan membentuk generasi yang bangga dengan identitas
kebangsaannya.

Pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan multikultural
dapat menjadi strategi efektif untuk memperkuat identitas nasional (Amalina, 2022).
Pendidikan multikultural mengajarkan nilai-nilai seperti toleransi, keterbukaan,
kemanusiaan, kearifan lokal, keadilan, dan cinta tanah air yang sangat relevan dalam
konteks Indonesia yang beragam. Namun, tantangannya adalah bagaimana membuat
pembelajaran tersebut relevan dengan konteks kehidupan mahasiswa millennial yang
sudah sangat terpengaruh oleh kultur global dan teknologi gadget yang menjadi faktor
utama pergeseran nilai-nilai sosial budaya.

Di kampus, merevitalisasi Pancasila sebagai identitas nasional menghadapi banyak
masalah. Nilai-nilai Pancasila sangat universal dan dapat diterapkan di mana pun.
Namun, seringkali dianggap sebagai dogma kaku yang tidak relevan dengan dunia
modern.  Rekontekstualisasi Pancasila diperlukan agar dapat berbicara dengan
"bahasa" generasi millennial sambil mempertahankan nilai-nilai dasar. Afandi et al.
(2023) mengidentifikasi dampak konkret krisis identitas: kasus-kasus seperti tawuran,
pemuda yang digrebek karena pesta narkobanya, siswa yang merokok kemudian
menantang gurunya, hingga kabar seorang remaja warga Indonesia yang terang-
terangan membakar bendera merah putih. Kampus harus bertransformasi dari sekadar
tempat transfer pengetahuan menjadi ruang pembentukan karakter yang mampu
mengintegrasikan pembentukan intelektualitas dengan pembangunan karakter
kebangsaan berbasis nilai-nilai luhur bangsa.

Fenomena erosi identitas nasional dalam kehidupan sehari-hari adalah fenomena
yang kompleks dan memiliki banyak aspek. Tidak ada cara yang mudah atau reaktif
untuk mengatasi masalah ini. Diperlukan rencana yang menyeluruh yang melibatkan
berbagai stakeholder dan berfungsi pada berbagai tingkatan. Generasi muda yang
bertugas sebagai penerus bangsa dapat dengan mudah terpengaruh kebudayaan asing.
Jika tidak segera diambil langkah antisipasi, dapat menyebabkan lunturnya rasa
nasionalisme dan identitas nasional tersebut (Alfiana & Najicha, 2022). Di tingkat
individu, diperlukan peningkatan kesadaran kritis tentang bagaimana rutinitas sehari-
hari membentuk identitas dan bagaimana teknologi gadget memengaruhi nilai-nilai
sosial budaya. Di tingkat institusional, terutama di bidang pendidikan, diperlukan
reformasi kurikulum yang mengintegrasikan pembentukan karakter kebangsaan
dengan pengembangan kompetensi akademik melalui pendidikan multikultural. Di
tingkat sosial, diperlukan gerakan kultural untuk merevitalisasi nilai-nilai yang dirusak
oleh teknologi saat ini dan nilai-nilai yang ditanamkan di dalamnya.

2135



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

Identitas nasional Indonesia tidak boleh dipahami sebagai entitas statis yang harus
dipreservasi dalam bentuk aslinya, melainkan sebagai konstruksi sosial yang dinamis.
Tantangannya adalah bagaimana mengelola evolusi tersebut agar tetap
mempertahankan nilai-nilai luhur bangsa - seperti toleransi, gotong royong, dan sopan
santun yang ditemukan Fauziyah (2022) - sambil beradaptasi dengan tuntutan zaman.
Amalina (2022) menawarkan solusi melalui pendidikan multikultural yang
mengintegrasikan nilai-nilai keberagaman dengan kesadaran identitas nasional: menjadi
terbuka terhadap dunia tanpa kehilangan kearifan lokal yang menjadi jati diri bangsa.
Upaya mengatasi erosi identitas nasional bukan tentang menolak modernitas atau
globalisasi, melainkan tentang negosiasi kreatif antara yang lokal dan global, antara
tradisi dan inovasi, antara preservasi dan transformasi. Hanya dengan pendekatan
dialektis yang mempertimbangkan kompleksitas pergeseran nilai-nilai sosial budaya
akibat pengaruh teknologi dan globalisasi, identitas nasional Indonesia dapat bertahan
dan berkembang di era disrupsi yang semakin intensif.

Kesimpulan dan Saran

Penelitian ini mengungkapkan fenomena erosi identitas nasional yang diam-diam
terjadi, yang menunjukkan bahwa nilai-nilai dasar bangsa Indonesia berubah melalui
mekanisme yang sangat halus dan sulit diidentifikasi. Tampaknya rutinitas sehari-hari
anak muda, seperti pola makan, interaksi, dan tujuan hidup, telah menghancurkan sifat
ramah dan peduli sesama yang selama ini menjadi identitas bangsa. Temuan ini sejalan
dengan hasil penelitian Fauziah (2022) yang menemukan bahwa 68% remaja millennial
memahami konsep toleransi sebagai sikap saling menghormati, namun
implementasinya dalam kehidupan sehari-hari menunjukkan kesenjangan yang
signifikan, di mana mereka memahami nilai-nilai sosial budaya hanya sebagai
pemahaman teoretis tanpa menginternalisasi substansi maknanya. Realitas ini
mengonfirmasi bahwa proses erosi identitas nasional berlangsung pada level yang lebih
dalam dari sekadar perubahan perilaku permukaan. Masih ada anak-anak di zaman
modern yang tidak memiliki perasaan nasionalisme yang kuat. Hal ini disebabkan oleh
beberapa hal, seperti kurangnya kesadaran akan nilai-nilai nasional, pengaruh budaya
dari negara lain, dan kurangnya pemahaman tentang identitas nasional dalam sistem
pendidikan (Afandi et al., 2023).

Globalisasi telah menciptakan kondisi di mana generasi muda Indonesia berada
dalam ruang kontestasi permanen antara nilai-nilai lokal dan global. Alfiana & Najicha
(2022) dalam penelitiannya menegaskan bahwa Generasi muda yang bertugas sebagai
penerus bangsa dapat dengan mudah terpengaruh kebudayaan asing. Jika tidak segera
diambil langkah antisipasi, hal ini tentu saja akan menimbulkan krisis identitas nasional.
Peringatan ini terbukti dalam berbagai manifestasi, mulai dari dominasi bahasa asing
dalam komunikasi sehari-hari, adopsi gaya hidup konsumtif, hingga memudarnya
partisipasi dalam aktivitas komunal. Data dari Pasha et al. (2021) yang menunjukkan
bahwa 39.1% responden mengaku pernah walaupun tidak sering bergotong royong dan
23.9% lainnya mengaku jarang bergotong royong semasa pandemi, mengindikasikan
penurunan signifikan dalam praktik nilai-nilai kolektif yang menjadi fondasi masyarakat
Indonesia. Pasha et al. (2021) juga mencatat bahwa Pada masa pandemi ini, terbatasnya

2136



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

aktivitas sosial membuat kegiatan nasionalisme berkurang seperti upacara bendera,
upacara hari nasional, bergotong royong, melakukan acara adat, dan kegiatan
nasionalisme lainnya.

Karena kompleksitas masalah ini, diperlukan pendekatan menyeluruh yang tidak
hanya bersifat reaktif tetapi juga preventif dan konstruktif. Amalina (2022) menawarkan
solusi melalui pembelajaran sejarah kebudayaan Indonesia berbasis pendidikan
multikultural yang mengajarkan nilai-nilai seperti toleransi, keterbukaan, kemanusiaan,
kearifan lokal, keadilan, dan cinta tanah air. Pendekatan ini sangat relevan mengingat
pembelajaran multikultural dapat menjadi jembatan yang menghubungkan warisan
budaya lokal dengan tuntutan adaptasi global. Afandi et al. (2023) menegaskan bahwa
Sebagaimana dikemukakan oleh Abu Bakar (2018) bahwa langkah yang paling strategis
dalam membangun rasa nasionalisme terutama pada jiwa anak muda adalah melalui
lembaga pendidikan. Institusi pendidikan, mulai dari tingkat dasar hingga perguruan
tinggi, perlu merevitalisasi kurikulum dengan mengintegrasikan pembelajaran nilai-nilai
budaya lokal melalui metode yang kontekstual dan partisipatif. Pembelajaran tidak
boleh terjebak pada transfer pengetahuan teoretis semata, melainkan harus melibatkan
peserta didik dalam pengalaman langsung yang memungkinkan internalisasi nilai-nilai
tersebut.

Dalam konteks keluarga sebagai institusi primer, diperlukan penguatan peran
orang tua dalam transmisi nilai-nilai budaya. Program-program pemberdayaan keluarga
yang mengintegrasikan pemahaman tentang pentingnya pelestarian identitas nasional
di era digital menjadi sangat krusial. Afandi et al. (2023) menyatakan Lingkup keluarga
terutama orang tua merupakan pelopor dasar kesadaran kebangsaan dan mental
nasionalis anak. Keluarga harus menjadi benteng pertama dalam memfilter pengaruh
negatif globalisasi sambil tetap mendorong anak-anak untuk mengadopsi aspek-aspek
positif dari perkembangan global. Sementara itu, komunitas lokal perlu direvitalisasi
sebagai ruang praktik nilai-nilai kolektif melalui kegiatan-kegiatan yang melibatkan
partisipasi aktif generasi muda, bukan sekadar instruksi atau kewajiban formal. Data dari
Pasha et al. (2021) menunjukkan Dari 46 responden yang dimintai jawaban, 76.1% atau 35
responden mengaku telah mengamalkan identitas nasional dalam kehidupan sehari hari.
Selanjutnya, sebanyak 19.6% atau 9 lainnya mengaku telah menerapkan identitas
nasional walaupun belum sungguh-sungguh.

Menghadapi dominasi platform digital dalam kehidupan generasi muda,
pengembangan literasi digital kritis menjadi kebutuhan mendesak. Literasi ini tidak
hanya mencakup kemampuan teknis menggunakan teknologi, tetapi lebih penting lagi
adalah kemampuan kritis dalam memilah, menganalisis, dan mengevaluasi konten yang
dikonsumsi. Pasha et al. (2021) melaporkan bahwa Berdasarkan laporan
DataReportal.com di 2021, jumlah pengguna media sosial di Indonesia meningkat hingga
10 juta pengguna dalam 1 tahun yang setara dengan 61,8% total populasi dan didominasi
rentang umur 18-34 tahun. Penelitian mereka juga menemukan bahwa Microsoft juga
baru merilis Digital Civility Index (Indeks Keberadaban Digital) Indonesia pada posisi ke-
29 secara global dengan angka diskriminasi dan perundungan di sosial media yang
tinggi. Sangat penting bagi generasi muda untuk memahami perbedaan antara meniru
budaya yang dapat merusak identitas lokal dan menerima inovasi global yang

2137



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

bermanfaat. Untuk pelestarian budaya, pendekatan kreatif juga diperlukan; teknologi
harus dilihat sebagai alat untuk mencatat, mempromosikan, dan merevitalisasi tradisi
lokal dengan cara yang relevan bagi generasi digital native.

Penemuan penelitian inijuga menggarisbawahi betapa pentingnya penelitian lebih
lanjut untuk mempelajari mekanisme psikologis dan sosiologis yang mendasari erosi
identitas nasional. Pengembangan instrumen pengukuran yang lebih komprehensif
diperlukan untuk mengukur tingkat erosi identitas nasional pada berbagai kelompok
usia dan latar belakang sosial. Pemahaman yang lebih mendalam tentang kejadian ini
akan diperoleh melalui penelitian yang menggabungkan analisis dari bidang komunikasi,
antropologi, sosiologi, dan psikologi. Afandi et al. (2023) dalam pembahasan mereka
mengidentifikasi faktor internal penyebab menurunnya nasionalisme yang mencakup:
Pemerintahan era reformasi tidak sesuai dengan harapan anak, Sikap dari keluarga dan
masyarakat yang ada disekitar anak tidak menggambarkan adanya rasa nasionalisme,
Demonstrasi tidak terkendali serta demokratisasi yang melebihi batas etika dan batas
tata krama. Hasil penelitian tersebut dapat menjadi basis empiris untuk merumuskan
kebijakan publik yang lebih efektif dalam menjaga keseimbangan antara keterbukaan
terhadap pengaruh global dan pelestarian identitas nasional.

Pemerintah memiliki peran strategis dalam upaya pelestarian identitas nasional.
Peranan pihak pemerintah juga sangat berpengaruh dalam menumbuhkan sikap
nasionalisme pada anak, sebagaimana kita ketahui bahwa pemerintah menjadi panutan
bagi masyarakat yang berada di bawah naungan pemerintah itu sendiri baik perihal
dalam peraturan maupun kebijakan yang diberikan (Afandi et al., 2023). Mereka juga
menyebutkan berbagai inisiatif pemerintah termasuk mengadakan berbagai bentuk
kegiatan yang berharap dapat menegakkan sikap nasionalisme dan patriotisme
misalnya, mengadakan seminar dan pagelaran pameran kebudayaan, mewajibkan
pegawai negeri sipil (PNS) untuk memakai seragam batik setiap satu minggu sekali.
Program-program ini perlu dirancang secara sistematis dan berkelanjutan untuk
memastikan efektivitasnya dalam jangka panjang.

Pada akhirnya, mengatasi erosi senyap identitas nasional bukanlah tanggung
jawab satu pihak, melainkan memerlukan kesadaran kolektif dan tindakan terkoordinasi
dari seluruh elemen masyarakat - mulai dari keluarga, institusi pendidikan, pemerintah,
hingga masyarakat sipil - untuk memastikan bahwa Indonesia dapat mempertahankan
jati dirinya sebagai bangsa yang ramah dan peduli sesama sambil tetap adaptif terhadap
perkembangan zaman. Seperti yang disimpulkan oleh Afandi et al. (2023), Di era
kontemporer ini masih banyak ditemui anak-anak yang rasa nasionalisme terhadap
negaranya begitu kurang dikarenakan arus teknologi yang begitu pesat dan pengaruh
lingkungan lainnya. Untuk mempertahankan rasa nasionalisme tersebut maka sangat
diperlukan peran orang tua, guru serta pemerintah dalam mewujudkan generasi bangsa
yang cinta akan tanah air. Upaya ini memerlukan komitmen jangka panjang dan
konsistensi dalam implementasi berbagai strategi yang telah dirumuskan, dengan tetap
mempertimbangkan dinamika perubahan sosial dan teknologi yang terus berkembang.

2138



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2130-2139 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Afandi, Dewantara, J. A., Asmawati, Jawanti, A. P. M., Sari, M. N., Syafitri, D., & Annesta,
D. (2023). Kurangnya Rasa Nasionalisme pada Anak: Tantangan dan Upaya
Penguatan Identitas Nasional di Era Kontemporer Developing High Order
Thinking Stimulation Model for Pre-Service Teachers’ Science Education View
project. Jurnal PPKn, 11(2). https://www.researchgate.net/publication/372958986

Alfiana, H. N., & Najicha, F. U. (2022). Krisis Identitas Nasional sebagai Tantangan
Generasi Muda di Era Globalisasi. Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 9(1), 45-52.
https://doi.org/10.32493/jpkn.vQi1.y2022.p45-52

Amaling, S. N. (2022). Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Indonesia berbasis Pendidikan
Multikultural. Jurnal Riset Dan Konseptual, 7 (4), 853-862. http://repository.uin-
malang.ac.id/11988/

Faslah, R. (2024). Identitas Nasional, Geostrategi, dan Geopolitik. PT. Literasi Nusantara
Abadi Grup. http://repository.uin-malang.ac.id/20872/

Fauziah, N. (2022). Eksplorasi Nilai-Nilai Sosial Budaya Pada Remaja Millenial. Jurnal
Pendidikan Nilai Dan Pembangunan Karakter, 6 (2). http://repository.uin-
malang.ac.id/12251/

Pasha, S., Perdana, M., Nathania, K., & Khairunnisa, D. (2021). Upaya Mengatasi Krisis
Identitas Nasional Generasi Z Di Masa Pandemi. Jurnal Kewarganegaraan, 5(2),
651-659. https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1937

Siregar, A., Yanti, D., Sipayung, D., Adani, M., Rianti, N., & Purnamasari, I. (2024).
Pengaruh Globalisasi Terhadap Eksistensi Identitas Budaya Lokal dan Pancasila.
JALAKOTEK: Journal of Accounting Law Communication and Technology, 1(2), 333-
341. https://doi.org/10.57235/jalakotek.v1i2.2385

2139



