Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 2048-2055 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Theosofi iman dalam islam: Pondasi spiritualitas dan
akhlak

Muhammad Fikri Adzaki', Mahyaril Salim Fahrezi?>, Ahmed Haikal Addarwisy 3,EI
Pachsy Nirwana Sakti4,

%234 program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: fikriadzaki1s@gmail.com

ABSTRAK

Pemahaman theosofi dalam keimanan Islam memainkan peran krusial
dalam menumbuhkan kesadaran spiritual serta membentuk perilaku etis
umat muslim. Iman tidak hanya dipahami sebagai penerimaan terhadap
ajaran islam, tetapi juga sebagai kekuatan batin yang membimbing
manusia dalam menjalin relasi yang harmonis dengan allah, sesama
manusia, dan seluruh makhluk ciptaannya. Iman yang mendalam
melahirkan rasa empati, tanggung jawab moral, dan kepedulian sosial yang
memperkuat tatanan kehidupan individu dan masyarakat. Jurnal ini
mengkaji hubungan antara keyakinan keagamaan, pemikiran theosofis,
dan kontribusinya terhadap pembentukan karakter mulia. Berdasarkan pemikiran tokoh-tokoh spiritual
seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Jalaluddin Rumi, ditemukan bahwa iman yang dijalani dengan kesadaran
akan menghidupkan spiritualitas sejati. Spiritualitas ini tidak hanya memberi ketenangan batin, tetapi juga
tercermin dalam tindakan etis yang berkelanjutan. Dalam kerangka ini, theosofi menjadi jembatan
konseptual yang menghubungkan aspek batin (esoteris) dan lahir (eksoteris) dalam Islam, membantu
membentuk manusia yang seimbang, bijaksana, dan berorientasi pada nilai-nilai kebaikan yang universal.
Dengan demikian, iman, theosofi, dan akhlak merupakan pilar utama dalam pembentukan pribadi ideal
menurut ajaran Islam.

Kata Kunci:
Theosofi, iman,
spiritualitas, akhlak,
islam

Keywords:

Theosophy, faith,
spirituality, morality (or
ethics), islam

ABSTRACT

The understanding of theosophy within Islamic faith plays a vital role in fostering spiritual awareness and
shaping the ethical behavior of Muslims. Faith is not merely seen as the acceptance of Islamic teachings,
but also as an inner force that guides individuals in building harmonious relationships with Allah, fellow
human beings, and all of His creations. Deep faith gives rise to empathy, moral responsibility, and social
concern, thereby strengthening both individual and communal life. This journal explores the relationship
between religious belief, theosophical thought, and their contribution to the development of noble
character. Drawing upon the thoughts of spiritual figures such as Al-Ghazali, Ibn Arabi, and Jalaluddin
Rumi, it is revealed that faith practiced with full awareness gives birth to true spirituality. This spirituality
not only brings inner peace but is also reflected in consistent ethical actions. Within this framework,
theosophy serves as a conceptual bridge connecting the inner (esoteric) and outer (exoteric) dimensions
of Islam, aiding in the formation of a balanced, wise, and morally upright individual. Thus, faith, theosophy,
and ethics stand as core pillars in shaping the ideal human character according to Islamic teachings.

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Islam sebagai agama yang menyeluruh tidak hanya mengatur aspek ritual dan
ibadah, tetapi juga memberikan perhatian besar terhadap pembentukan kepribadian
dan karakter manusia. Salah satu fokus utama ajaran Islam adalah pembinaan akhlak
sebagai cerminan keimanan yang sejati. Dalam konteks ini, keimanan tidak dapat
dipisahkan dari dimensi spiritual dan moral seorang individu. Perpaduan antara nilai-nilai
spiritual dan etika Islam melahirkan sistem pembinaan diri yang utuh dan seimbang.
Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam tentang iman serta pendekatan filosofis
seperti theosofi menjadi penting untuk memperkaya perspektif dalam mengkaji
spiritualitas dan akhlak dalam Islam.

Menurut (Fajrin et al., 2024), pembentukan akhlak atau karakter yang mulia adalah
salah satu aspek utama dalam ajaran islam. Iman dalam islam bukan hanya sekadar
kepercayaan formal terhadap ajaran agama, melainkan sebuah dimensi spiritual yang
membentuk landasan hidup seorang Muslim secara menyeluruh. Melalui iman, individu
dibimbing untuk memahami hubungan antara dirinya dengan allah, sesama manusia,
dan alam semesta secara lebih dalam dan bermakna. Dalam kerangka ini, pendekatan
theosofi memberikan perspektif filosofis yang kaya tentang hakikat iman sebagai
jembatan penghubung antara dunia lahiriah dan batiniah. Theosofi, yang banyak
ditemukan dalam tradisi tasawuf dan pemikiran para ulama besar, menekankan
pentingnya pengalaman spiritual sebagai inti pembentukan akhlak yang mulia. Dengan
demikian, iman dan theosofi bersama-sama berperan sebagai fondasi utama dalam
pembentukan spiritualitas dan etika moral dalam islam. Kajian ini bertujuan menggali
keterkaitan dan kontribusi theosofi dalam memperdalam pemahaman iman serta
dampaknya terhadap pembentukan karakter yang seimbang dan berintegritas.

Iman dalam islam tidak hanya berarti percaya secara lisan atau intelektual, tetapi
merupakan keyakinan yang menyatu dalam hati, diucapkan dengan lisan, dan
diwujudkan melalui perbuatan. Iman memiliki tingkatan yang mencerminkan kedalaman
spiritual seseorang. Pengembangan akhlak atau karakter mulia merupakan salah satu
aspek fundamental dalam ajaran islam. Dalam konteks ini, iman memiliki peran yang
sangat penting dalam membentuk pribadi seorang muslim. Iman saling berkaitan dan
bekerja secara sinergis untuk membentuk individu yang berperilaku etis, memiliki akhlak
yang luhur, dan berkembang secara spiritual maupun moral. Iman memberikan pondasi
keyakinan yang kokoh kepada allah SWT. Dengan iman yang kuat, seorang muslim
mampu menjalani kehidupan dengan penuh keikhlasan, berserah diri kepada kehendak
allah, dan menjadikan ajaran agama sebagai pegangan utama (Ramadhani et al., 2024).

Dalam realitas kehidupan sehari-hari, perpaduan antara iman dan akhlak menjadi
tolok ukur kualitas keislaman seseorang. Iman bukan hanya sebatas keyakinan tanpa
diwujudkan dalam perilaku tidak akan membawa dampak transformatif dalam
kehidupan pribadi maupun sosial. Oleh karena itu, peran theosofi menjadi signifikan
karena mengajarkan pentingnya perjalanan batin (suluk) dan kesadaran spiritual yang
mendalam sebagai jalan menuju kematangan iman. Dalam tradisi islam, tokoh-tokoh
seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi menekankan bahwa iman sejati tidak cukup hanya
difahami secara rasional, tetapi harus dirasakan dan dihayati melalui pengalaman

2049



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

spiritual yang konkret. Melalui proses ini, seorang Muslim tidak hanya memahami
kebenaran, tetapi juga menjalani dan mempraktikkannya dalam kehidupan nyata
dengan penuh kesadaran, keikhlasan, dan komitmen moral yang tinggi.

Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode studi pustaka (library
research), yaitu jenis penelitian yang dilakukan melalui serangkaian aktivitas yang
berkaitan dengan pengumpulan data dari sumber-sumber pustaka, seperti membaca,
mencatat, dan mengelola bahan referensi yang relevan. Studi pustaka bertujuan untuk
memperoleh informasi dari berbagai literatur seperti buku, jurnal ilmiah, koran, majalah,
dan dokumen lainnya yang mendukung topik penelitian. Dalam proses pengumpulan
teori, peneliti berusaha mencari dan menghimpun sebanyak mungkin informasi yang
berkaitan dengan pokok bahasan dari berbagai sumber pustaka yang kredibel. Sumber-
sumber ini meliputi buku, jurnal, artikel ilmiah, tesis, disertasi, hingga sumber daring
yang valid. Setelah informasi yang relevan berhasil dikumpulkan, data tersebut akan
disusun secara sistematis untuk dianalisis dan dijadikan dasar dalam penyusunan
hasil penelitian.

Pembahasan

Definisi Iman

Iman dalam islam berarti meyakini sepenuh hati, mengucapkannya dengan lisan,
dan membuktikannya melalui perbuatan nyata. Iman memiliki tingkatan, dimulai dari
sekadar mengenal prinsip dasar kepercayaan, lalu meningkat ke tahap kesadaran,
hingga mencapai haqqul yaqgin keyakinan yang disertai kepatuhan penuh kepada allah
SWT. Melalui keyakinan terhadap enam rukun iman, seorang muslim dibimbing untuk
menjalani hidup dengan penuh pengabdian, terbebas dari dorongan hawa nafsu, dan
selalu mengarah pada keridhaan allah sebagai tujuan utama. Selain sebagai dasar
kepercayaan, iman juga berperan besar dalam menjaga kesehatan jiwa. Dalam
pandangan islam, orang yang beriman akan merasakan kedamaian, ketenangan, dan
kebahagiaan yang hakiki. Keimanan ibarat penawar bagi kegelisahan hati, karena hanya
kepada allah seseorang berserah diri, berharap, dan memohon pertolongan. Keteguhan
iman inilah yang menjauhkan manusia dari keresahan batin dan membawanya pada
kehidupan yang tenang dan penuh makna (Ramadhani et al., 2024).

Lebih dari itu, iman juga menjadi pondasi dalam membentuk akhlak dan perilaku
seseorang dalam kehidupan sehari-hari. iman berfungsi sebagai kekuatan utama
sekaligus pelindung bagi seseorang dalam menghadapi berbagai bentuk keburukan dan
perilaku yang tidak baik. Ketika iman seseorang kuat, hal itu tercermin jelas dalam
ucapan, sikap, serta tindakan yang menunjukkan nilai-nilai kebaikan. Orang yang
beriman cenderung menghindari segala sesuatu yang dapat membahayakan dirinya
sendiri maupun orang lain. Hal ini menunjukkan bahwa iman tidak hanya berperan
sebagai keyakinan batin, tetapi juga memiliki dimensi sosial sebagai bukti nyata
penerapan ajaran agama. Saat iman telah tertanam kokoh dalam diri seseorang, perilaku
dan sikapnya akan sejalan dengan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis.

2050



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

Dengan demikian, iman menjadi filter moral yang membimbing seseorang agar
senantiasa menjalankan syariat agama dengan kesadaran penuh.

Individu yang tumbuh dalam lingkungan yang sarat dengan nilai-nilai islam akan
memancarkan cara hidup yang sesuai dengan ajaran agama secara menyeluruh. Perilaku
luar yang nampak merupakan cerminan dari keadaan hati dan jiwa yang selalu terikat
pada prinsip-prinsip islam. Jiwa yang berlandaskan nilai-nilai agama menjadi sumber
utama dalam menentukan sikap dan tindakan sehari-hari. Pendidikan islam bertujuan
membentuk pribadi yang berakhlak mulia melalui proses pembelajaran yang berfokus
pada nilai spiritual. Tujuan ini juga sejalan dengan visi pendidikan nasional Indonesia
yang mengutamakan pembentukan manusia beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, cerdas, terampil, berbudi pekerti luhur, dan memiliki semangat cinta tanah
air. Dengan bekal tersebut, individu diharapkan mampu mengembangkan diri serta
memberikan kontribusi positif bagi pembangunan bangsa (Mella Novita, Indah Yulika
Pratiwi, Dimas Arya Ahmadi Sormin, Zulfahmi, 2024).

dalam hati dan diwujudkan dalam perilaku yang luhur. Akhlak tidak hanya
dipahami sebagai kebiasaan baik secara lahiriah, melainkan hasil dari penyucian jiwa dan
kedekatan spiritual dengan Allah (Hasbi, 2020). Proses pembentukan akhlak mulia
dalam tasawuf melalui tiga tahapan penting, yaitu takhalli (mengosongkan diri dari sifat-
sifat tercela), tahalli (menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji), dan tajalli (munculnya
cahaya ilahi dalam hati yang memantulkan akhlak yang sempurna). Ketiga tahapan ini
menunjukkan bahwa iman sejati tidak berhenti pada pengakuan keyakinan, tetapi harus
diteruskan dalam bentuk pengamalan akhlak yang nyata. Oleh karena itu, tasawuf
akhlaki memandang bahwa akhlak adalah buah dari iman yang mendalam, dan tujuan
utama perjalanan spiritual seorang hamba adalah meneladani akhlak Nabi Muhammad
SAW.

Iman sebagai Fondasi Spiritualitas dan Akhlak

Akhlak merupakan kondisi batin seseorang yang mendorongnya untuk melakukan
suatu perbuatan secara otomatis tanpa perlu pemikiran atau pertimbangan terlebih
dahulu, karena perbuatan tersebut sudah menjadi kebiasaan yang melekat dalam
dirinya(Bakri, 2020). Kata “akhlak” berasal dari bahasa Arab khuluq, yang berarti budi
pekerti, perangai, atau tingkah laku. Menurut Ibn Miskawaih, akhlak adalah keadaan
jiwa yang mampu menghasilkan tindakan secara spontan karena sudah terbiasa. Istilah
ini sering disejajarkan dengan etika dan moral karena semuanya berhubungan dengan
perilaku manusia. Etika, yang berasal dari kata Yunani ethos, berarti kebiasaan atau
watak dan berkembang sebagai ilmu yang membahas perilaku manusia. Moral bersifat
mutlak dan berlaku secara umum, sementara etiket lebih berkaitan dengan sopan
santun yang bersifat relatif tergantung budaya dan tempat. Akhlak juga kerap diartikan
sebagai karakter, meskipun karakter lebih menekankan pada aspek praktis dan keunikan
pribadi, sedangkan akhlak bersifat menyeluruh dan menunjukkan kesalehan. Dalam
tradisi tasawuf, akhlak tidak hanya menjadi ajaran dasar tetapi juga hasil dari proses
penyucian hati, karena hanya hati yang bersih yang mampu melahirkan perbuatan baik.
Oleh sebab itu, akhlak mencerminkan sikap batin yang mendorong seseorang untuk
berbuat baik secara sadar, konsisten, dan berdasarkan dorongan spiritual.

2051



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

Iman bukan hanya sekadar keyakinan dalam hati, tetapi merupakan fondasi utama
yang menjiwai seluruh aspek kehidupan seorang muslim, termasuk dalam membentuk
spiritualitas dan akhlaknya. Akhlak yang baik tidak muncul dari kehampaan nilai,
melainkan merupakan cerminan langsung dari kekuatan iman seseorang. Said Nursi
menegaskan bahwa akhlak bukan sekadar seperangkat aturan sosial, tetapi bagian yang
tidak terpisahkan dari akidah Islam itu sendiri. Dengan kata lain, akhlak merupakan
manifestasi nyata dari keimanan yang kokoh kepada Allah Swt., yang memengaruhi
perilaku lahiriah seorang mukmin dalam kehidupan sehari-hari (Darmadi, 2025).

Hubungan antara tasawuf dan akhlak sangat erat dan tidak dapat dipisahkan.
Bahkan, bisa dikatakan bahwa salah satu tujuan utama dari ajaran tasawuf adalah
pembentukan dan penyempurnaan akhlak seorang Muslim. Tasawuf merupakan ajaran
dalam Islam yang berfokus pada pembinaan aspek spiritual dan kejiwaan agar
senantiasa dekat dengan Allah. Proses ini dilakukan melalui penyucian hati dari berbagai
penyakit batin, seperti kesombongan, ketamakan, merasa diri paling benar, fanatisme
terhadap satu pandangan, iri hati, dan riya. Dalam praktiknya, tasawuf menjadi bagian
integral dari kehidupan sehari-hari sebagai wujud nyata dari pengamalan nilai-nilai
spiritual Islam (Yasin & Sutiah, 2020).

Perbuatan baik seorang mukmin, termasuk akhlaknya yang luhur, bersumber dari
iman kepada Allah. Iman yang hidup akan menumbuhkan karakter mulia, seperti
kejujuran, amanah, dan kasih sayang, yang pada akhirnya menciptakan kedamaian bagi
individu maupun masyarakat. Iman tidak hanya membentuk spiritualitas pribadi, tetapi
juga menjadi kekuatan yang menciptakan keamanan sosial dan harmoni dalam
kehidupan bermasyarakat. la berkata bahwa “iman yang merupakan sumber akhlak baik
dan karakter mulia tidak hanya menciptakan keamanan tetapi juga menjamin
terwujudnya keamanan tersebut.

Pandangan ini juga sejalan dengan pemikiran Ibnu Taimiyah, yang menyatakan
bahwa meskipun orang-orang non muslim mungkin memiliki sifat-sifat terpuji, seperti
kejujuran dan kesetiaan, sifat-sifat tersebut tidak memiliki nilai spiritual jika tidak berakar
pada iman kepada Allah. Akhlak mulia dalam Islam bukan hanya soal etika sosial, tetapi
harus disertai dengan keimanan yang benar sebagai dasar keyakinan. Oleh karena itu,
iman menjadi motor utama yang memurnikan hati, mengarahkan perilaku, dan
membentuk spiritualitas sejati yang menyatu dalam akhlak seorang Muslim.

Peningkatan akhlaq al-karimah dalam masyarakat tidak dapat dilepaskan dari
pembinaan religiusitas melalui kegiatan keagamaan yang rutin dan bermakna, seperti
kajian kitab kuning dan wirid. Kegiatan ini berhasil menumbuhkan kesadaran beragama,
memperkuat keimanan, memberikan nilai-nilai penguatan pada masyarakat, serta
menumbuhkan akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari (Hilmi et al., 2020). Melalui
pembacaan hadis dan dzikir bersama, masyarakat mengalami perubahan positif dalam
sikap spiritual maupun sosial, seperti meningkatnya ketekunan ibadah, munculnya rasa
khusyu’ dan thuma’ninah, serta terciptanya lingkungan yang lebih bersih dari pergaulan
bebas. Hal ini menunjukkan bahwa iman yang kuat akan membentuk akhlak yang mulia,
dan kegiatan keagamaan yang terarah dapat menjadi media efektif dalam mewujudkan
karakter mukmin sejati yang tidak hanya baik dalam hubungan dengan Allah, tetapi juga
dalam interaksi sosial (Faisol et al., 2023).

2052



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

Hubungan Iman Antara Akhlak

Iman dan akhlak memiliki keterkaitan yang erat dan saling memberikan pengaruh
satu sama lain. Keimanan berperan sebagai landasan utama dalam membentuk akhlak,
sebab individu yang memiliki keyakinan yang kuat akan terdorong untuk berperilaku
baik, seperti jujur, sabar, serta bertanggung jawab, bukan semata-mata karena aturan
sosial, melainkan karena kesadaran bahwa setiap amal perbuatannya diawasi oleh Allah.
Sebaliknya, akhlak yang mulia mencerminkan tingkat keimanan seseorang. Hal ini sesuai
dengan sabda Nabi Muhammad SAW bahwa mukmin yang paling sempurna imannya
adalah mereka yang memiliki akhlak terbaik.

Pemantapan akhlaq al-karimah merupakan bagian penting dalam membentuk
kepribadian Muslim yang mulia dan utuh. Proses ini diawali dengan istighfar, yaitu
permohonan ampun atas dosa dan kesalahan, yang menumbuhkan kesadaran diri dan
kerendahan hati di hadapan Allah. Selanjutnya, muhasabah atau introspeksi diri menjadi
sarana evaluasi terhadap amal dan tingkah laku, guna memperbaiki kekurangan dan
meningkatkan kualitas diri. Kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi disebut
muroqobah, yang memotivasi seseorang untuk senantiasa berhati-hati dalam perkataan
dan perbuatan. Hal ini diperkuat dengan dzikir, yaitu mengingat Allah secara terus-
menerus yang menenangkan hati dan mempererat hubungan spiritual. Dalam ibadah,
seorang Muslim dituntut mencapai khusyu’, yakni kekhusyukan dalam hati dan pikiran,
serta thuma’ninah, yaitu ketenangan batin yang memperdalam kekhidmatan ibadah.

Akhlak dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari iman, karena akhlak merupakan
cerminan langsung dari kualitas iman seseorang. Orang yang benar imannya akan
tercermin dalam sikap dan perbuatannya yang penuh kebaikan dan kejujuran. Oleh
sebab itu, iman menjadi landasan utama dalam pembentukan akhlak. Nilai-nilai seperti
menjaga lisan (khifdul lisan), khusnudzon (berprasangka baik), adil, dan shidiq (jujur)
tumbuh dari hati yang dipenuhi iman yang kokoh. Iman juga mendorong seseorang
untuk bersedekah (shodagah) dengan ikhlas dan sabar ketika tertimpa musibah, karena
yakin bahwa segala sesuatu adalah ketetapan Allah yang memiliki hikmah. Dengan
demikian, iman bukan hanya keyakinan dalam hati, tetapi juga mewujud nyata dalam
bentuk akhlak yang luhur. Maka, akhlak yang baik tidak mungkin tumbuh dari hati yang
kosong dari iman. Keduanya saling menguatkan dan membentuk pribadi Muslim yang
ideal secara lahir dan batin (Khanafi, 2020).

Dalam konteks pembentukan akhlak yang kuat, pendekatan tasawuf juga
memberikan kontribusi besar, khususnya melalui konsep insan kamil yang dikenalkan
oleh Al-Jili. Gagasan insan kamil dari Al-Jili menggambarkan sosok manusia sempurna
yang seimbang secara spiritual dan sosial. Dalam kehidupan modern yang kerap diliputi
oleh kecenderungan materialistik, konsep ini menjadi tawaran solusi atas kemunduran
moral dan lunturnya nilai-nilai kemanusiaan. Melalui jenjang spiritual yang mencakup
Islam, Iman, Shalah, Ihsan, Syahadah, Shiddigiyah, hingga Qurbah, seseorang diarahkan
untuk mencapai kesadaran ilahiah yang mendalam. Kesadaran ini kemudian
memunculkan karakter yang arif dan bijaksana, yang dapat memberi kontribusi positif
bagi kehidupan sosial. Pengamalan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari
berperan besar dalam memperkuat kepribadian seseorang. Sifat-sifat seperti
kesabaran, rasa syukur, keikhlasan, dan kerelaan bukan hanya memperkokoh aspek

2053



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

batin, tetapi juga mendorong terciptanya suasana sosial yang harmonis. Individu yang
telah menghayati konsep insan kamil cenderung menjadi pribadi yang adil, empatik, dan
toleran, serta menjunjung tinggi kebenaran dan etika dalam bermasyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa tasawuf tak hanya terbatas pada ritual spiritual, melainkan juga
membawa pengaruh besar dalam kehidupan sosial (Abdillah & Soleh, 2023).

Kesimpulan dan Saran

Dalam perspektif Islam, iman tidak hanya dimaknai sebagai keyakinan dalam
pikiran semata, melainkan sebagai kekuatan batin yang mampu menumbuhkan
kesadaran spiritual dan membentuk akhlak mulia. Theosofi, terutama dalam tradisi
tasawuf yang diperkenalkan oleh tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Rumi,
berfungsi sebagai penghubung antara aspek batiniah dan lahiriah seorang individu.
Iman yang dihayati secara mendalam mendorong munculnya perilaku etis dan tanggung
jawab sosial. Hubungan antara iman dan akhlak bersifat timbal balik; iman yang kokoh
menumbuhkan akhlak yang baik, sementara akhlak yang luhur menjadi cerminan dari
kualitas iman seseorang. Dalam hal ini, pendekatan tasawuf memberi kontribusi besar
dalam membentuk kepribadian yang spiritual dan sosial secara seimbang, sebagaimana
tercermin dalam konsep insan kamil atau manusia sempurna.

Mengintegrasikan nilai iman dan akhlak dalam pendidikan lembaga pendidikan
diharapkan memasukkan unsur spiritualitas dan moralitas dalam proses pembelajaran
untuk membentuk peserta didik yang berkarakter dan beriman kuat. Mendorong
kegiatan keagamaan yang konsisten dan reflektif praktik-praktik seperti pengajian,
wirid, dan dzikir sebaiknya terus dilestarikan sebagai sarana pembinaan diri yang
memperkuat kesalehan personal dan sosial. Menghidupkan ajaran tasawuf yang relevan
dengan kehidupan modern nilai-nilai tasawuf seperti kesabaran, keikhlasan, dan rasa
syukur perlu diterapkan secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari sebagai solusi
atas tantangan moral zaman kini.

Daftar Pustaka

Abdillah, M. H., & Soleh, A. K. (2023). Konsep Insan Kamil Al-Jili dan Relevansinya
Terhadap Masyarakat Sosial Perspektif llmu Tasawuf. Mukaddimah: Jurnal Studi
Islam, 8(2), 210-232. http://repository.uin-malang.ac.id/17637/

Bakri, S. (2020). Akhlak Tasawuf Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. In
Efudepress (Issue December). https://www.researchgate.net/profile/Syamsul-
Bakri/publication/346531259 AKHLAQ_TASAWUF_Dimensi_Spiritual_dalam_Kes
ejarahan_lIslam/links/5fc65f3e299bf188d4e6d68e/AKHLAQ-TASAWUF-Dimensi-
Spiritual-dalam-Kesejarahan-Islam.pdf

Darmadi, D. (2025). Integrasi Iman dan Akhlak dalam Pemikiran Said Nursi: Fondasi
Moral dalam Kehidupan Modern. Jurnal Pemikiran Islam, 9(1), 51-90.
https://www.researchgate.net/publication/390934285 Integrasi_Iman_dan_Akh
lak_dalam_Pemikiran_Said Nursi_Fondasi_Moral _dalam_Kehidupan_Modern T
he_Integration_of Iman_and Morality_in_the Thought of Badiuzzaman_Said
_Nursi_The_Moral_Foundation_in_the_Mode

2054



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 2048-2055 elSSN: 3024-8140

Faisol, Mustofa, S., Maftukhah, N., & Ungu, F. N. W. (2023). Meningkatkan religiusitas
masyarakat melalui kajian hadis dan wirid ratib al-haddad. Jurnal Pembelajaran
Pemberdayaan Masyarakat (JP2M), 4(2), 555-565.
https://doi.org/10.33474/jp2m.v4i2.20659

Fajrin, N. C., Fauziah, F. S., Casillas, A., & Sayunir, S. (2024). Sistem pembinaan Akhlag
dalam  Tasawuf: Takhally ,. 2(12), 1032-1037. http://repository.uin-
malang.ac.id/23669/

Hasbi, M. (2020). Akhlak Tasawuf. In Sustainability (Switzerland). http://repositori.iain-
bone.ac.id/93/1/AKHLAK TASAWUF.pdf

Hilmi, D., Toifah, N., & Herawati, E. (2020). Pembinaan Kajian Keagamaan Berbasis
Karakter Islami pada Majelis Taklim Lowokwaru. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan
llmiah, 5(1), 25-48. https://doi.org/10.55187/tarjpi.v5i1.3951

Khanafi, I. (2020). lImu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual dan Akhlaqg.

Mella Novita, Indah Yulika Pratiwi, Dimas Arya Ahmadi Sormin, Zulfahmi, W. (2024).
Iman dan Pengaruhnya dalam Kehidupan. 2(2), 37-47.
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jmpai/article/view/71

Ramadhani, F., Pratama, D. W., & Algadir, A. (2024). Pengaruh konsep iman, Islam , dan
ihsan terhadap perilaku seseorang. 2(6), 735-742. http://repository.uin-
malang.ac.id/20335/

Yasin, N., & Sutiah. (2020). Penerapan Nilai-nilai Tasawuf dalam Pembinaan Akhlak
Santri pada Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading Malang. Al-Musannif: Journal
of Islamic Education and Teacher Training, 2(1), 49-68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/

2055



