
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 2048-2055     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Theosofi iman dalam islam: Pondasi spiritualitas dan 
akhlak 
 
Muhammad Fikri  Adzaki1*, Mahyaril Salim Fahrezi2, Ahmed Haikal Addarwisy 3,El 
Pachsy Nirwana Sakti4, 
1,2,3,4 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: fikriadzaki15@gmail.com 
 

A B S T R A K 
Pemahaman theosofi dalam keimanan Islam memainkan peran krusial 
dalam menumbuhkan kesadaran spiritual serta membentuk perilaku etis 
umat muslim. Iman tidak hanya dipahami sebagai penerimaan terhadap 
ajaran islam, tetapi juga sebagai kekuatan batin yang membimbing 
manusia dalam menjalin relasi yang harmonis dengan allah, sesama 
manusia, dan seluruh makhluk ciptaannya. Iman yang mendalam 
melahirkan rasa empati, tanggung jawab moral, dan kepedulian sosial yang 
memperkuat tatanan kehidupan individu dan masyarakat. Jurnal ini 
mengkaji hubungan antara keyakinan keagamaan, pemikiran theosofis, 

dan kontribusinya terhadap pembentukan karakter mulia. Berdasarkan  pemikiran tokoh-tokoh spiritual 
seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Jalaluddin Rumi, ditemukan bahwa iman yang dijalani dengan kesadaran 
akan menghidupkan spiritualitas sejati. Spiritualitas ini tidak hanya memberi ketenangan batin, tetapi juga 
tercermin dalam tindakan etis yang berkelanjutan. Dalam kerangka ini, theosofi menjadi jembatan 
konseptual yang menghubungkan aspek batin (esoteris) dan lahir (eksoteris) dalam Islam, membantu 
membentuk manusia yang seimbang, bijaksana, dan berorientasi pada nilai-nilai kebaikan yang universal. 
Dengan demikian, iman, theosofi, dan akhlak merupakan pilar utama dalam pembentukan pribadi ideal 
menurut ajaran Islam.  

A B S T R A C T 
The understanding of theosophy within Islamic faith plays a vital role in fostering spiritual awareness and 
shaping the ethical behavior of Muslims. Faith is not merely seen as the acceptance of Islamic teachings, 
but also as an inner force that guides individuals in building harmonious relationships with Allah, fellow 
human beings, and all of His creations. Deep faith gives rise to empathy, moral responsibility, and social 
concern, thereby strengthening both individual and communal life. This journal explores the relationship 
between religious belief, theosophical thought, and their contribution to the development of noble 
character. Drawing upon the thoughts of spiritual figures such as Al-Ghazali, Ibn Arabi, and Jalaluddin 
Rumi, it is revealed that faith practiced with full awareness gives birth to true spirituality. This spirituality 
not only brings inner peace but is also reflected in consistent ethical actions. Within this framework, 
theosophy serves as a conceptual bridge connecting the inner (esoteric) and outer (exoteric) dimensions 
of Islam, aiding in the formation of a balanced, wise, and morally upright individual. Thus, faith, theosophy, 
and ethics stand as core pillars in shaping the ideal human character according to Islamic teachings. 
 

 

 

 

Kata Kunci: 
Theosofi, iman, 
spiritualitas, akhlak, 
islam 
 
Keywords: 
Theosophy, faith, 
spirituality, morality (or 
ethics), islam 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2049 
 

Pendahuluan  

Islam sebagai agama yang menyeluruh tidak hanya mengatur aspek ritual dan 
ibadah, tetapi juga memberikan perhatian besar terhadap pembentukan kepribadian 
dan karakter manusia. Salah satu fokus utama ajaran Islam adalah pembinaan akhlak 
sebagai cerminan keimanan yang sejati. Dalam konteks ini, keimanan tidak dapat 
dipisahkan dari dimensi spiritual dan moral seorang individu. Perpaduan antara nilai-nilai 
spiritual dan etika Islam melahirkan sistem pembinaan diri yang utuh dan seimbang. 
Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam tentang iman serta pendekatan filosofis 
seperti theosofi menjadi penting untuk memperkaya perspektif dalam mengkaji 
spiritualitas dan akhlak dalam Islam. 

Menurut (Fajrin et al., 2024), pembentukan akhlak atau karakter yang mulia adalah 
salah satu aspek utama dalam ajaran islam. Iman dalam islam bukan hanya sekadar 
kepercayaan formal terhadap ajaran agama, melainkan sebuah dimensi spiritual yang 
membentuk landasan hidup seorang Muslim secara menyeluruh. Melalui iman, individu 
dibimbing untuk memahami hubungan antara dirinya dengan allah, sesama manusia, 
dan alam semesta secara lebih dalam dan bermakna. Dalam kerangka ini, pendekatan 
theosofi memberikan perspektif filosofis yang kaya tentang hakikat iman sebagai 
jembatan penghubung antara dunia lahiriah dan batiniah. Theosofi, yang banyak 
ditemukan dalam tradisi tasawuf dan pemikiran para ulama besar, menekankan 
pentingnya pengalaman spiritual sebagai inti pembentukan akhlak yang mulia. Dengan 
demikian, iman dan theosofi bersama-sama berperan sebagai fondasi utama dalam 
pembentukan spiritualitas dan etika moral dalam islam. Kajian ini bertujuan menggali 
keterkaitan dan kontribusi theosofi dalam memperdalam pemahaman iman serta 
dampaknya terhadap pembentukan karakter yang seimbang dan berintegritas. 

Iman dalam islam tidak hanya berarti percaya secara lisan atau intelektual, tetapi 
merupakan keyakinan yang menyatu dalam hati, diucapkan dengan lisan, dan 
diwujudkan melalui perbuatan. Iman memiliki tingkatan yang mencerminkan kedalaman 
spiritual seseorang.  Pengembangan akhlak atau karakter mulia merupakan salah satu 
aspek fundamental dalam ajaran islam. Dalam konteks ini, iman memiliki peran yang 
sangat penting dalam membentuk pribadi seorang muslim. Iman saling berkaitan dan 
bekerja secara sinergis untuk membentuk individu yang berperilaku etis, memiliki akhlak 
yang luhur, dan berkembang secara spiritual maupun moral. Iman memberikan pondasi 
keyakinan yang kokoh kepada allah SWT. Dengan iman yang kuat, seorang muslim 
mampu menjalani kehidupan dengan penuh keikhlasan, berserah diri kepada kehendak 
allah, dan menjadikan ajaran agama sebagai pegangan utama (Ramadhani et al., 2024). 

Dalam realitas kehidupan sehari-hari, perpaduan antara iman dan akhlak menjadi 
tolok ukur kualitas keislaman seseorang. Iman bukan hanya sebatas keyakinan tanpa 
diwujudkan dalam perilaku tidak akan membawa dampak transformatif dalam 
kehidupan pribadi maupun sosial. Oleh karena itu, peran theosofi menjadi signifikan 
karena mengajarkan pentingnya perjalanan batin (suluk) dan kesadaran spiritual yang 
mendalam sebagai jalan menuju kematangan iman. Dalam tradisi islam, tokoh-tokoh 
seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi menekankan bahwa iman sejati tidak cukup hanya 
difahami secara rasional, tetapi harus dirasakan dan dihayati melalui pengalaman 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2050 
 

spiritual yang konkret. Melalui proses ini, seorang Muslim tidak hanya memahami 
kebenaran, tetapi juga menjalani dan mempraktikkannya dalam kehidupan nyata 
dengan penuh kesadaran, keikhlasan, dan komitmen moral yang tinggi. 

Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode studi pustaka (library 
research), yaitu jenis penelitian yang dilakukan melalui serangkaian aktivitas yang 
berkaitan dengan pengumpulan data dari sumber-sumber pustaka, seperti membaca, 
mencatat, dan mengelola bahan referensi yang relevan. Studi pustaka bertujuan untuk 
memperoleh informasi dari berbagai literatur seperti buku, jurnal ilmiah, koran, majalah, 
dan dokumen lainnya yang mendukung topik penelitian. Dalam proses pengumpulan 
teori, peneliti berusaha mencari dan menghimpun sebanyak mungkin informasi yang 
berkaitan dengan pokok bahasan dari berbagai sumber pustaka yang kredibel. Sumber-
sumber ini meliputi buku, jurnal, artikel ilmiah, tesis, disertasi, hingga sumber daring 
yang valid. Setelah informasi yang relevan berhasil dikumpulkan, data tersebut akan 
disusun secara sistematis untuk dianalisis dan dijadikan dasar dalam penyusunan 
hasil penelitian. 

Pembahasan  

Definisi Iman 

Iman dalam islam berarti meyakini sepenuh hati, mengucapkannya dengan lisan, 
dan membuktikannya melalui perbuatan nyata. Iman memiliki tingkatan, dimulai dari 
sekadar mengenal prinsip dasar kepercayaan, lalu meningkat ke tahap kesadaran, 
hingga mencapai haqqul yaqin keyakinan yang disertai kepatuhan penuh kepada allah 
SWT. Melalui keyakinan terhadap enam rukun iman, seorang muslim dibimbing untuk 
menjalani hidup dengan penuh pengabdian, terbebas dari dorongan hawa nafsu, dan 
selalu mengarah pada keridhaan allah sebagai tujuan utama. Selain sebagai dasar 
kepercayaan, iman juga berperan besar dalam menjaga kesehatan jiwa. Dalam 
pandangan islam, orang yang beriman akan merasakan kedamaian, ketenangan, dan 
kebahagiaan yang hakiki. Keimanan ibarat penawar bagi kegelisahan hati, karena hanya 
kepada allah seseorang berserah diri, berharap, dan memohon pertolongan. Keteguhan 
iman inilah yang menjauhkan manusia dari keresahan batin dan membawanya pada 
kehidupan yang tenang dan penuh makna  (Ramadhani et al., 2024). 

Lebih dari itu, iman juga menjadi pondasi dalam membentuk akhlak dan perilaku 
seseorang dalam kehidupan sehari-hari. iman berfungsi sebagai kekuatan utama 
sekaligus pelindung bagi seseorang dalam menghadapi berbagai bentuk keburukan dan 
perilaku yang tidak baik. Ketika iman seseorang kuat, hal itu tercermin jelas dalam 
ucapan, sikap, serta tindakan yang menunjukkan nilai-nilai kebaikan. Orang yang 
beriman cenderung menghindari segala sesuatu yang dapat membahayakan dirinya 
sendiri maupun orang lain. Hal ini menunjukkan bahwa iman tidak hanya berperan 
sebagai keyakinan batin, tetapi juga memiliki dimensi sosial sebagai bukti nyata 
penerapan ajaran agama. Saat iman telah tertanam kokoh dalam diri seseorang, perilaku 
dan sikapnya akan sejalan dengan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2051 
 

Dengan demikian, iman menjadi filter moral yang membimbing seseorang agar 
senantiasa menjalankan syariat agama dengan kesadaran penuh. 

Individu yang tumbuh dalam lingkungan yang sarat dengan nilai-nilai islam akan 
memancarkan cara hidup yang sesuai dengan ajaran agama secara menyeluruh. Perilaku 
luar yang nampak merupakan cerminan dari keadaan hati dan jiwa yang selalu terikat 
pada prinsip-prinsip islam. Jiwa yang berlandaskan nilai-nilai agama menjadi sumber 
utama dalam menentukan sikap dan tindakan sehari-hari. Pendidikan islam bertujuan 
membentuk pribadi yang berakhlak mulia melalui proses pembelajaran yang berfokus 
pada nilai spiritual. Tujuan ini juga sejalan dengan visi pendidikan nasional Indonesia 
yang mengutamakan pembentukan manusia beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 
Maha Esa, cerdas, terampil, berbudi pekerti luhur, dan memiliki semangat cinta tanah 
air. Dengan bekal tersebut, individu diharapkan mampu mengembangkan diri serta 
memberikan kontribusi positif bagi pembangunan bangsa (Mella Novita, Indah Yulika 
Pratiwi, Dimas Arya Ahmadi Sormin, Zulfahmi, 2024). 

dalam hati dan diwujudkan dalam perilaku yang luhur. Akhlak tidak hanya 
dipahami sebagai kebiasaan baik secara lahiriah, melainkan hasil dari penyucian jiwa dan 
kedekatan spiritual dengan Allah (Hasbi, 2020). Proses pembentukan akhlak mulia 
dalam tasawuf melalui tiga tahapan penting, yaitu takhalli (mengosongkan diri dari sifat-
sifat tercela), tahalli (menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji), dan tajalli (munculnya 
cahaya ilahi dalam hati yang memantulkan akhlak yang sempurna). Ketiga tahapan ini 
menunjukkan bahwa iman sejati tidak berhenti pada pengakuan keyakinan, tetapi harus 
diteruskan dalam bentuk pengamalan akhlak yang nyata. Oleh karena itu, tasawuf 
akhlaki memandang bahwa akhlak adalah buah dari iman yang mendalam, dan tujuan 
utama perjalanan spiritual seorang hamba adalah meneladani akhlak Nabi Muhammad 
SAW. 

Iman sebagai Fondasi Spiritualitas dan Akhlak 

Akhlak merupakan kondisi batin seseorang yang mendorongnya untuk melakukan 
suatu perbuatan secara otomatis tanpa perlu pemikiran atau pertimbangan terlebih 
dahulu, karena perbuatan tersebut sudah menjadi kebiasaan yang melekat dalam 
dirinya(Bakri, 2020). Kata “akhlak” berasal dari bahasa Arab khuluq, yang berarti budi 
pekerti, perangai, atau tingkah laku. Menurut Ibn Miskawaih, akhlak adalah keadaan 
jiwa yang mampu menghasilkan tindakan secara spontan karena sudah terbiasa. Istilah 
ini sering disejajarkan dengan etika dan moral karena semuanya berhubungan dengan 
perilaku manusia. Etika, yang berasal dari kata Yunani ethos, berarti kebiasaan atau 
watak dan berkembang sebagai ilmu yang membahas perilaku manusia. Moral bersifat 
mutlak dan berlaku secara umum, sementara etiket lebih berkaitan dengan sopan 
santun yang bersifat relatif tergantung budaya dan tempat. Akhlak juga kerap diartikan 
sebagai karakter, meskipun karakter lebih menekankan pada aspek praktis dan keunikan 
pribadi, sedangkan akhlak bersifat menyeluruh dan menunjukkan kesalehan. Dalam 
tradisi tasawuf, akhlak tidak hanya menjadi ajaran dasar tetapi juga hasil dari proses 
penyucian hati, karena hanya hati yang bersih yang mampu melahirkan perbuatan baik. 
Oleh sebab itu, akhlak mencerminkan sikap batin yang mendorong seseorang untuk 
berbuat baik secara sadar, konsisten, dan berdasarkan dorongan spiritual. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2052 
 

Iman bukan hanya sekadar keyakinan dalam hati, tetapi merupakan fondasi utama 
yang menjiwai seluruh aspek kehidupan seorang muslim, termasuk dalam membentuk 
spiritualitas dan akhlaknya. Akhlak yang baik tidak muncul dari kehampaan nilai, 
melainkan merupakan cerminan langsung dari kekuatan iman seseorang. Said Nursi 
menegaskan bahwa akhlak bukan sekadar seperangkat aturan sosial, tetapi bagian yang 
tidak terpisahkan dari akidah Islam itu sendiri. Dengan kata lain, akhlak merupakan 
manifestasi nyata dari keimanan yang kokoh kepada Allah Swt., yang memengaruhi 
perilaku lahiriah seorang mukmin dalam kehidupan sehari-hari (Darmadi, 2025). 

Hubungan antara tasawuf dan akhlak sangat erat dan tidak dapat dipisahkan. 
Bahkan, bisa dikatakan bahwa salah satu tujuan utama dari ajaran tasawuf adalah 
pembentukan dan penyempurnaan akhlak seorang Muslim. Tasawuf merupakan ajaran 
dalam Islam yang berfokus pada pembinaan aspek spiritual dan kejiwaan agar 
senantiasa dekat dengan Allah. Proses ini dilakukan melalui penyucian hati dari berbagai 
penyakit batin, seperti kesombongan, ketamakan, merasa diri paling benar, fanatisme 
terhadap satu pandangan, iri hati, dan riya. Dalam praktiknya, tasawuf menjadi bagian 
integral dari kehidupan sehari-hari sebagai wujud nyata dari pengamalan nilai-nilai 
spiritual Islam (Yasin & Sutiah, 2020). 

Perbuatan baik seorang mukmin, termasuk akhlaknya yang luhur, bersumber dari 
iman kepada Allah. Iman yang hidup akan menumbuhkan karakter mulia, seperti 
kejujuran, amanah, dan kasih sayang, yang pada akhirnya menciptakan kedamaian bagi 
individu maupun masyarakat. Iman tidak hanya membentuk spiritualitas pribadi, tetapi 
juga menjadi kekuatan yang menciptakan keamanan sosial dan harmoni dalam 
kehidupan bermasyarakat. Ia berkata bahwa “iman yang merupakan sumber akhlak baik 
dan karakter mulia tidak hanya menciptakan keamanan tetapi juga menjamin 
terwujudnya keamanan tersebut. 

Pandangan ini juga sejalan dengan pemikiran Ibnu Taimiyah, yang menyatakan 
bahwa meskipun orang-orang non muslim mungkin memiliki sifat-sifat terpuji, seperti 
kejujuran dan kesetiaan, sifat-sifat tersebut tidak memiliki nilai spiritual jika tidak berakar 
pada iman kepada Allah. Akhlak mulia dalam Islam bukan hanya soal etika sosial, tetapi 
harus disertai dengan keimanan yang benar sebagai dasar keyakinan. Oleh karena itu, 
iman menjadi motor utama yang memurnikan hati, mengarahkan perilaku, dan 
membentuk spiritualitas sejati yang menyatu dalam akhlak seorang Muslim. 

Peningkatan akhlaq al-karimah dalam masyarakat tidak dapat dilepaskan dari 
pembinaan religiusitas melalui kegiatan keagamaan yang rutin dan bermakna, seperti 
kajian kitab kuning dan wirid. Kegiatan ini berhasil menumbuhkan kesadaran beragama, 
memperkuat keimanan, memberikan nilai-nilai penguatan pada masyarakat, serta 
menumbuhkan akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari (Hilmi et al., 2020). Melalui 
pembacaan hadis dan dzikir bersama, masyarakat mengalami perubahan positif dalam 
sikap spiritual maupun sosial, seperti meningkatnya ketekunan ibadah, munculnya rasa 
khusyu’ dan thuma’ninah, serta terciptanya lingkungan yang lebih bersih dari pergaulan 
bebas. Hal ini menunjukkan bahwa iman yang kuat akan membentuk akhlak yang mulia, 
dan kegiatan keagamaan yang terarah dapat menjadi media efektif dalam mewujudkan 
karakter mukmin sejati yang tidak hanya baik dalam hubungan dengan Allah, tetapi juga 
dalam interaksi sosial (Faisol et al., 2023). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2053 
 

Hubungan Iman Antara Akhlak  

Iman dan akhlak memiliki keterkaitan yang erat dan saling memberikan pengaruh 
satu sama lain. Keimanan berperan sebagai landasan utama dalam membentuk akhlak, 
sebab individu yang memiliki keyakinan yang kuat akan terdorong untuk berperilaku 
baik, seperti jujur, sabar, serta bertanggung jawab, bukan semata-mata karena aturan 
sosial, melainkan karena kesadaran bahwa setiap amal perbuatannya diawasi oleh Allah. 
Sebaliknya, akhlak yang mulia mencerminkan tingkat keimanan seseorang. Hal ini sesuai 
dengan sabda Nabi Muhammad SAW bahwa mukmin yang paling sempurna imannya 
adalah mereka yang memiliki akhlak terbaik. 

Pemantapan akhlaq al-karimah merupakan bagian penting dalam membentuk 
kepribadian Muslim yang mulia dan utuh. Proses ini diawali dengan istighfar, yaitu 
permohonan ampun atas dosa dan kesalahan, yang menumbuhkan kesadaran diri dan 
kerendahan hati di hadapan Allah. Selanjutnya, muhasabah atau introspeksi diri menjadi 
sarana evaluasi terhadap amal dan tingkah laku, guna memperbaiki kekurangan dan 
meningkatkan kualitas diri. Kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi disebut 
muroqobah, yang memotivasi seseorang untuk senantiasa berhati-hati dalam perkataan 
dan perbuatan. Hal ini diperkuat dengan dzikir, yaitu mengingat Allah secara terus-
menerus yang menenangkan hati dan mempererat hubungan spiritual. Dalam ibadah, 
seorang Muslim dituntut mencapai khusyu’, yakni kekhusyukan dalam hati dan pikiran, 
serta thuma’ninah, yaitu ketenangan batin yang memperdalam kekhidmatan ibadah. 

Akhlak dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari iman, karena akhlak merupakan 
cerminan langsung dari kualitas iman seseorang. Orang yang benar imannya akan 
tercermin dalam sikap dan perbuatannya yang penuh kebaikan dan kejujuran. Oleh 
sebab itu, iman menjadi landasan utama dalam pembentukan akhlak. Nilai-nilai seperti 
menjaga lisan (khifdul lisan), khusnudzon (berprasangka baik), adil, dan shidiq (jujur) 
tumbuh dari hati yang dipenuhi iman yang kokoh. Iman juga mendorong seseorang 
untuk bersedekah (shodaqah) dengan ikhlas dan sabar ketika tertimpa musibah, karena 
yakin bahwa segala sesuatu adalah ketetapan Allah yang memiliki hikmah. Dengan 
demikian, iman bukan hanya keyakinan dalam hati, tetapi juga mewujud nyata dalam 
bentuk akhlak yang luhur. Maka, akhlak yang baik tidak mungkin tumbuh dari hati yang 
kosong dari iman. Keduanya saling menguatkan dan membentuk pribadi Muslim yang 
ideal secara lahir dan batin (Khanafi, 2020).  

Dalam konteks pembentukan akhlak yang kuat, pendekatan tasawuf juga 
memberikan kontribusi besar, khususnya melalui konsep insan kamil yang dikenalkan 
oleh Al-Jili. Gagasan insan kamil dari Al-Jili menggambarkan sosok manusia sempurna 
yang seimbang secara spiritual dan sosial. Dalam kehidupan modern yang kerap diliputi 
oleh kecenderungan materialistik, konsep ini menjadi tawaran solusi atas kemunduran 
moral dan lunturnya nilai-nilai kemanusiaan. Melalui jenjang spiritual yang mencakup 
Islam, Iman, Shalah, Ihsan, Syahadah, Shiddiqiyah, hingga Qurbah, seseorang diarahkan 
untuk mencapai kesadaran ilahiah yang mendalam. Kesadaran ini kemudian 
memunculkan karakter yang arif dan bijaksana, yang dapat memberi kontribusi positif 
bagi kehidupan sosial. Pengamalan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari 
berperan besar dalam memperkuat kepribadian seseorang. Sifat-sifat seperti 
kesabaran, rasa syukur, keikhlasan, dan kerelaan bukan hanya memperkokoh aspek 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2054 
 

batin, tetapi juga mendorong terciptanya suasana sosial yang harmonis. Individu yang 
telah menghayati konsep insan kamil cenderung menjadi pribadi yang adil, empatik, dan 
toleran, serta menjunjung tinggi kebenaran dan etika dalam bermasyarakat. Hal ini 
menunjukkan bahwa tasawuf tak hanya terbatas pada ritual spiritual, melainkan juga 
membawa pengaruh besar dalam kehidupan sosial (Abdillah & Soleh, 2023). 

Kesimpulan dan Saran  

Dalam perspektif Islam, iman tidak hanya dimaknai sebagai keyakinan dalam 
pikiran semata, melainkan sebagai kekuatan batin yang mampu menumbuhkan 
kesadaran spiritual dan membentuk akhlak mulia. Theosofi, terutama dalam tradisi 
tasawuf yang diperkenalkan oleh tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Rumi, 
berfungsi sebagai penghubung antara aspek batiniah dan lahiriah seorang individu. 
Iman yang dihayati secara mendalam mendorong munculnya perilaku etis dan tanggung 
jawab sosial. Hubungan antara iman dan akhlak bersifat timbal balik; iman yang kokoh 
menumbuhkan akhlak yang baik, sementara akhlak yang luhur menjadi cerminan dari 
kualitas iman seseorang. Dalam hal ini, pendekatan tasawuf memberi kontribusi besar 
dalam membentuk kepribadian yang spiritual dan sosial secara seimbang, sebagaimana 
tercermin dalam konsep insan kamil atau manusia sempurna.  

Mengintegrasikan nilai iman dan akhlak dalam pendidikan lembaga pendidikan 
diharapkan memasukkan unsur spiritualitas dan moralitas dalam proses pembelajaran 
untuk membentuk peserta didik yang berkarakter dan beriman kuat. Mendorong 
kegiatan keagamaan yang konsisten dan reflektif praktik-praktik seperti pengajian, 
wirid, dan dzikir sebaiknya terus dilestarikan sebagai sarana pembinaan diri yang 
memperkuat kesalehan personal dan sosial. Menghidupkan ajaran tasawuf yang relevan 
dengan kehidupan modern nilai-nilai tasawuf seperti kesabaran, keikhlasan, dan rasa 
syukur perlu diterapkan secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari sebagai solusi 
atas tantangan moral zaman kini. 

Daftar Pustaka  

Abdillah, M. H., & Soleh, A. K. (2023). Konsep Insan Kamil Al-Jili dan Relevansinya 
Terhadap Masyarakat Sosial Perspektif Ilmu Tasawuf. Mukaddimah: Jurnal Studi 
Islam, 8(2), 210–232. http://repository.uin-malang.ac.id/17637/ 

Bakri, S. (2020). Akhlak Tasawuf Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. In 
Efudepress (Issue December). https://www.researchgate.net/profile/Syamsul-
Bakri/publication/346531259_AKHLAQ_TASAWUF_Dimensi_Spiritual_dalam_Kes
ejarahan_Islam/links/5fc65f3e299bf188d4e6d68e/AKHLAQ-TASAWUF-Dimensi-
Spiritual-dalam-Kesejarahan-Islam.pdf 

Darmadi, D. (2025). Integrasi Iman dan Akhlak dalam Pemikiran Said Nursi : Fondasi 
Moral dalam Kehidupan Modern. Jurnal Pemikiran Islam, 9(1), 51–90. 
https://www.researchgate.net/publication/390934285_Integrasi_Iman_dan_Akh
lak_dalam_Pemikiran_Said_Nursi_Fondasi_Moral_dalam_Kehidupan_Modern_T
he_Integration_of_Iman_and_Morality_in_the_Thought_of_Badiuzzaman_Said
_Nursi_The_Moral_Foundation_in_the_Mode 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 2048-2055  eISSN: 3024-8140 

2055 
 

Faisol, Mustofa, S., Maftukhah, N., & Ungu, F. N. W. (2023). Meningkatkan religiusitas 
masyarakat melalui kajian hadis dan wirid ratib al-haddad. Jurnal Pembelajaran 
Pemberdayaan Masyarakat (JP2M), 4(2), 555–565. 
https://doi.org/10.33474/jp2m.v4i2.20659 

Fajrin, N. C., Fauziah, F. S., Casillas, A., & Sayunir, S. (2024). Sistem pembinaan Akhlaq 
dalam Tasawuf : Takhally ,. 2(12), 1032–1037. http://repository.uin-
malang.ac.id/23669/ 

Hasbi, M. (2020). Akhlak Tasawuf. In Sustainability (Switzerland). http://repositori.iain-
bone.ac.id/93/1/AKHLAK TASAWUF.pdf 

Hilmi, D., Toifah, N., & Herawati, E. (2020). Pembinaan Kajian Keagamaan Berbasis 
Karakter Islami pada Majelis Taklim Lowokwaru. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan 
Ilmiah, 5(1), 25–48. https://doi.org/10.55187/tarjpi.v5i1.3951 

Khanafi, I. (2020). Ilmu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual dan Akhlaq. 
Mella Novita, Indah Yulika Pratiwi, Dimas Arya Ahmadi Sormin, Zulfahmi, W. (2024). 

Iman dan Pengaruhnya dalam Kehidupan. 2(2), 37–47. 
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jmpai/article/view/71 

Ramadhani, F., Pratama, D. W., & Alqadir, A. (2024). Pengaruh konsep iman , Islam , dan 
ihsan terhadap perilaku seseorang. 2(6), 735–742. http://repository.uin-
malang.ac.id/20335/ 

Yasin, N., & Sutiah. (2020). Penerapan Nilai-nilai Tasawuf dalam Pembinaan Akhlak 
Santri pada Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading Malang. Al-Musannif: Journal 
of Islamic Education and Teacher Training, 2(1), 49–68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/ 

  
 


