Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 974-983 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Integrasi akhlak dan teosofi dalam pengembangan
karakter : Studi kasus mahasiswa uin maulana malik
ibrahim malang

Selina Putri Hendrawan!, Siti Nabila?, Haidar Facherezi Fadli H.3, Rajatha Rizky Ali
Sechan?, Faisol>
" Manajemen, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang; > Manajemen,UIN Maulana Malik Ibrahim Malang,

Universitas, 3 Manajemen,UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Universitas, 4 Manajemen,UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang, Universitas

e-mail: selinaputrihendrawan@gmail.com ,siti2406nabila@gmail.com, haidarfachrezio6 @gmail.com,
rizkyrajatha2@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Akhlak, Teosofi, Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai akhlak dan
Pengembangan Karakter, teosofi dalam pengembangan karakter mahasiswa di UIN Maulana Malik
Mahasiswa, UIN Malang Ibrahim Malang. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kasus
dengan pendekatan kualitatif. Data dikumpulkan melalui analisis
Keywords: dokumen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa UIN Malang secara aktif
Morality, Theosophy, mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dan teosofi ke dalam kurikulum,
Character Development, kegiatan  ekstrakurikuler, dan budaya kampus. Integrasi ini
Students, UIN Malang diimplementasikan melalui berbagai program seperti kajian kitab kuning,

mentoring spiritual, dan kegiatan sosial yang berorientasi pada
pengembangan karakter. Mahasiswa menunjukkan pemahaman yang baik tentang konsep akhlak dan
teosofi, serta mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Integrasi ini berkontribusi signifikan
terhadap pembentukan karakter mahasiswa yang berintegritas, bertanggung jawab, dan memiliki komitmen
terhadap nilai-nilai kemanusiaan.

ABSTRACT

This research aims to analyze the integration of moral and theosophical values in the character
development of students at UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. The research method used is a case study
with a qualitative approach. Data was collected through document analysis. The results of the research
indicate that UIN Malang actively integrates moral and theosophical values into the curriculum,
extracurricular activities, and campus culture. This integration is implemented through various programs
such as the study of classical Islamic texts (kitab kuning), spiritual mentoring, and social activities oriented
towards character development. Students demonstrate a good understanding of the concepts of
morality and theosophy, and are able to apply them in their daily lives. This integration contributes
significantly to the formation of students' character, fostering integrity, responsibility, and a commitment
to humanitarian values.

Pendahuluan

Pendidikan Islam menekankan pembentukan karakter mahasiswa sebagai hal
krusial, dengan tujuan menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, berakhlak
mulia, dan memiliki spiritualitas yang mendalam. Pendidikan Islam berperan penting
dalam membentuk karakter mahasiswa melalui penanaman nilai-nilai inti seperti

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

kejujuran, kesederhanaan, kasih sayang, dan keadilan. Nilai-nilai ini diharapkan menjadi
bagian tak terpisahkan dari kehidupan mahasiswa, membimbing mereka untuk hidup
berdasarkan prinsip-prinsip yang kokoh.(lbrahim et al., 2019)

Integrasi antara akhlak dan teosofi menjadi pendekatan yang strategis dalam
pendidikan tinggi Islam. Pendekatan ini menggabungkan dimensi moral dan spiritual,
sehingga mahasiswa tidak hanya sekadar memahami ilmu pengetahuan, tetapi juga
mampu menerapkan nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kehidupan mereka. Nilai-nilai
seperti sabar, syukur, gana’ah, dan zuhud menjadi landasan penting dalam penguatan
karakter mahasiswa, yang pada gilirannya akan membentuk mereka menjadi individu
yang lebih baik dan bertanggung jawab. (Hawa et al., 2023)

Dalam ranah pendidikan Islam, pembinaan karakter mahasiswa meliputi tidak
sekadar aspek akademik, melainkan juga pembentukan moral dan spiritual yang
seimbang. Hal ini esensial untuk mencetak generasi yang cerdas sekaligus berintegritas
dan berpegang pada nilai-nilai luhur. Melalui pendidikan menyeluruh, mahasiswa
diharapkan menjadi agen perubahan positif yang menebar kebaikan dan keadilan dalam
kehidupan. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang berkomitmen mengintegrasikan prinsip
akhlak mulia dan teosofi ke dalam kurikulum dan budaya kampus, menggabungkan
wahyu dan fenomena alam sebagai sumber ilmu yang holistik. Pendekatan ini memberi
pemahaman mendalam tentang harmoniilmu agama dan dunia, menjadikan pendidikan
tidak hanya akademis tapijuga spiritual. Metode UIN Malang sejalan dengan filosofi Ulul
Albab, yang menekankan pembentukan karakter berdasarkan tauhid dan nilai Islam
secara utuh. Filosofi ini menuntut mahasiswa menguasai ilmu kognitif sekaligus
menginternalisasi nilai moral dan spiritual yang kokoh.

Melalui integrasi nilai-nilai akhlak dan teosofi dalam proses pembelajaran,
diharapkan mahasiswa UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dapat menjadi agen
perubahan yang unggul, tidak hanya dari segi akademik, tetapi juga dalam hal kesadaran
etika dan spiritual. Lulusan yang dihasilkan diharapkan mampu menghadapi berbagai
tantangan globalisasi dengan sikap yang bijaksana dan berlandaskan nilai-nilai Islam.
Dengan demikian, mereka dapat memberikan manfaat bagi masyarakat dan dunia
secara keseluruhan, menjunjung tinggi integritas dan tanggung jawab sosial.

Penelitian ini memiliki tujuan utama untuk menganalisis penerapan integrasi nilai-
nilai akhlak dan teosofi dalam proses pembentukan karakter mahasiswa di UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang. Dengan mengambil institusi tersebut sebagai studi kasus,
penelitian ini berfokus pada bagaimana konsep-konsep moral dan spiritual yang
bersumber dari ajaran Islam dapat diimplementasikan secara efektif dalam lingkungan
pendidikan tinggi. Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang
mendalam mengenai praktik pengembangan karakter yang tidak hanya bersifat teoritis,
tetapijuga aplikatif dan relevan dengan kebutuhan mahasiswa saat ini. (Maulidah, 2022)

Diharapkan juga bahwa temuan penelitian ini akan memberikan kontribusi yang
signifikan dalam pengembangan model pendidikan karakter yang berbasis pada nilai-
nilai Islam secara menyeluruh dan sesuai dengan konteks sosial budaya di Indonesia.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya meningkatkan penelitian akademik, tetapi

975



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

juga memiliki efek nyata pada upaya untuk membangun generasi muda yang bermoral
tinggi dan berdasarkan nilai-nilai teosofi Islam.

Pembahasan

Akhlak Islam sebagai bentuk perilaku yang berasal dari ajaran Allah swt dan
Rasulullah saw, menjadi patokan utama untuk mengidentifikasi seseorang sebagai
muslim yang baik atau buruk. Akhlak muncul sebagai hasil dari keyakinan yang benar
dan ketaatan terhadap syariah. Secara mendasar, akhlak adalah hubungan penting
antara manusia sebagai makhluk ciptaan dengan Allah swt sebagai pencipta. Rasulullah
saw diutus untuk memperbaiki akhlak manusia agar terjalin hubungan yang harmonis
antara manusia dengan Allah swt dan antar sesama manusia.(Astuti et al., 2024)

Secara esensial, akhlak merepresentasikan relasi erat antara insan sebagai ciptaan
dan Allah sebagai Pencipta. Relasi ini menjadi fondasi pembentukan watak, di mana
akhlak berfungsi sebagai penghubung antara manusia dengan Tuhan dan sesama.
Melalui akhlak, manusia dibimbing untuk hidup serasi dengan nilai spiritual dan sosial,
sehingga terwujud harmoni dalam kehidupan bermasyarakat dan beragama.

Pengertian Dan Asal Usul Istilah Akhlak

Menurut Hadhiri, istilah "akhlak" dalam bahasa Arab berasal dari kata "akhlaqun"
yang merupakan bentuk jamak, sedangkan bentuk tunggalnya adalah "khuluq". Kata ini
memiliki makna yang berkaitan dengan perangai, budi pekerti, kebiasaan, atau sifat
yang melekat pada diri seseorang. Dengan demikian, secara etimologis, akhlak
mencerminkan karakter atau kepribadian yang menjadi ciri khas individu dalam
kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks syar'i atau ajaran agama, para ahli memberikan beberapa definisi
mengenai akhlak. Salah satunya menyebutkan bahwa akhlak adalah keadaan jiwa yang
mendorong seseorang untuk bertindak dengan mudah tanpa adanya paksaan. Artinya,
akhlak merupakan dorongan batin yang secara alami menggerakkan seseorang untuk
melakukan suatu perbuatan tanpa harus berpikir panjang atau mempertimbangkan
terlebih dahulu.

Dorongan batin tersebut merupakan manifestasi dari kebiasaan yang telah
mengakar kuat dalam jiwa seseorang, sehingga perilaku yang muncul menjadi refleksif
dan tidak memerlukan pertimbangan panjang. Dengan kata lain, akhlak adalah ekspresi
spontan dari karakter moral yang telah terbentuk secara internal, yang memungkinkan
seseorang bertindak secara konsisten sesuai dengan nilai-nilai kebaikan tanpa harus
dirangsang oleh faktor luar. Keaslian tindakan ini menandai kemurnian jiwa dan
integritas moral yang sejati.

Akhlak dalam konteks ini bukan sekadar kebiasaan yang terbangun secara
mekanis, melainkan sebuah disposition atau kecenderungan jiwa yang melekat erat dan
menjadi ciri khas personalitas individu. la menjadi fondasi yang menopang perilaku
manusia dalam berbagai situasi, baik yang mudah maupun yang penuh tantangan.

976



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

Dengan demikian, akhlak berperan sebagai pendorong intrinsik yang mengarahkan
manusia menuju perilaku yang terpuji dan terhormat (Filosofis et al., n.d.).

Pemahaman akhlak sebagai keadaan jiwa yang menggerakkan tindakan tanpa
paksaan ini menegaskan pentingnya pembinaan spiritual dan moral secara
berkelanjutan. Pembentukan akhlak yang kokoh membutuhkan proses internalisasi
nilai-nilai luhur yang tidak hanya dipahami secara intelektual, tetapi juga dirasakan dan
diamalkan secara konsisten. Hal ini menjadikan akhlak sebagai cerminan kedalaman
iman dan ketakwaan seseorang kepada Sang Pencipta.

Akhlak yang lahir dari dorongan batin yang tulus dan alami ini menjadi indikator
utama kualitas kepribadian seorang Muslim. la menandai keselarasan antara hati,
pikiran, dan tindakan yang mencerminkan ketaatan sejati kepada ajaran agama. Dengan
demikian, akhlak bukan hanya sekadar perilaku lahiriah, melainkan manifestasi jati diri
yang harmonis antara dimensi spiritual dan sosial dalam kehidupan manusia.

Selain itu, akhlak juga dipahami sebagai sifat yang tertanam kuat dalam jiwa,
sehingga segala tindakan yang dilakukan menjadi kebiasaan yang muncul secara
spontan. Jika tindakan yang dihasilkan dari kondisi jiwa tersebut adalah hal-hal yang
baik, maka disebut akhlak terpuiji atau akhlak baik. Sebaliknya, jika tindakan yang muncul
adalah hal-hal yang buruk, maka disebut akhlak tercela atau akhlak buruk. Dengan
demikian, akhlak menjadi cerminan dari kondisi batin seseorang yang tampak melalui
perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari(Sehari-hari & Ayuda, 2025).

Akhlak Dan Kehormatan Dalam Pandangan Islam

Islam menekankan pentingnya akhlak sebagai pusat dari pembelajaran yang harus
ditekuni, sebab di dalamnya terdapat pegangan dan panduan untuk kehidupan Islam
yang harus diterapkan sehari-hari. Sesungguhnya, individu yang paling dihormati oleh
Allah dan makhluk-Nya adalah mereka yang memiliki akhlak yang baik dan sebaliknya.
Oleh karenaitu, akhlak dalam Islam harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.(Yasin
& Sutiah, 2020)

Dalam perspektif Islam, derajat kemuliaan seseorang di hadapan Allah SWT dan
makhluk-Nya sangat bergantung pada kualitas akhlaknya. Individu yang menampilkan
perilaku mulia, penuh kesantunan, dan ketulusan hati akan memperoleh penghormatan
tertinggi, sedangkan mereka yang mengabaikan akhlak akan kehilangan martabat
spiritualnya. Oleh karena itu, akhlak bukan hanya menjadi atribut tambahan, melainkan
esensi yang menentukan kedudukan seseorang dalam tatanan sosial dan keagamaan.

Karenanya, penerapan akhlak dalam kehidupan sehari-hari harus menjadi suatu
kewajiban yang tidak dapat ditawar. Akhlak yang terinternalisasi dengan baik akan
menuntun manusia untuk senantiasa berinteraksi dengan sesama secara harmonis,
penuh empati, dan bertanggung jawab. Dengan menghayati dan mengamalkan akhlak
secara mendalam, seorang Muslim tidak hanya memperkuat ikatan spiritual dengan
Sang Pencipta, tetapi juga membangun masyarakat yang beradab dan bermartabat.

Mengamalkan akhlak dianggap sebagai cara untuk meraih keunggulan moral atau
akhlakul karimah yang mencerminkan keimanan dan keislaman seseorang. Penerapan

977



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

akhlak bukan hanya tentang mengetahui mana yang baik dan buruk, tetapi tentang
bagaimana kita mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Akhlakul
karimah bukanlah sesuatu yang didapatkan secara cepat, tetapi merupakan hasil dari
kesadaran dan latihan yang berkelanjutan dalam berbuat baik.sangat penting bagi
setiap individu untuk terus berusaha agar dapat mencapai akhlakul karimah yang
mendekatkan kita kepada Allah.Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ajaran tersebut
dalam kehidupan sehari-hari,seseorang dapat mencapai kesuksesan yang menyeluruh,
yang mencakup aspek materi, emosional, sosial, dan spiritual.(Susanti, 2013)

Pengamalan akhlak dalam kehidupan sehari-hari dipandang sebagai jalan utama
untuk meraih keunggulan moral yang dikenal dengan istilah akhlakul karimah, yang
menjadi cerminan autentik dari keimanan dan keislaman seseorang. Proses ini tidak
sekadar memahami konsep baik dan buruk secara teoritis, melainkan menuntut
penerapan nilai-nilai luhur tersebut secara konsisten dan nyata dalam setiap aspek
kehidupan. Akhlakul karimah bukanlah pencapaian instan, melainkan buah dari
kesadaran mendalam dan latihan terus-menerus dalam menegakkan kebaikan.

Keutamaan akhlakul karimah menuntut komitmen yang gigih dari setiap individu
untuk senantiasa memperbaiki diri dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Kesadaran
spiritual yang tumbuh dari penghayatan nilai-nilai akhlak menjadikan setiap tindakan
bermuatan makna dan tujuan yang mulia. Dengan demikian, akhlak mulia bukan hanya
sekadar norma sosial, melainkan manifestasi dari jiwa yang terdidik dan hati yang bersih,
yang secara berkelanjutan diarahkan menuju kesempurnaan moral dan spiritual.

Integrasi nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari membuka pintu menuju
keberhasilan yang holistik, meliputi dimensi materi, emosional, sosial, dan spiritual.
Ketika seseorang mampu mengharmonisasikan aspek-aspek tersebut, maka tercipta
keseimbangan hidup yang membawa kebahagiaan sejati dan keberkahan. Oleh karena
itu, pengembangan akhlakul karimah menjadi fondasi penting dalam membangun
karakter yang tidak hanya unggul secara individual, tetapi juga berkontribusi positif bagi
masyarakat luas.(Ali, 2021)

Pengintegrasian nilai-nilai akhlak dalam ranah kehidupan sehari-hari membuka
cakrawala menuju pencapaian kesuksesan yang menyeluruh, mencakup dimensi materi,
afektif, sosial, serta spiritual. Ketika individu mampu menyelaraskan dan mensinergikan
berbagai aspek tersebut, maka terwujudlah keseimbangan eksistensial yang tidak hanya
membawa kebahagiaan hakiki, tetapi juga mendatangkan keberkahan yang
berkelanjutan. Keseimbangan ini menjadi landasan utama bagi kehidupan yang
harmonis dan bermakna.

Sementara itu, akhlak memiliki makna yang lebih umum dan menyeluruh,
mencakup nilai-nilai dan prinsip-prinsip moral yang bersifat universal dan tetap. Akhlak
tidak hanya terbatas pada kondisi mental saat ini, tetapi juga mencakup keseluruhan
disposition atau kecenderungan moral yang membentuk kepribadian seseorang secara
menyeluruh. Dengan demikian, akhlak menjadi landasan normatif yang mendasari
pembentukan karakter dan perilaku individu dalam jangka panjang.

978



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

Akhlak sebagai Perwujudan Etika dalam Perilaku

Etika dan etiket kerap dianggap serupa karena keduanya berakar dari konsep
yang berhubungan dengan perilaku manusia, namun sesungguhnya memiliki makna
yang berbeda secara mendasar. Etika merujuk pada prinsip moral yang bersifat universal
dan mutlak, yang mengatur apa yang benar dan salah tanpa terikat oleh konteks budaya
atau waktu tertentu. Sebaliknya, etiket lebih menitikberatkan pada aturan sopan santun
atau tata krama yang bersifat kontekstual dan relasional, yang dapat berbeda-beda
antara satu komunitas dengan komunitas lain.(Astuti et al., 2024)

Dalam ranah etika, penghormatan kepada orang tua merupakan contoh konkret
dari nilai moral yang tidak mengenal batas geografis atau temporal. Sikap hormat ini
dianggap sebagai kewajiban yang harus dijunjung tinggi oleh setiap individu tanpa
memandang latar belakang budaya atau situasi yang melingkupi. Oleh karena itu, etika
bersifat absolut dan menjadilandasan dalam pembentukan karakter yang beradab serta
berintegritas, sebagaimana juga tercermin dalam nilai-nilai Islam yang menekankan
akhlak mulia dan kesucian hubungan antar manusia.

Etiket bersifat partikular dan kontekstual, yaitu aturan sopan santun di suatu
wilayah belum tentu berlaku di tempat lain. Tindakan yang dianggap wajar dalam satu
komunitas bisa saja dipandang ganijil atau terlarang di komunitas berbeda. Maka, etiket
menandakan pluralitas sosial-budaya yang lentur, sedangkan etika berlandaskan asas
moral yang ajek dan universal, menjadi fondasi interaksi manusia lintas wilayah.

Akhlak, yang kerap disamakan dengan etika dalam filsafat moral, merupakan
cerminan perilaku yang timbul dari niat dan kesadaran individu. Tindakan ini
menunjukkan kualitas baik atau buruk yang dipilih secara sadar, bukan sekadar respons
spontan atau kebiasaan tanpa pertimbangan. Sebaliknya, proses fisiologis seperti
bernapas, berkedip, dan detak jantung berlangsung otomatis tanpa campur tangan
kehendak. Karena tidak melibatkan pertimbangan nilai, aktivitas semacam ini tidak
termasuk dalam ranah etika atau akhlak, sebab etika mensyaratkan adanya niat dan
kesadaran dalam bertindak.

Pendidikan akhlak diajarkan dengan tujuan agar manusia dapat berbuat baik.
Dorongan untuk berbuat tersebut hanya akan berhasil jika dilakukan dengan akal. Ada
hubungan antara tasawuf dan akhlak. Akhlak, dalam konteks sisi, merupakan komponen
tasawuf dan ajaran dasarnya.(Bakri, 2020)

Terdapat keterkaitan yang erat antara tasawuf dan akhlak, di mana akhlak menjadi
bagian integral dari ajaran tasawuf. Dalam perspektif tasawuf, akhlak bukan sekadar
perilaku lahiriah, melainkan juga mencerminkan kondisi batin dan kesucian jiwa. Oleh
karenaitu, pembinaan akhlak dalam tasawuf diarahkan pada penyempurnaan diri secara
holistik, yang meliputi aspek spiritual dan moral.

Akhlak merupakan unsur pokok yang membentuk fondasi tasawuf dan menjadi
landasan utama dalam ajaran-ajarannya. Melalui pemahaman dan pengamalan akhlak,
seorang murid tasawuf dapat menapaki jalan menuju kesempurnaan rohani dan
kedekatan kepada Tuhan. Dengan demikian, pendidikan akhlak tidak hanya berorientasi

979



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

pada pembentukan karakter sosial, tetapi juga pada transformasi jiwa yang
mendalam.(Zakiyah, 2022)

Akhlak yang hanya ditekankan sebagai kebiasaan baik dan norma sosial tidak
cukup untuk menghasilkan pribadi yang kuat dan bermutu. Di sinilah teosofi, sebagai
dasar kesadaraan ketuhanan yang dalam, memberikan jiwa pada akhlak tersebut. Jika
akhlak adalah perilaku yang bisa diamati, maka teosofi adalah keyakinan batin dan
kesadaran akan hakikat keberadaan, yang melatarbelakangi akhlak itu muncul secara
konsisten dan Ikhlas.

Akhlak yang sekadar dianggap sebagai kebiasaan baik atau norma sosial tidaklah
memadai untuk membentuk individu yang tangguh dan bermartabat. Kebiasaan
tersebut, meskipun penting, hanya menampilkan perilaku lahiriah tanpa menyentuh inti
jiwa manusia. Oleh karena itu, akhlak yang hanya berlandaskan pada kebiasaan
eksternal seringkali rapuh dan mudah goyah ketika menghadapi ujian kehidupan.

Jika akhlak dapat diartikan sebagai perilaku yang tampak dan dapat diobservasi,
maka teosofi adalah kesadaran mendalam yang melandasi munculnya perilaku itu.
Kesadaran ini menumbuhkan keyakinan yang kokoh terhadap hakekat keberadaan,
sehingga akhlak bukan hanya sekadar kebiasaan, melainkan manifestasi dari jiwa yang
sadar akan hubungan dengan Yang Maha Esa. Dengan demikian, teosofi menjadikan
akhlak bukan hanya sebagai aturan sosial, melainkan sebagai ekspresi spiritual yang
autentik dan berkelanjutan.

Implementasi Integrasi Akhlak dan Teosofi dalam Pengembangan Karakter

Dalam studi kasus integrasi akhlak dan teosofi dalam pengembangan karakter,
pendekatan ini dapat diterapkan secara sistematis di lingkungan Pendidikan dan
masyarkat luas. Sebagai contoh, dalam Pendidikan Islam, Ketika siswa diajarkan
bersikap jujur, maka Pelajaran tidak berhenti pada aspek moral bahwa kejujuran itu baik,
atau bahwa kebohongan merusak kepercayaan. Pendidikan yang terintegrasin dengan
teosofi akan membawasiswa untuk memahami mengapa kejujuran itu harus dimiliki
seorang siswa muslim, bahwa dengan bersikap jujur, seseorang sedang meneladani sifat
rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam, yang merupakan suri tauladan bagi umat muslim.
Dengan demikian, akhlak lahir dari kesadaraan spiritual, bukan sekedar kebiasaan
social.(Filosofis et al., n.d.)

Penerapan integrasi akhlak dan teosofi ini memiliki dampak yang sangat penting
dalam proses Pendidikan karakter. Dalam sistem Pendidikan yang hanya menekankan
proses berfikir dan perilaku semata, siswa sering kali hanya memahami nilai-nilai moral
sebagai sesuatu yang bersifat teoritis dan normatif tanpa adanya penerapannya di
dalam kegiatan sehari-hari. Akibatnya, nilai tersebut sangat mudah ditinggalkan Ketika
tidak ada pengawasan . Namun, melalaui pendekatan Teosofis, nilai-nilai tersebut
menjadi bagian dari kesadaran batin yang melekat dalam diri siswa dan tidak bergantung
pada kehadiran pihak luar.

Kesadaran akan hubungan antara manusia dan Allah (habl min allah) menjadi dasar
yang memperkuat hubungan antara sesama manusia (habl min al-nas). Ketika seseorang
menyadari bahwa allah selalu mengawasinya, maka ia akan selalu bertanggung jawab

980



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

atas perilakunya, baik dalam ucapan, perbuatan, maupun niat. Ini memberikan pondasi
moral yang kuat, yang tidak mudah tergoyahkan oleh situasi atau tekanan lingkungan.

Contoh nyata lainnya adalah dalam pengembangan karakter sosial seperti tolong-
menolong, rendah hati atau tanggung jawab. Dalam Pendidikan karakter di dalam Islam
yang terintegrasi dengan teosofi, siswa tidak hanya diajarkan pentingnya membantu
sesama, tetapi juga dibimbing untuk memahami bahwa setiap amal baik yang dilakukan
adalah bentuk ibadah dan investasi amal jariyah di sisi Allah. Maka, perbuatan baik tidak
dilakukan karena ingin mendapatkan pujian, melainkan karena kesadaraan spiritual dan
keikhlasan hati.(Firsya Yunia Amanda et al., 2024)

Di lingkungan Masyarakat, integrasi ini juga membentuk budaya gabungan yang
bermoral dan unggul. Budaya yang dibangun tidak hanya berdasarkan nilai-nilai sosial,
tetapi juga di landasi oleh nilai-nilai ketuhanan yang bersumber dari wahyu. Masyarakat
yang terbentuk dari individu-individu yang sadar akan spiritual dengantuhannya akan
lebih kokoh dalam menghadapi perkembangan zaman modern saat ini.

Selain itu, pendekatan ini juga dapat menjadi jawaban terhadap krisis moral dan
spiritual yang melanda generasi muda zaman ini. Arus globalisasi dan perkembangan
teknologi yang sangat pesat telah mempengaruhi cara berpikir dan berprilaku generasi
muda saat ini. Tanpa adanya pondasi spiritual yang kuat, mereka mudah terjebak dalam
pengaruh budaya barat seperti, hedonisme dan individualisme, dengan
menggabungkan akhlan dan teosofi dalam system Pendidikan dan pengembangan
karakter, kita tidak hanya menanamkan nilai-nilai rasional, tetapi juga nilai spiritual yang
kokoh.(Isbir et al., 2022)

Integrasi akhlak dan teosofi dalam pembentukan karakter mahasiswa UIN Malang
adalah pendekatan strategis yang menyatukan moral praktis dengan kesadaran spiritual
mendalam. Akhlak sebagai perilaku baik dan norma sosial diperkaya oleh teosofi yang
menanamkan kesadaran ketuhanan dan hakikat eksistensi. Dengan demikian, karakter
mahasiswa dibangun tidak hanya secara eksternal dan normatif, tetapijugainternal dan
transformatif, menjadikan mereka berlandaskan spiritual kuat dalam bertindak.
Pendekatan ini sesuai dengan prinsip pendidikan Islam yang mengedepankan
pembentukan insan kamil melalui pembinaan jiwa dan akhlak mulia secara menyeluruh.

Penerapan metode pembelajaran yang bersifat partisipatif, reflektif, dan
kontekstual menjadi kunci dalam memperkokoh pemahaman serta implementasi nilai-
nilai tersebut. Pendekatan ini terbukti efektif dalam meningkatkan rasa percaya diri
(self-efficacy) dan pengendalian diri (self-regulation) mahasiswa dalam konteks studi di
perguruan tinggi keislaman. Selain itu, strategi multidisipliner yang mengakomodasi
integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai mata kuliah sangat dianjurkan guna
memperkaya dan memperkuat karakter mahasiswa secara holistik dan menyeluruh,
sehingga mereka mampu menjadi insan yang berintegritas dan berdaya saing
tinggi.(Prasetya et al., 2024)

Konsep integrasi agama dan ilmu di UIN Maliki bertujuan menyatukan ilmu dan
agama tanpa perbedaan. Pengetahuan Islam di UIN ini berlandaskan Alquran, hadis,
serta observasi, eksperimen, dan penalaran logis. Dengan menjadikan Alquran dan hadis

981



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

sebagai sumber utama, pandangan dikotomi ilmu hilang dan Kitab Suci mendapat posisi
sentral. Meski Alquran bersifat universal, ilmu teknis dari observasi dan eksperimen
tetap diperlukan. Hadis berperan sebagai sumber ilmu alam, sosial, dan humaniora,
sekaligus pedoman untuk menjelaskan ilmu berdasarkan observasi dan penalaran.
Sebagai ayat gawliyah, hadis juga esensial dalam ilmu yang berakar pada metode ilmiah
tersebut. (Afwadzi, 2019)

Kesimpulan dan Saran
Kesimpulan

Pengembangan karakter mahasiswa dalam pendidikan tinggi Islam menempati
posisi strategis dalam menciptakan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual,
tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan integritas moral. Melalui integrasi antara
nilai-nilai akhlak dan teosofi, proses pendidikan diarahkan untuk membentuk pribadi
yang utuh, yakni insan yang mampu menjadikan ilmu pengetahuan sebagai sarana
pengabdian kepada Allah dan bermanfaat bagi sesama.

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang menjadi representasi nyata dari model
pendidikan yang menggabungkan dimensi wahyu dan realitas dunia sebagai satu
kesatuan sumber ilmu yang holistik. Nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, syukur, dan
gana’ah tidak hanya diajarkan secara teoritis, melainkan diupayakan agar benar-benar
tertanam dalam kepribadian mahasiswa melalui praktik pembelajaran yang aplikatif.
Dengan fondasi spiritual yang kuat, mahasiswa mampu menghadapi tantangan
globalisasi dan modernisasi tanpa kehilangan jati diri dan nilai-nilai Islam. Oleh karena
itu, pendekatan integratif ini menjadi kunci dalam mencetak lulusan yang tak hanya
cerdas secara akademik, namun juga mampu menjadi agen perubahan yang membawa
nilai-nilai kebaikan dalam kehidupan bermasyarakat.

Saran

Agar integrasi nilai-nilai akhlak dan teosofi dapat diterapkan secara optimal dalam
pendidikan tinggi Islam, perlu adanya langkah-langkah sistematis dan menyeluruh dari
berbagai pihak. Pertama, institusi pendidikan harus mengembangkan kurikulum yang
tidak hanya menitikberatkan pada pencapaian akademik, tetapi juga memasukkan
dimensi spiritual dalam setiap mata kuliah dan kegiatan pembelajaran. Penguatan peran
dosen sebagai teladan moral dan spiritual juga sangat penting, dengan memberikan
pelatihan rutin tentang pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam. Kedua, lingkungan
kampus harus dibentuk menjadi ruang yang kondusif bagi pembinaan akhlak dan
penghayatan teosofi melalui kegiatan keagamaan, mentoring, dan pembiasaan nilai-nilai
keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, kerja sama antara keluarga, masyarakat,
dan institusi pendidikan perlu diperkuat agar pembentukan karakter mahasiswa tidak
hanya terjadi di kampus, tetapi juga berlanjut dalam kehidupan sosial mereka. Terakhir,
evaluasi dan refleksi berkelanjutan atas efektivitas program pengembangan karakter
harus dilakukan agar sistem pendidikan tinggi Islam senantiasa relevan dan mampu
menjawab tantangan zaman secara visioner dan transformatif.

982



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 20235, 3(6), 974-983 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Afwadzi, B. (2019). Spider Web Atau Shajarah Al-‘llm?: Mencari Format Ideal Kajian Hadis
Integratif di Indonesia. Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis, 7(01), 25.
http://repository.uin-malang.ac.id/4522/

Ali, N. (2021). Manajemen Pendidikan Tinggi Islam Integratif. 1-158. http://repository.uin-
malang.ac.id/9409/

Astuti, M., Herlina, H., & Ibrahim, I. (2024). Pendidikan Islam dan Perannya dalam
Membentuk Karakter Mahasiswa. Jurnal Visionary : Penelitian dan Pengembangan
dibidang Administrasi Pendidikan, 12(1), 77. https://doi.org/10.33394/vis.v12i1.9821

Filosofis, D. A. N., Akhlak, M. N., Kerangka, D., & Filosofis, D. A. N. (n.d.). menganalisis
secara mendalam bagaimana nilai-nilai akhlak dapat diintegrasikan. 7(1), 120-133.

Hawa, A. A., Anggriani, A. I., Devi, A. N., &... (2023). Akhlak Dalam Perspektif Pendidikan
Agama Islam. Dan Studi Islam, 1(November), 49-65.
http://journals.umkaba.ac.id/index.php/ajpsi/article/view/352

Ibrahim, D. A., Ag, M., Hasanah, A. U., Pd, S. I., Pd, M., & Dana, S. (2019). PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM TERINTEGRASI Ketua Peneliti UNIVERSITAS ISLAM NEGERI AR-RANIRY
BANDA ACEH.

Isbir, M., Mardiana, R., & Haris, A. (2022). Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Imam Al-
Ghazali Dalam Kitab Ihya’ Ulumuddin Dengan Pendidikan Karakter Kurikulum 2013.
Journal of Education and Islamic Studies, 5(2), 2598-2842. http://repository.uin-
malang.ac.id/10757/

Maulidah, M. (2022). Akhlak Sebagai Esensi Pendidikan Islam. Al Qalam: Jurnal limiah
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16(6), 1945. https://doi.org/10.35931/aq.v16i6.1279

Prasetya, |., Hadikusuma, R., Febrian, M. R., Malika, A., Setiawan, P., Jakarta, P. N., & Beji,
K. (2024). Pengembangan karakter mahasiswa berbasis pendidikan agama islam di
perguruan tinggi. 21(2), 161-166.

Sehari-hari, S., & Ayuda, R. Y. (2025). Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika Dalam
Interaksi. 7(1), 273-284.

Susanti, R. (2013). Penerapan Pendidikan Karakter Di Kalangan Mahasiswa. Al-Ta lim
Journal, 20(3), 480-487. https://doi.org/10.15548/jt.v20i3.46

Yasin, N., & Sutiah. (2020). “Application of Sufism Values in Guiding Santri Morals at
Miftahul Huda Gading Islamic Boarding School, Malang.” Al-Musannif: Journal of
Islamic Education and Teacher Training, 2(1), 49-68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/

Zakiyah, E. (2022). Teosofi (Modul Pembelajaran Tentang Mengenal Tuhan). 4(1), 1-23.
http://repository.uin-malang.ac.id/13422/

983



