
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue June, 2025 pp. 974-983     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Integrasi akhlak dan teosofi dalam pengembangan 
karakter : Studi kasus mahasiswa uin maulana malik 
ibrahim malang 

 

Selina Putri Hendrawan1, Siti Nabila2, Haidar Facherezi Fadli H.3 , Rajatha Rizky Ali 
Sechan4  , Faisol5 
1, Manajemen, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang; 2 Manajemen,UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 

Universitas, 3 Manajemen,UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Universitas, 4 Manajemen,UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang, Universitas 
e-mail: selinaputrihendrawan@gmail.com ,siti2406nabila@gmail.com, haidarfachrezi06@gmail.com, 
rizkyrajatha2@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai akhlak dan 
teosofi dalam pengembangan karakter mahasiswa di UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kasus 
dengan pendekatan kualitatif. Data dikumpulkan melalui analisis 
dokumen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa UIN Malang secara aktif 
mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dan teosofi ke dalam kurikulum, 
kegiatan ekstrakurikuler, dan budaya kampus. Integrasi ini 
diimplementasikan melalui berbagai program seperti kajian kitab kuning, 
mentoring spiritual, dan kegiatan sosial yang berorientasi pada 

pengembangan karakter. Mahasiswa menunjukkan pemahaman yang baik tentang konsep akhlak dan 
teosofi, serta mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Integrasi ini berkontribusi signifikan 
terhadap pembentukan karakter mahasiswa yang berintegritas, bertanggung jawab, dan memiliki komitmen 
terhadap nilai-nilai kemanusiaan. 

A B S T R A C T 

This research aims to analyze the integration of moral and theosophical values in the character 
development of students at UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. The research method used is a case study 
with a qualitative approach. Data was collected through document analysis. The results of the research 
indicate that UIN Malang actively integrates moral and theosophical values into the curriculum, 
extracurricular activities, and campus culture. This integration is implemented through various programs 
such as the study of classical Islamic texts (kitab kuning), spiritual mentoring, and social activities oriented 
towards character development. Students demonstrate a good understanding of the concepts of 
morality and theosophy, and are able to apply them in their daily lives. This integration contributes 
significantly to the formation of students' character, fostering integrity, responsibility, and a commitment 
to humanitarian values. 

 

Pendahuluan  

Pendidikan Islam menekankan pembentukan karakter mahasiswa sebagai hal 
krusial, dengan tujuan menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, berakhlak 
mulia, dan memiliki spiritualitas yang mendalam. Pendidikan Islam berperan penting 
dalam membentuk karakter mahasiswa melalui penanaman nilai-nilai inti seperti 

Kata Kunci: 
Akhlak, Teosofi, 
Pengembangan Karakter, 
Mahasiswa, UIN Malang 
 
Keywords: 
Morality, Theosophy, 
Character Development, 
Students, UIN Malang  
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

975 
 

kejujuran, kesederhanaan, kasih sayang, dan keadilan. Nilai-nilai ini diharapkan menjadi 
bagian tak terpisahkan dari kehidupan mahasiswa, membimbing mereka untuk hidup 
berdasarkan prinsip-prinsip yang kokoh.(Ibrahim et al., 2019) 

Integrasi antara akhlak dan teosofi menjadi pendekatan yang strategis dalam 
pendidikan tinggi Islam. Pendekatan ini menggabungkan dimensi moral dan spiritual, 
sehingga mahasiswa tidak hanya sekadar memahami ilmu pengetahuan, tetapi juga 
mampu menerapkan nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kehidupan mereka. Nilai-nilai 
seperti sabar, syukur, qana’ah, dan zuhud menjadi landasan penting dalam penguatan 
karakter mahasiswa, yang pada gilirannya akan membentuk mereka menjadi individu 
yang lebih baik dan bertanggung jawab. (Hawa et al., 2023) 

Dalam ranah pendidikan Islam, pembinaan karakter mahasiswa meliputi tidak 
sekadar aspek akademik, melainkan juga pembentukan moral dan spiritual yang 
seimbang. Hal ini esensial untuk mencetak generasi yang cerdas sekaligus berintegritas 
dan berpegang pada nilai-nilai luhur. Melalui pendidikan menyeluruh, mahasiswa 
diharapkan menjadi agen perubahan positif yang menebar kebaikan dan keadilan dalam 
kehidupan. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang berkomitmen mengintegrasikan prinsip 
akhlak mulia dan teosofi ke dalam kurikulum dan budaya kampus, menggabungkan 
wahyu dan fenomena alam sebagai sumber ilmu yang holistik. Pendekatan ini memberi 
pemahaman mendalam tentang harmoni ilmu agama dan dunia, menjadikan pendidikan 
tidak hanya akademis tapi juga spiritual. Metode UIN Malang sejalan dengan filosofi Ulul 
Albab, yang menekankan pembentukan karakter berdasarkan tauhid dan nilai Islam 
secara utuh. Filosofi ini menuntut mahasiswa menguasai ilmu kognitif sekaligus 
menginternalisasi nilai moral dan spiritual yang kokoh.  

Melalui integrasi nilai-nilai akhlak dan teosofi dalam proses pembelajaran, 
diharapkan mahasiswa UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dapat menjadi agen 
perubahan yang unggul, tidak hanya dari segi akademik, tetapi juga dalam hal kesadaran 
etika dan spiritual. Lulusan yang dihasilkan diharapkan mampu menghadapi berbagai 
tantangan globalisasi dengan sikap yang bijaksana dan berlandaskan nilai-nilai Islam. 
Dengan demikian, mereka dapat memberikan manfaat bagi masyarakat dan dunia 
secara keseluruhan, menjunjung tinggi integritas dan tanggung jawab sosial. 

Penelitian ini memiliki tujuan utama untuk menganalisis penerapan integrasi nilai-
nilai akhlak dan teosofi dalam proses pembentukan karakter mahasiswa di UIN Maulana 
Malik Ibrahim Malang. Dengan mengambil institusi tersebut sebagai studi kasus, 
penelitian ini berfokus pada bagaimana konsep-konsep moral dan spiritual yang 
bersumber dari ajaran Islam dapat diimplementasikan secara efektif dalam lingkungan 
pendidikan tinggi. Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang 
mendalam mengenai praktik pengembangan karakter yang tidak hanya bersifat teoritis, 
tetapi juga aplikatif dan relevan dengan kebutuhan mahasiswa saat ini. (Maulidah, 2022) 

Diharapkan juga bahwa temuan penelitian ini akan memberikan kontribusi yang 
signifikan dalam pengembangan model pendidikan karakter yang berbasis pada nilai-
nilai Islam secara menyeluruh dan sesuai dengan konteks sosial budaya di Indonesia. 
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya meningkatkan penelitian akademik, tetapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

976 
 

juga memiliki efek nyata pada upaya untuk membangun generasi muda yang bermoral 
tinggi dan berdasarkan nilai-nilai teosofi Islam. 

Pembahasan 

         Akhlak Islam sebagai bentuk perilaku yang berasal dari ajaran Allah swt dan 
Rasulullah saw, menjadi patokan utama untuk mengidentifikasi seseorang sebagai 
muslim yang baik atau buruk. Akhlak muncul sebagai hasil dari keyakinan yang benar 
dan ketaatan terhadap syariah. Secara mendasar, akhlak adalah hubungan penting 
antara manusia sebagai makhluk ciptaan dengan Allah swt sebagai pencipta. Rasulullah 
saw diutus untuk memperbaiki akhlak manusia agar terjalin hubungan yang harmonis 
antara manusia dengan Allah swt dan antar sesama manusia.(Astuti et al., 2024)  

Secara esensial, akhlak merepresentasikan relasi erat antara insan sebagai ciptaan 
dan Allah sebagai Pencipta. Relasi ini menjadi fondasi pembentukan watak, di mana 
akhlak berfungsi sebagai penghubung antara manusia dengan Tuhan dan sesama. 
Melalui akhlak, manusia dibimbing untuk hidup serasi dengan nilai spiritual dan sosial, 
sehingga terwujud harmoni dalam kehidupan bermasyarakat dan beragama. 

Pengertian Dan Asal Usul Istilah Akhlak 

Menurut Hadhiri, istilah "akhlak" dalam bahasa Arab berasal dari kata "akhlaqun" 
yang merupakan bentuk jamak, sedangkan bentuk tunggalnya adalah "khuluq". Kata ini 
memiliki makna yang berkaitan dengan perangai, budi pekerti, kebiasaan, atau sifat 
yang melekat pada diri seseorang. Dengan demikian, secara etimologis, akhlak 
mencerminkan karakter atau kepribadian yang menjadi ciri khas individu dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks syar'i atau ajaran agama, para ahli memberikan beberapa definisi 
mengenai akhlak. Salah satunya menyebutkan bahwa akhlak adalah keadaan jiwa yang 
mendorong seseorang untuk bertindak dengan mudah tanpa adanya paksaan. Artinya, 
akhlak merupakan dorongan batin yang secara alami menggerakkan seseorang untuk 
melakukan suatu perbuatan tanpa harus berpikir panjang atau mempertimbangkan 
terlebih dahulu. 

Dorongan batin tersebut merupakan manifestasi dari kebiasaan yang telah 
mengakar kuat dalam jiwa seseorang, sehingga perilaku yang muncul menjadi refleksif 
dan tidak memerlukan pertimbangan panjang. Dengan kata lain, akhlak adalah ekspresi 
spontan dari karakter moral yang telah terbentuk secara internal, yang memungkinkan 
seseorang bertindak secara konsisten sesuai dengan nilai-nilai kebaikan tanpa harus 
dirangsang oleh faktor luar. Keaslian tindakan ini menandai kemurnian jiwa dan 
integritas moral yang sejati. 

Akhlak dalam konteks ini bukan sekadar kebiasaan yang terbangun secara 
mekanis, melainkan sebuah disposition atau kecenderungan jiwa yang melekat erat dan 
menjadi ciri khas personalitas individu. Ia menjadi fondasi yang menopang perilaku 
manusia dalam berbagai situasi, baik yang mudah maupun yang penuh tantangan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

977 
 

Dengan demikian, akhlak berperan sebagai pendorong intrinsik yang mengarahkan 
manusia menuju perilaku yang terpuji dan terhormat (Filosofis et al., n.d.). 

Pemahaman akhlak sebagai keadaan jiwa yang menggerakkan tindakan tanpa 
paksaan ini menegaskan pentingnya pembinaan spiritual dan moral secara 
berkelanjutan. Pembentukan akhlak yang kokoh membutuhkan proses internalisasi 
nilai-nilai luhur yang tidak hanya dipahami secara intelektual, tetapi juga dirasakan dan 
diamalkan secara konsisten. Hal ini menjadikan akhlak sebagai cerminan kedalaman 
iman dan ketakwaan seseorang kepada Sang Pencipta. 

Akhlak yang lahir dari dorongan batin yang tulus dan alami ini menjadi indikator 
utama kualitas kepribadian seorang Muslim. Ia menandai keselarasan antara hati, 
pikiran, dan tindakan yang mencerminkan ketaatan sejati kepada ajaran agama. Dengan 
demikian, akhlak bukan hanya sekadar perilaku lahiriah, melainkan manifestasi jati diri 
yang harmonis antara dimensi spiritual dan sosial dalam kehidupan manusia. 

Selain itu, akhlak juga dipahami sebagai sifat yang tertanam kuat dalam jiwa, 
sehingga segala tindakan yang dilakukan menjadi kebiasaan yang muncul secara 
spontan. Jika tindakan yang dihasilkan dari kondisi jiwa tersebut adalah hal-hal yang 
baik, maka disebut akhlak terpuji atau akhlak baik. Sebaliknya, jika tindakan yang muncul 
adalah hal-hal yang buruk, maka disebut akhlak tercela atau akhlak buruk. Dengan 
demikian, akhlak menjadi cerminan dari kondisi batin seseorang yang tampak melalui 
perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari(Sehari-hari & Ayuda, 2025). 

Akhlak Dan Kehormatan Dalam Pandangan Islam 

         Islam menekankan pentingnya akhlak sebagai pusat dari pembelajaran yang harus 
ditekuni, sebab di dalamnya terdapat pegangan dan panduan untuk kehidupan Islam 
yang harus diterapkan sehari-hari. Sesungguhnya, individu yang paling dihormati oleh 
Allah dan makhluk-Nya adalah mereka yang memiliki akhlak yang baik dan sebaliknya. 
Oleh karena itu, akhlak dalam Islam harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.(Yasin 
& Sutiah, 2020) 

 Dalam perspektif Islam, derajat kemuliaan seseorang di hadapan Allah SWT dan 
makhluk-Nya sangat bergantung pada kualitas akhlaknya. Individu yang menampilkan 
perilaku mulia, penuh kesantunan, dan ketulusan hati akan memperoleh penghormatan 
tertinggi, sedangkan mereka yang mengabaikan akhlak akan kehilangan martabat 
spiritualnya. Oleh karena itu, akhlak bukan hanya menjadi atribut tambahan, melainkan 
esensi yang menentukan kedudukan seseorang dalam tatanan sosial dan keagamaan. 

Karenanya, penerapan akhlak dalam kehidupan sehari-hari harus menjadi suatu 
kewajiban yang tidak dapat ditawar. Akhlak yang terinternalisasi dengan baik akan 
menuntun manusia untuk senantiasa berinteraksi dengan sesama secara harmonis, 
penuh empati, dan bertanggung jawab. Dengan menghayati dan mengamalkan akhlak 
secara mendalam, seorang Muslim tidak hanya memperkuat ikatan spiritual dengan 
Sang Pencipta, tetapi juga membangun masyarakat yang beradab dan bermartabat. 

       Mengamalkan akhlak dianggap sebagai cara untuk meraih keunggulan moral atau 
akhlakul karimah yang mencerminkan keimanan dan keislaman seseorang. Penerapan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

978 
 

akhlak bukan hanya tentang mengetahui mana yang baik dan buruk, tetapi tentang 
bagaimana kita mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Akhlakul 
karimah bukanlah sesuatu yang didapatkan secara cepat, tetapi merupakan hasil dari 
kesadaran dan latihan yang berkelanjutan dalam berbuat baik.sangat penting bagi 
setiap individu untuk terus berusaha agar dapat mencapai akhlakul karimah yang 
mendekatkan kita kepada Allah.Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ajaran tersebut 
dalam kehidupan sehari-hari,seseorang dapat mencapai kesuksesan yang menyeluruh, 
yang mencakup aspek materi, emosional, sosial, dan spiritual.(Susanti, 2013) 

 Pengamalan akhlak dalam kehidupan sehari-hari dipandang sebagai jalan utama 
untuk meraih keunggulan moral yang dikenal dengan istilah akhlakul karimah, yang 
menjadi cerminan autentik dari keimanan dan keislaman seseorang. Proses ini tidak 
sekadar memahami konsep baik dan buruk secara teoritis, melainkan menuntut 
penerapan nilai-nilai luhur tersebut secara konsisten dan nyata dalam setiap aspek 
kehidupan. Akhlakul karimah bukanlah pencapaian instan, melainkan buah dari 
kesadaran mendalam dan latihan terus-menerus dalam menegakkan kebaikan. 

Keutamaan akhlakul karimah menuntut komitmen yang gigih dari setiap individu 
untuk senantiasa memperbaiki diri dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Kesadaran 
spiritual yang tumbuh dari penghayatan nilai-nilai akhlak menjadikan setiap tindakan 
bermuatan makna dan tujuan yang mulia. Dengan demikian, akhlak mulia bukan hanya 
sekadar norma sosial, melainkan manifestasi dari jiwa yang terdidik dan hati yang bersih, 
yang secara berkelanjutan diarahkan menuju kesempurnaan moral dan spiritual. 

Integrasi nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari membuka pintu menuju 
keberhasilan yang holistik, meliputi dimensi materi, emosional, sosial, dan spiritual. 
Ketika seseorang mampu mengharmonisasikan aspek-aspek tersebut, maka tercipta 
keseimbangan hidup yang membawa kebahagiaan sejati dan keberkahan. Oleh karena 
itu, pengembangan akhlakul karimah menjadi fondasi penting dalam membangun 
karakter yang tidak hanya unggul secara individual, tetapi juga berkontribusi positif bagi 
masyarakat luas.(Ali, 2021) 

Pengintegrasian nilai-nilai akhlak dalam ranah kehidupan sehari-hari membuka 
cakrawala menuju pencapaian kesuksesan yang menyeluruh, mencakup dimensi materi, 
afektif, sosial, serta spiritual. Ketika individu mampu menyelaraskan dan mensinergikan 
berbagai aspek tersebut, maka terwujudlah keseimbangan eksistensial yang tidak hanya 
membawa kebahagiaan hakiki, tetapi juga mendatangkan keberkahan yang 
berkelanjutan. Keseimbangan ini menjadi landasan utama bagi kehidupan yang 
harmonis dan bermakna. 

Sementara itu, akhlak memiliki makna yang lebih umum dan menyeluruh, 
mencakup nilai-nilai dan prinsip-prinsip moral yang bersifat universal dan tetap. Akhlak 
tidak hanya terbatas pada kondisi mental saat ini, tetapi juga mencakup keseluruhan 
disposition atau kecenderungan moral yang membentuk kepribadian seseorang secara 
menyeluruh. Dengan demikian, akhlak menjadi landasan normatif yang mendasari 
pembentukan karakter dan perilaku individu dalam jangka panjang. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

979 
 

Akhlak sebagai Perwujudan Etika dalam Perilaku 

            Etika dan etiket kerap dianggap serupa karena keduanya berakar dari konsep 
yang berhubungan dengan perilaku manusia, namun sesungguhnya memiliki makna 
yang berbeda secara mendasar. Etika merujuk pada prinsip moral yang bersifat universal 
dan mutlak, yang mengatur apa yang benar dan salah tanpa terikat oleh konteks budaya 
atau waktu tertentu. Sebaliknya, etiket lebih menitikberatkan pada aturan sopan santun 
atau tata krama yang bersifat kontekstual dan relasional, yang dapat berbeda-beda 
antara satu komunitas dengan komunitas lain.(Astuti et al., 2024) 

 Dalam ranah etika, penghormatan kepada orang tua merupakan contoh konkret 
dari nilai moral yang tidak mengenal batas geografis atau temporal. Sikap hormat ini 
dianggap sebagai kewajiban yang harus dijunjung tinggi oleh setiap individu tanpa 
memandang latar belakang budaya atau situasi yang melingkupi. Oleh karena itu, etika 
bersifat absolut dan menjadi landasan dalam pembentukan karakter yang beradab serta 
berintegritas, sebagaimana juga tercermin dalam nilai-nilai Islam yang menekankan 
akhlak mulia dan kesucian hubungan antar manusia. 

Etiket bersifat partikular dan kontekstual, yaitu aturan sopan santun di suatu 
wilayah belum tentu berlaku di tempat lain. Tindakan yang dianggap wajar dalam satu 
komunitas bisa saja dipandang ganjil atau terlarang di komunitas berbeda. Maka, etiket 
menandakan pluralitas sosial-budaya yang lentur, sedangkan etika berlandaskan asas 
moral yang ajek dan universal, menjadi fondasi interaksi manusia lintas wilayah. 

Akhlak, yang kerap disamakan dengan etika dalam filsafat moral, merupakan 
cerminan perilaku yang timbul dari niat dan kesadaran individu. Tindakan ini 
menunjukkan kualitas baik atau buruk yang dipilih secara sadar, bukan sekadar respons 
spontan atau kebiasaan tanpa pertimbangan. Sebaliknya, proses fisiologis seperti 
bernapas, berkedip, dan detak jantung berlangsung otomatis tanpa campur tangan 
kehendak. Karena tidak melibatkan pertimbangan nilai, aktivitas semacam ini tidak 
termasuk dalam ranah etika atau akhlak, sebab etika mensyaratkan adanya niat dan 
kesadaran dalam bertindak. 

Pendidikan akhlak diajarkan dengan tujuan agar manusia dapat berbuat baik. 
Dorongan untuk berbuat tersebut hanya akan berhasil jika dilakukan dengan akal. Ada 
hubungan antara tasawuf dan akhlak. Akhlak, dalam konteks sisi, merupakan komponen 
tasawuf dan ajaran dasarnya.(Bakri, 2020) 

Terdapat keterkaitan yang erat antara tasawuf dan akhlak, di mana akhlak menjadi 
bagian integral dari ajaran tasawuf. Dalam perspektif tasawuf, akhlak bukan sekadar 
perilaku lahiriah, melainkan juga mencerminkan kondisi batin dan kesucian jiwa. Oleh 
karena itu, pembinaan akhlak dalam tasawuf diarahkan pada penyempurnaan diri secara 
holistik, yang meliputi aspek spiritual dan moral. 

Akhlak merupakan unsur pokok yang membentuk fondasi tasawuf dan menjadi 
landasan utama dalam ajaran-ajarannya. Melalui pemahaman dan pengamalan akhlak, 
seorang murid tasawuf dapat menapaki jalan menuju kesempurnaan rohani dan 
kedekatan kepada Tuhan. Dengan demikian, pendidikan akhlak tidak hanya berorientasi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

980 
 

pada pembentukan karakter sosial, tetapi juga pada transformasi jiwa yang 
mendalam.(Zakiyah, 2022)   

Akhlak yang hanya ditekankan sebagai kebiasaan baik dan norma sosial tidak 
cukup untuk menghasilkan pribadi yang kuat dan bermutu. Di sinilah teosofi,  sebagai 
dasar kesadaraan ketuhanan yang dalam, memberikan jiwa pada akhlak tersebut. Jika 
akhlak adalah perilaku yang bisa diamati, maka teosofi adalah keyakinan batin dan 
kesadaran akan hakikat keberadaan, yang melatarbelakangi akhlak itu muncul secara 
konsisten dan Ikhlas. 

 Akhlak yang sekadar dianggap sebagai kebiasaan baik atau norma sosial tidaklah 
memadai untuk membentuk individu yang tangguh dan bermartabat. Kebiasaan 
tersebut, meskipun penting, hanya menampilkan perilaku lahiriah tanpa menyentuh inti 
jiwa manusia. Oleh karena itu, akhlak yang hanya berlandaskan pada kebiasaan 
eksternal seringkali rapuh dan mudah goyah ketika menghadapi ujian kehidupan. 

Jika akhlak dapat diartikan sebagai perilaku yang tampak dan dapat diobservasi, 
maka teosofi adalah kesadaran mendalam yang melandasi munculnya perilaku itu. 
Kesadaran ini menumbuhkan keyakinan yang kokoh terhadap hakekat keberadaan, 
sehingga akhlak bukan hanya sekadar kebiasaan, melainkan manifestasi dari jiwa yang 
sadar akan hubungan dengan Yang Maha Esa. Dengan demikian, teosofi menjadikan 
akhlak bukan hanya sebagai aturan sosial, melainkan sebagai ekspresi spiritual yang 
autentik dan berkelanjutan. 

Implementasi Integrasi Akhlak dan Teosofi dalam Pengembangan Karakter 

 Dalam studi kasus integrasi akhlak dan teosofi dalam pengembangan karakter, 
pendekatan ini dapat diterapkan secara sistematis di lingkungan Pendidikan dan 
masyarkat luas. Sebagai contoh, dalam Pendidikan Islam, Ketika siswa diajarkan 
bersikap jujur, maka Pelajaran tidak berhenti pada aspek moral bahwa kejujuran itu baik, 
atau bahwa kebohongan merusak kepercayaan. Pendidikan yang terintegrasin dengan 
teosofi akan membawasiswa untuk memahami mengapa kejujuran itu harus dimiliki 
seorang siswa muslim, bahwa dengan bersikap jujur, seseorang sedang meneladani sifat 
rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam, yang merupakan suri tauladan bagi umat muslim. 
Dengan demikian, akhlak lahir dari kesadaraan spiritual, bukan sekedar kebiasaan 
social.(Filosofis et al., n.d.) 

 Penerapan integrasi akhlak dan teosofi ini memiliki dampak yang sangat penting 
dalam proses Pendidikan karakter. Dalam sistem Pendidikan yang hanya menekankan 
proses berfikir dan perilaku semata, siswa sering kali hanya memahami nilai-nilai moral 
sebagai sesuatu yang bersifat teoritis dan normatif tanpa adanya penerapannya di 
dalam kegiatan sehari-hari. Akibatnya, nilai tersebut sangat mudah ditinggalkan Ketika 
tidak ada pengawasan . Namun, melalaui pendekatan Teosofis, nilai-nilai tersebut 
menjadi bagian dari kesadaran batin yang melekat dalam diri siswa dan tidak bergantung 
pada kehadiran pihak luar. 

 Kesadaran akan hubungan antara manusia dan Allah (habl min allah) menjadi dasar 
yang memperkuat hubungan antara sesama manusia (habl min al-nas). Ketika seseorang 
menyadari bahwa allah selalu mengawasinya, maka ia akan selalu bertanggung jawab 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

981 
 

atas perilakunya, baik dalam ucapan, perbuatan, maupun niat. Ini memberikan pondasi 
moral yang kuat, yang tidak mudah tergoyahkan oleh situasi atau tekanan lingkungan. 

 Contoh nyata lainnya adalah dalam pengembangan karakter sosial seperti tolong-
menolong, rendah hati atau tanggung jawab. Dalam Pendidikan karakter di dalam Islam 
yang terintegrasi dengan teosofi, siswa tidak hanya diajarkan pentingnya membantu 
sesama, tetapi juga dibimbing untuk memahami bahwa setiap amal baik yang dilakukan 
adalah bentuk ibadah dan investasi amal jariyah di sisi Allah. Maka, perbuatan baik tidak 
dilakukan karena ingin mendapatkan pujian, melainkan karena kesadaraan spiritual dan 
keikhlasan hati.(Firsya Yunia Amanda et al., 2024) 

 Di lingkungan Masyarakat, integrasi ini juga membentuk budaya gabungan yang 
bermoral dan unggul. Budaya yang dibangun tidak hanya berdasarkan nilai-nilai sosial, 
tetapi juga di landasi oleh nilai-nilai ketuhanan yang bersumber dari wahyu. Masyarakat 
yang terbentuk dari individu-individu yang sadar akan spiritual dengantuhannya akan 
lebih kokoh dalam menghadapi perkembangan zaman modern saat ini.  

 Selain itu, pendekatan ini juga dapat menjadi jawaban terhadap krisis moral dan 
spiritual yang melanda generasi muda zaman ini. Arus globalisasi dan perkembangan 
teknologi yang sangat pesat telah mempengaruhi cara berpikir dan berprilaku generasi 
muda saat ini. Tanpa adanya pondasi spiritual yang kuat, mereka mudah terjebak dalam 
pengaruh budaya barat seperti, hedonisme dan individualisme, dengan 
menggabungkan akhlan dan teosofi dalam system Pendidikan  dan pengembangan 
karakter , kita tidak hanya menanamkan nilai-nilai rasional, tetapi juga nilai spiritual yang 
kokoh.(Isbir et al., 2022) 

 Integrasi akhlak dan teosofi dalam pembentukan karakter mahasiswa UIN Malang 
adalah pendekatan strategis yang menyatukan moral praktis dengan kesadaran spiritual 
mendalam. Akhlak sebagai perilaku baik dan norma sosial diperkaya oleh teosofi yang 
menanamkan kesadaran ketuhanan dan hakikat eksistensi. Dengan demikian, karakter 
mahasiswa dibangun tidak hanya secara eksternal dan normatif, tetapi juga internal dan 
transformatif, menjadikan mereka berlandaskan spiritual kuat dalam bertindak. 
Pendekatan ini sesuai dengan prinsip pendidikan Islam yang mengedepankan 
pembentukan insan kamil melalui pembinaan jiwa dan akhlak mulia secara menyeluruh. 

Penerapan metode pembelajaran yang bersifat partisipatif, reflektif, dan 
kontekstual menjadi kunci dalam memperkokoh pemahaman serta implementasi nilai-
nilai tersebut. Pendekatan ini terbukti efektif dalam meningkatkan rasa percaya diri 
(self-efficacy) dan pengendalian diri (self-regulation) mahasiswa dalam konteks studi di 
perguruan tinggi keislaman. Selain itu, strategi multidisipliner yang mengakomodasi 
integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai mata kuliah sangat dianjurkan guna 
memperkaya dan memperkuat karakter mahasiswa secara holistik dan menyeluruh, 
sehingga mereka mampu menjadi insan yang berintegritas dan berdaya saing 
tinggi.(Prasetya et al., 2024) 

Konsep integrasi agama dan ilmu di UIN Maliki bertujuan menyatukan ilmu dan 
agama tanpa perbedaan. Pengetahuan Islam di UIN ini berlandaskan Alquran, hadis, 
serta observasi, eksperimen, dan penalaran logis. Dengan menjadikan Alquran dan hadis 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

982 
 

sebagai sumber utama, pandangan dikotomi ilmu hilang dan Kitab Suci mendapat posisi 
sentral. Meski Alquran bersifat universal, ilmu teknis dari observasi dan eksperimen 
tetap diperlukan. Hadis berperan sebagai sumber ilmu alam, sosial, dan humaniora, 
sekaligus pedoman untuk menjelaskan ilmu berdasarkan observasi dan penalaran. 
Sebagai ayat qawliyah, hadis juga esensial dalam ilmu yang berakar pada metode ilmiah 
tersebut. (Afwadzi, 2019) 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan 

Pengembangan karakter mahasiswa dalam pendidikan tinggi Islam menempati 
posisi strategis dalam menciptakan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, 
tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan integritas moral. Melalui integrasi antara 
nilai-nilai akhlak dan teosofi, proses pendidikan diarahkan untuk membentuk pribadi 
yang utuh, yakni insan yang mampu menjadikan ilmu pengetahuan sebagai sarana 
pengabdian kepada Allah dan bermanfaat bagi sesama.  

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang menjadi representasi nyata dari model 
pendidikan yang menggabungkan dimensi wahyu dan realitas dunia sebagai satu 
kesatuan sumber ilmu yang holistik. Nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, syukur, dan 
qana’ah tidak hanya diajarkan secara teoritis, melainkan diupayakan agar benar-benar 
tertanam dalam kepribadian mahasiswa melalui praktik pembelajaran yang aplikatif. 
Dengan fondasi spiritual yang kuat, mahasiswa mampu menghadapi tantangan 
globalisasi dan modernisasi tanpa kehilangan jati diri dan nilai-nilai Islam. Oleh karena 
itu, pendekatan integratif ini menjadi kunci dalam mencetak lulusan yang tak hanya 
cerdas secara akademik, namun juga mampu menjadi agen perubahan yang membawa 
nilai-nilai kebaikan dalam kehidupan bermasyarakat.  

Saran 

Agar integrasi nilai-nilai akhlak dan teosofi dapat diterapkan secara optimal dalam 
pendidikan tinggi Islam, perlu adanya langkah-langkah sistematis dan menyeluruh dari 
berbagai pihak. Pertama, institusi pendidikan harus mengembangkan kurikulum yang 
tidak hanya menitikberatkan pada pencapaian akademik, tetapi juga memasukkan 
dimensi spiritual dalam setiap mata kuliah dan kegiatan pembelajaran. Penguatan peran 
dosen sebagai teladan moral dan spiritual juga sangat penting, dengan memberikan 
pelatihan rutin tentang pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam. Kedua, lingkungan 
kampus harus dibentuk menjadi ruang yang kondusif bagi pembinaan akhlak dan 
penghayatan teosofi melalui kegiatan keagamaan, mentoring, dan pembiasaan nilai-nilai 
keislaman dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga, kerja sama antara keluarga, masyarakat, 
dan institusi pendidikan perlu diperkuat agar pembentukan karakter mahasiswa tidak 
hanya terjadi di kampus, tetapi juga berlanjut dalam kehidupan sosial mereka. Terakhir, 
evaluasi dan refleksi berkelanjutan atas efektivitas program pengembangan karakter 
harus dilakukan agar sistem pendidikan tinggi Islam senantiasa relevan dan mampu 
menjawab tantangan zaman secara visioner dan transformatif. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 20235, 3(6), 974-983   eISSN: 3024-8140 

983 
 

Daftar Pustaka 

Afwadzi, B. (2019). Spider Web Atau Shajarah Al-‘Ilm?: Mencari Format Ideal Kajian Hadis 
Integratif di Indonesia. Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis, 7(01), 25. 
http://repository.uin-malang.ac.id/4522/ 

Ali, N. (2021). Manajemen Pendidikan Tinggi Islam Integratif. 1–158. http://repository.uin-
malang.ac.id/9409/ 

Astuti, M., Herlina, H., & Ibrahim, I. (2024). Pendidikan Islam dan Perannya dalam 
Membentuk Karakter Mahasiswa. Jurnal Visionary : Penelitian dan Pengembangan 
dibidang Administrasi Pendidikan, 12(1), 77. https://doi.org/10.33394/vis.v12i1.9821 

Filosofis, D. A. N., Akhlak, M. N., Kerangka, D., & Filosofis, D. A. N. (n.d.). menganalisis 
secara mendalam bagaimana nilai-nilai akhlak dapat diintegrasikan. 7(1), 120–133. 

Hawa, A. A., Anggriani, A. I., Devi, A. N., & ... (2023). Akhlak Dalam Perspektif Pendidikan 
Agama Islam. … Dan Studi Islam, 1(November), 49–65. 
http://journals.umkaba.ac.id/index.php/ajpsi/article/view/352 

Ibrahim, D. A., Ag, M., Hasanah, A. U., Pd, S. I., Pd, M., & Dana, S. (2019). PENDIDIKAN 
AGAMA ISLAM TERINTEGRASI Ketua Peneliti UNIVERSITAS ISLAM NEGERI AR-RANIRY 
BANDA ACEH. 

Isbir, M., Mardiana, R., & Haris, A. (2022). Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Imam Al-
Ghazali Dalam Kitab Ihya’ Ulumuddin Dengan Pendidikan Karakter Kurikulum 2013. 
Journal of Education and Islamic Studies, 5(2), 2598–2842. http://repository.uin-
malang.ac.id/10757/ 

Maulidah, M. (2022). Akhlak Sebagai Esensi Pendidikan Islam. Al Qalam: Jurnal Ilmiah 
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16(6), 1945. https://doi.org/10.35931/aq.v16i6.1279 

Prasetya, I., Hadikusuma, R., Febrian, M. R., Malika, A., Setiawan, P., Jakarta, P. N., & Beji, 
K. (2024). Pengembangan karakter mahasiswa berbasis pendidikan agama islam di 
perguruan tinggi. 21(2), 161–166. 

Sehari-hari, S., & Ayuda, R. Y. (2025). Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika Dalam 
Interaksi. 7(1), 273–284. 

Susanti, R. (2013). Penerapan Pendidikan Karakter Di Kalangan Mahasiswa. Al-Ta lim 
Journal, 20(3), 480–487. https://doi.org/10.15548/jt.v20i3.46 

Yasin, N., & Sutiah. (2020). “Application of Sufism Values in Guiding Santri Morals at 
Miftahul Huda Gading Islamic Boarding School, Malang.” Al-Musannif: Journal of 
Islamic Education and Teacher Training, 2(1), 49–68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/ 

Zakiyah, E. (2022). Teosofi (Modul Pembelajaran Tentang Mengenal Tuhan). 4(1), 1–23. 
http://repository.uin-malang.ac.id/13422/ 

 

  


